
IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  45 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

 
Modernisasi Pendidikan Perspektif Azyumardi Azra Dan Aplikasinya 
Dalam Pendidikan Islam 
 
M. Zuhriansah1, Jamil Abdul Aziz2, Muhamad Ibtissam Han3 

Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia 
Email Korespondensi: Zuhrimuhammad2712@gmail.com      
 

Article received: 26 Februari 2025, Review process: 30 Januari 2025, 
Article Accepted: 16 Maret 2025, Article published: 01 April 2025 

 
ABSTRACT  
Modernization of Islamic education is an important topic in responding to the challenges of 
the times, especially in facing the rapid development of science and technology. This study 
aims to analyze Azyumardi Azra's thoughts on the concept of modernization in Islamic 
education. The method used is a qualitative approach with deductive and inductive analysis, 
which examines the dynamics of the relationship between observed phenomena, without 
completely ruling out quantitative data. The results show that Islamic education is still 
lagging behind compared to other education systems, especially in the aspects of educator 
professionalism, competitive competence, and student behavior that sometimes contradicts 
Islamic values. In addition, Islamic education still faces challenges in responding effectively 
to the times. Azyumardi Azra's modernization idea offers a solution by emphasizing the 
integration of science and Islamic values, improving the quality of educators, and 
strengthening the competitiveness of Islamic education institutions in the global era. The 
implication of this research is the need for Islamic education reform to be more adaptive to 
changing times without losing its fundamental values. 
Keywords: Education Modernization, Islamic Education. 
 
ABSTRAK  
Modernisasi pendidikan Islam menjadi topik penting dalam menjawab tantangan zaman, 
terutama dalam menghadapi pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pemikiran Azyumardi Azra mengenai konsep 
modernisasi dalam pendidikan Islam. Metode yang digunakan adalah pendekatan kualitatif 
dengan analisis deduktif dan induktif, yang mengkaji dinamika hubungan antar fenomena 
yang diamati, tanpa sepenuhnya mengesampingkan data kuantitatif. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa pendidikan Islam masih tertinggal dibandingkan dengan sistem 
pendidikan lainnya, terutama dalam aspek profesionalitas pendidik, kompetensi bersaing, 
serta perilaku peserta didik yang terkadang bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Selain itu, 
pendidikan Islam masih menghadapi tantangan dalam merespons perkembangan zaman 
secara efektif. Gagasan modernisasi Azyumardi Azra menawarkan solusi dengan 
menekankan integrasi ilmu pengetahuan dan nilai-nilai Islam, peningkatan kualitas tenaga 
pendidik, serta penguatan daya saing institusi pendidikan Islam di era global. Implikasi dari 
penelitian ini adalah perlunya reformasi pendidikan Islam agar lebih adaptif terhadap 
perubahan zaman tanpa kehilangan nilai-nilai fundamentalnya. 
Kata Kunci: Modernisasi Pendidikan, Pendidikan Islam. 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:Zuhrimuhammad2712@gmail.com


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  46 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

PENDAHULUAN 
Modernisasi Pendidikan merupakan salah satu kajian Modernisasi 

pendidikan merupakan salah satu kajian hangat dalam dunia Islam. (Azra, 2003) 
Sebagai proses multidimensional, modernisasi memiliki peran penting dalam 
perkembangan suatu masyarakat, khususnya melalui pendidikan. Dalam satu sisi, 
pendidikan dipandang sebagai variabel utama modernisasi yang mutlak diperlukan 
untuk mendukung program-program dan tujuan modernisasi. Para ahli pendidikan 
sepakat bahwa "pendidikan adalah kunci menuju modernisasi." 

Namun, di sisi lain, pendidikan sering kali dianggap sebagai objek 
modernisasi, terutama di negara-negara yang masih dalam tahap pembangunan. 
Pendidikan di negara-negara tersebut sering dipandang tertinggal dan tidak mampu 
beradaptasi dengan kebutuhan program modernisasi. Hal ini mendorong perlunya 
pembaruan dan modernisasi pendidikan agar dapat memainkan perannya secara 
optimal dalam memajukan masyarakat. (Azra, 2003). 

Menurut Nasution,  modernisasi pendidikan berupaya mengintegrasikan 
ilmu pengetahuan secara holistik, mengatasi dikotomi antara ilmu agama dan 
pengetahuan umum yang dapat merusak keseimbangan pemikiran. Gagasan ini 
berakar pada sejarah, di mana ilmu pengetahuan berkembang pesat di era Yunani 
kuno secara sekuler, kemudian diislamisasi oleh cendekiawan Muslim pada zaman 
keemasan Islam. Namun, sejak pertengahan sejarah Islam, pendidikan mengalami 
dikotomi yang membatasi pengembangan ilmu pengetahuan (Nasution, 1996). 

Kritik terhadap sistem pendidikan Barat juga muncul, yang dianggap 
mengarahkan pada dehumanisasi dan sekularisasi yang tidak sesuai dengan nilai-
nilai Islam. Para pemikir Islam seperti Ismail Al-Faruqi dan Muhammad Naquib al-
Attas kemudian mencetuskan gagasan islamisasi ilmu pengetahuan, sebagai upaya 
mengembangkan kembali semangat intelektual Islam berdasarkan prinsip-prinsip 
Al-Qur'an dan Sunnah. (Sholeh, 2017). 

Di Indonesia, modernisasi pendidikan Islam berlangsung sejak awal abad ke-
20, tetapi cenderung dilakukan tanpa melibatkan dikursus epistemologi yang 
mendalam. Hal ini menyebabkan banyak masalah baru muncul, daripada solusi 
konkret yang dapat menjawab tantangan modernitas. Di tengah perdebatan ini, 
Azyumardi Azra muncul sebagai salah satu pemikir yang berupaya merumuskan 
gagasan modernisasi pendidikan Islam yang berbeda. Azra mengkritik konsep 
islamisasi ilmu pengetahuan yang belum menemukan landasan yang kokoh dan 
menekankan perlunya keterbukaan umat Islam terhadap ilmu pengetahuan, 
termasuk yang bersumber dari Barat, tanpa bersikap apologetik atau defensif. 
(Barus, 2017). 

Gagasan (Azra, 2012) tentang modernisasi pendidikan Islam mencakup 
pembaruan kelembagaan pendidikan Islam di Indonesia, termasuk transformasi 
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) menjadi universitas Islam, serta modernisasi 
surau dan pesantren sebagai lembaga pendidikan tradisional Islam. Pemikirannya 
telah mempengaruhi wacana pendidikan Islam di Indonesia dan menjadi bagian 
penting dalam perdebatan tentang bagaimana pendidikan Islam dapat 
dimodernisasi untuk menjawab tantangan zaman.   

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  47 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

METODE  
 Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan kualitatif 
yang lebih mengutamakan proses deduktif dan induktif dalam menganalisis 
dinamika hubungan antar fenomena yang diamati. Penelitian ini menitikberatkan 
pada pemikiran dan teori salah satu tokoh pendidikan Islam di Indonesia, yaitu 
Azyumardi Azra, melalui studi pemikiran atau studi kepustakaan (Library Research). 
Pendekatan ini mengandalkan pengumpulan data-data dari literatur yang relevan, 
khususnya buku dan tulisan yang berkaitan dengan topik penelitian (Azwar, 2009). 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil penelitian dapat dipaparkan perspektif Azyumardi Azra, modernisasi 
pendidikan menitikberatkan pada integrasi antara ilmu pengetahuan umum dan 
nilai-nilai Islam guna membangun sistem pendidikan yang lebih sesuai dengan 
dinamika zaman. Menurut Azra, pendidikan Islam harus mampu bertransformasi 
mengikuti perkembangan global tanpa mengabaikan aspek spiritual dan moral. 
Implementasi modernisasi ini tercermin dalam penyusunan kurikulum yang 
menyeluruh, peningkatan kompetensi tenaga pendidik, serta optimalisasi teknologi 
dalam proses pembelajaran. Selain itu, penguatan institusi pendidikan Islam agar 
lebih kompetitif di tingkat nasional maupun internasional juga menjadi bagian 
krusial dari gagasan ini. Dengan demikian, konsep modernisasi pendidikan Islam 
yang dikemukakan Azra menawarkan solusi nyata dalam meningkatkan mutu dan 
efektivitas pendidikan Islam di tengah tantangan globalisasi. 
A. Modernisasi Pendidikan Islam Menurut Azyumardi Azra 

Azyumardi Azra berpendapat bahwa modernisasi pendidikan Islam sangat 
penting untuk menghadapi tantangan abad ke-21, terutama di era globalisasi yang 
didominasi oleh perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Menurutnya, 
umat Islam yang tertinggal harus segera mengejar ketertinggalan ini melalui 
reformasi dalam sistem pendidikan. Salah satu usulannya adalah mengembangkan 
kajian Islam di perguruan tinggi sebagai disiplin keilmuan yang setara dengan ilmu 
pengetahuan umum. Selain itu, peningkatan kualitas sumber daya manusia dan 
pembentukan sekolah-sekolah unggulan juga perlu dilakukan untuk mendorong 
kemajuan Pendidikan Islam. (Azra, 2014). 

Azra, membedakan antara pendidikan dan pengajaran. Pendidikan, 
menurutnya, tidak hanya berfokus pada transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga pada 
pembentukan kesadaran dan kepribadian anak didik. Proses pendidikan yang baik 
memungkinkan suatu bangsa mewariskan nilai-nilai agama, kebudayaan, 
pemikiran, dan keahlian kepada generasi muda, sehingga mereka siap menghadapi 
kehidupan yang lebih kompleks (Azra, 2014). 

Modernisasi Pendidikan Islam menurut Azyumardi Azra tidak terlepas dari 
modernisasi pemikiran dan kelembagaan Islam secara keseluruhan. Modernisasi ini 
diperlukan untuk kebangkitan kaum Muslim di era kontemporer. Pendidikan Islam 
tidak boleh tetap bertahan dalam paradigma tradisional, karena hal ini hanya akan 
memperpanjang keterbelakangan umat Islam dalam menghadapi tantangan dunia 
modern. Dalam konteks Indonesia, modernisasi lebih dikenal dengan istilah 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  48 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

"pembangunan." Pendidikan dianggap ebagai salah satu variabel penting dalam 
modernisasi, karena tanpa pendidikan yang memadai, masyarakat akan sulit 
mencapai kemajuan. 

Namun Azra juga menyoroti beberapa problematika yang menghambat 
pendidikan Islam saat ini. Pertama, pendidikan Islam terlambat merespons 
perubahan dan minat masyarakat masa kini. Kedua, sistem pendidikan Islam masih 
terlalu berorientasi pada ilmu humaniora dan sosial, sementara ilmu eksakta kurang 
diperhatikan. Ketiga, pembaruan dalam pendidikan Islam cenderung sepotong-
sepotong dan tidak menyentuh aspek-aspek yang esensial. Keempat, orientasi 
pendidikan Islam masih cenderung berfokus pada masa lalu dan kurang futuristik. 
Kelima, tenaga pendidik dan kurikulum Pendidikan Islam belum dikelola secara 
profesional. 

Untuk mengatasi masalah ini, Azra mengusulkan perlunya segera melakukan 
pembaruan dalam sistem pendidikan Islam agar dapat menghasilkan sumber daya 
manusia yang berkualitas dan kompetitif. Pendidikan Islam harus mampu 
menjalankan fungsi sosial, penyekolahan, dan pendidikan yang efektif dalam 
masyarakat modern. Sebagai alat perubahan, pendidikan harus membekali peserta 
didik dengan kualifikasi yang diperlukan untuk berperan dalam masyarakat. Azra 
juga mengingatkan bahwa pendidikan harus mempersiapkan generasi muda untuk 
menjadi kelompok elite yang mampu memberikan kontribusi signifikan dalam 
kemajuan umat Islam di masa depan. 

Pada akhirnya, Azra menekankan pentingnya menghilangkan dikotomi 
antara ilmu agama dan ilmu umum dalam sistem pendidikan Islam. Dualisme ini, 
menurutnya, telah menghambat kemajuan umat Islam. Pendidikan Islam harus 
mengintegrasikan kedua jenis ilmu tersebut secara harmonis untuk menciptakan 
sistem pendidikan yang lebih menyeluruh dan relevan dengan kebutuhan zaman 
modern. 

B. Dasar dan Tujuan Modernisasi Pendidikan Islam Menurut Azyumardi 
Azra 
Dalam menetapkan tujuan akhir dari Pendidikan Islam, hampir tidak ditemui 

perbedaan mendasar antara Azyumardi Azra dengan tokoh pendapat lainnya. Azra 
misalnya, ketika merumuskan tujuan akhir pendidikan Islam berpegang pada surah 
al-Dzariyat ayat 56 dan surah Ali Imran 102: 

نْسَ الَِّْ لِيَعْبدُُوْنِ   وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالِْْ

 
“Tidaklah Aku menciptakan jin dan manusia kecuali untuk beribadah kepada-Ku.” 

 
سْلِمُوْنَ  َ حَقَّ تقُٰىتِهٖ وَلَْ تمَُوْتنَُّ اِلَّْ وَانَْتمُْ مُّ  يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُا اتَّقوُا اللّٰه

 
“Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dengan sebenar-benar 
takwa kepada-Nya dan janganlah kamu mati kecuali dalam keadaan muslim.” 

  
Tujuan hidup muslim sebagaimana dijelaskan ayat-ayat al-Qur’an di atas, 

juga menjadi tujuan akhir pendidikan Islam, yakni untuk menciptakan pribadi-
pribadi hamba Allah yang selalu bertakwa dan mengabdi kepada-Nya. Sebagai 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  49 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

hamba Allah yang bertakwa, maka segala sesuatu yang diperoleh dalam proses 
pendidikan Islam itu tidak lain termasuk dalam bagian dari perwujudan pengabdian 
kepada Allah Swt. Kedua ayat ini, biasanya digunakan para ahli pendidikan untuk 
menggambarkan tentang akhir dari pendidikan Islam. Hal inilah yang mendasari 
bahwa pendidikan Islam bagian yang tak terpisahkan dari ajaran Islam secara 
keseluruhan. Karena itu, tujuan akhirnya harus selaras dengan tujuan hidup dalam 
Islam. 

Selain tujuan umum, terdapat pula tujuan khusus yang lebih spesifik 
menjelaskan apa yang ingin dicapai pendidikan Islam. Menurut Azra, tujuan khusus 
pendidikan Islam tidak sekedar idealisasi ajaran-ajaran Islam dalam bidang 
pendidikan, tetapi lebih mengarah kepada hal-hal yang ingin dicapai dalam tahap-
tahap proses pendidikan sekaligus menilai hasil-hasil yang telah dicapai. (Azra, 
2014). 

Tujuan-tujuan khusus itu berupa penguasaan anak didik terhadap bimbingan 
yang diberikan dalam berbagai aspeknya; pikiran, perasaan, kemauan, intuisi, 
keterampilan atau dengan istilah lain kognitif, afektif, dan motorik. Dari tahapan-
tahapan inilah kemudian dapat dicapai tujuan-tujuan yang lebih terperinci lengkap 
dengan materi, metode dan sistem evaluasi. (Azra, 2014) 

Ide pembaharuan atau modernisasi Pendidikan Islam di Indonesia menurut 
Azyumardi Azra perlu melihat dari input-output dunia pendidikan islam. Input dari 
masyarakat ke dalam sistem pendidikan yang terdiri dari idiologis-normatif, mobilisasi 
politik, mobilisasi ekonomi, mobilisasi sosial, dan mobilisasi kultural. Kesemuanya ini 
merupakan sistem pendidikan yang pokok atau bisa disebut konvensional. 

Idiologis Normatif: orientasi-orientasi idiologis tertentu yang diekspresikan 
dalam norma- norma nasional (pancasila, misalnya) menuntut sistem pendidikan 
Islam untuk memperluas dan memperkuat wawasan nasional anak didik. Bagi 
negara-negara yang relatif baru merdeka dimana intregasi nasional merupakan 
suatu agenda pokok, maka orientasi idiologis normatif ini sangat ditekankan dalam 
sistem pendidikan nasional. Dalam kerangka ini, pendidikan dipandang suatu 
instrument terpenting bagi pembinaan nation building. Sangat boleh jadi orientasi 
idiologis lama- katakanlah Islam- lambat atau cepat tergeser oleh orientasi nasional 
baru tadi, atau setidaknya, terjadi semacam situasi anomali atau bahkan krisis 
identitas idiologis. 

Mobilisasi Politik: kebutuhan bagi modernisasi dan pembangunan menuntut 
sistem pendidikan untuk mendidik, mempersiapkan dan menghasilkan 
kepemimpinan modernitas dan inovator yang dapat memelihara dan bahkan 
meningkatkan momentum pembangunan. Tugas yang terutama terpikul pada 
lembaga pendidikan tinggi, mengharuskan lembaga pendidikan tinggi Islam, seperti 
IAIN misalnya- untuk menerapkan kurikulum yang lebih berorientasi pada 
modernisme dan modernitas. 

Mobilitas Ekonomi: kebutuhan akan tenaga kerja yang handal menuntut 
sistem pendidikan untuk mempersiapkan anak didik menjadi SDM yang unggul 
dan mampu mengisi berbagai lapangan kerja yang tercipta dalam proses 
pembangunan. Difersifikasi yang terjadi dalam sektor-sektor ekonomi, bahkan 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  50 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

mengharuskan sistem pendidikan untuk melahirkan SDM yang spesialis dalm 
berbagai bidang profesi. Dalam konteks ini, lembaga–lembaga pendidikan Islam 
tidak memadai lagi sekedar menjadi lembaga transfer dan tranmisi ilmu- ilmu Islam, 
tetapi sekaligus juga harus dapat memberikan ketrampilan dan keahlian. 

Mobilitas Sosial: peningkatan harapan bagi mobilitas sosial dalam 
modernisasi menuntut pendidikan untuk memberikan akses dan vanue ke arah 
tersebut. Pendidikan islam, dengan demikian tidak cukup lagi sekedar pemenuhan 
kewajiban menuntut ilmu belaka, tetapi harus juga memberikan modal dan, dengan 
demikian kemungkinan akses bagi peningkatan sosial. 

Mobilitas Kultural: modernisasi yang menimbulkan perubahan-perubahan 
kultural menuntut sistem stabilitas dan mengembangkan warisan kultural yang 
kondusif bagi pembangunan. Dalam konteks pendidikan Islam, khususnya 
pesantren, yang mempunyai sub- kultural sendiri yang khas itu, semua ini berarti 
penilaian ulang terhadap lingkungan kulturalnya sendiri. 

Perubahan Sistem Nilai: dengan memperluas peta kognitif peserta didik, 
maka pendidikan menanamkan nilai-nilai yang merupakan alternatif bagi sistem 
nilai tradisional. Perluasan wawasan ini akan merupakan pendorong bagi tumbuh 
dan berkembangnya semangat untuk berprestasi dan mobilitas sosial. Persoalannya 
kemudian, sejauh mana sistem dan lembaga pendidikan islam khususnya pesantren, 
yang secara sadar mengorientasikan diri pada perluasan peta kognitif ini, bahkan 
sebaliknya terdapat kesan yang kuat, bahwa pesantren tetap berkutat pada 
normativisme dan dogmatisme lama yang kurang memberikan kesempatan bagi 
pengembangan kognisis dan kreativitas. 

Pandangan Azyumardi Azra yang seimbang dan harmonis tentang manusia 
dengan hubungannya dengan Allah dan alam semesta mengarah pada sebuah 
pandangan bahwa modernisasi tujuan pendidikan Islam adalah mengubah 
paradigma pendidikan yang hanya mengarah kepada hal-hal akhirat semata, untuk 
kemudian juga mementingkan kehidupan dunia. 

Sedangkan modernisasi tujuan Pendidikan islam secara khusus tidak hanya 
sekedar idealisasi ajaran-ajaran Islam dalam bidang pendidikan, tetapi lebih 
mengarah kepada hal-hal yang bersifat praktis.  

Saat ini Pendidikan Islam mendapatkan tantangan yang besar, dunia 
pendidikan juga dituntut untuk memberikan kontribusi bagi kemodernan, dalam 
sepuluh atau lima belas tahun belakangan ini, state of affair atau keadaan pendidikan 
Islam terlihat baik. Sebab pada tingkat dasar, menengah, dan perguruan tinggi, 
pendidikan Islam semakin include atau masuk dalam mainstream pendidikan. Dua 
pendapat tentang pendidikan Islam ini, sudah klasik terdengar. Dalam menyikapi 
itu masyarakat kita di bagi menjadi dua kubu: pendapat pertama lebih menekankan 
pendidikan agama, dan kedua, berpendapat bahwa lembaga pendidikan Islam 
harus merespon kemajuan ilmu dan teknologi. 
C. Kontekstualisasi Modernisasi Pendidikan Islam Menurut Azyumardi Azra 

Kontekstualisasi dalam hal ini adalah modernisasi, bagaimana transformasi 
Azyumardi Azra dalam menghasilkan output pendidkan yang merupakan input bagi 
masyarakat dan pendidikan di Indonesia. Seiring dengan perkembangan zaman, 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  51 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

tantangan, dan hambatan terusmenerus mengalami perkembangan dan perubahan 
terutama dalam pendidikan. Hal ini disebabkan dari waktu ke waktu tuntutan dan 
kebutuhan manusia terus mengalami perubahan. 

Dengan demikian, di era globalisasi ini pendidikan tidak hanya dituntut 
fungsi dan perannya saja melainkan juga harus menyesuaikan dengan kondisi dan 
tantangan di era globalisasi. Diperlukannya kesiapan untuk mengubah visi 
pendidikan menjadi smart people, bekerja untuk mencapai keunggulan, dan 
pemberdayaannya. (El Iqbali & Susilowati, 2019) Di era globalisasi, kemajuan 
industri telah menuntut masyarakat untuk memiliki kemampuan dalam 
menghadapi segala tantangan yang ada saat ini.  

Oleh karena itu, pendidikan diharapkan bisa berperan dan menempatkan 
dirinya sebagai lembaga pendidikan yang mempunyai kontribusi yang banyak 
dalam memperjuangkan eksistensi dalam dunia pendidikan. Lembaga pendidikan 
diharapkan tangguh/kuat dalam menghadapi hambatan dan tantangan dan juga 
perubahan-perubahan yang timbul dalam lingkungan masyarakat baik didalam 
ruang lingkup lokal, nasional, regional, maupun lingkungan masyarakat global. 
(Samsudin, 2019). Dapat dimuat pada Variabel-variabel yang tercakup dalam 
transformasi sistem pendidikan Islam, adalah sebagai berikut: 

Modernisasi Administratif: Modernisasi menuntut diferensi sistem 
pendidikan untuk mengantisipasi dan mengakomodasi berbagai kepentingan 
differensiasi sosial, tehnik dan manajerial. Antisipasi dana akomodasi tersebut 
haruslah dijabarkan dalam bentuk formulasi, adopsi dan implementasi 
kebijaksanaan pendidikan dalam tingkat nasional, regional dan loka. Dalam konteks 
modernisasi administratif ini, sistem dan lembaga pendidikan Islam, khususnya 
pesantren, pada umumnya baru mampu melakukan reformasi dan modernisasi 
administratif secara terbatas. Kebanyakan masih berpegang pada kerangka 
administrsi tradisonal termasuk dalam aspek kepemimpinan, sehingga pesantren 
tidak mampu mengembangkan diri secara baik. 

Differensiasi Struktural: pembagian dan difersifikasi lembaga-lembaga 
pendidikan sesuai dengan fungsi-fungsi yang akan dimainkanya. Dengan demikian, 
dalam masyarakat yang tengah mengalami proses modernisasi, lembaga 
pendidikan yang bersifat umum saja tidak lagi memadai. Lebih khusus lagi, sistem 
pendidikan islam seperti pesantren, haruslah memberikan peluang dan bahkan 
mengharuskan pembentukan lembaga-lembaga pendidikan khusus yang yang 
diarahkan untuk mengantisipasi differensiasi sosial ekonomi yang terjadi. Sistem 
pendidikan Islam khususnya pesantren sejauh ini kelihatanya belum mempunyai 
arah yang pasti tentang differensiasi struktural yang harus dilakukan, apakah tetap 
dalam differensiasi keagamaanya yang dilihat dalam kerangka modernisasi 
mungkin tidak memadai lagi atau mengembangkan differensiasi di luar bidang itu, 
misalnya melalui pesantren pertanian, pesantren agro bisnis, pesantren politeknik, 
dan lain-lain. 

Ekspansi Kapasitas: perluasan sistem pendidikan untuk menyediakan 
pendidikan bagi sebanyak-banyak peserta didik sesuai kebutuhan yang 
dikehendaki berbagai sektor masyarakat. Pada satu segi, sistem dan kelembagaan 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  52 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

pendidikan Islam sebenarnya sudah sejak lama melakukan ekspansi kapasitas 
termasuk dengan terus berdirinya banyak pesantren baru diberbagai tempat 
sehingga pesantren dari sudut ini dapat disebut sebagai pendidikan rakyat yang 
cukup memassal. Tetapi pada pihak lain, ekspansi kapasitas itu terjadi tanpa 
memperhitungkan kebutuhan berbagai sektor masyrakat, khusunya menyangkut 
lapangan kerja yang tersedia. Akibatnya banyak tamatan pesantren tidak mampu 
menemukan tempatnya yang pas dalam masyarakat. (Azra, 2014). 

Pada transformasi yang mempertimbangkan semua variable tersebut, 
Azyumardi Azra mengemukakan akan menghasilkan output pendidikan yang 
merupakan input bagi masyarakat, sebagai berikut: 

Perubahan Sistem Nilai: dengan memperluas peta kognitif peserta didik, 
maka pendidikan menanamkan nilai-nilai yang merupakan alternatif bagi sistem 
nilai tradisional. Perluasan wawasan ini akan merupakan pendorong bagi tumbuh 
dan berkembangnya semangat untuk berprestasi dan mobilitas sosial. Persoalannya 
kemudian, sejauh mana sistem dan lembaga pendidikan islam khususnya pesantren, 
yang secara sadar mengorientasikan diri pada perluasan peta kognitif ini, bahkan 
sebaliknya terdapat kesan yang kuat, bahwa pesantren tetap berkutat pada 
normativisme dan dogmatisme lama yang kurang memberikan kesempatan bagi 
pengembangan kognisis dan kreativitas. 

Output Politik: Kepemimpinan modernitas dan innovator yang secara 
langsung dihasilkan sistem pendidikan dapat diukur dengan perkembangan 
kuantitas dan kekuatan birokrasi sipil- militer, intelektual dan kader-kader 
administrasi politik lainya, yang direkrut dai lembaga- lembaga pendidikan 
terutama pada tingkat menengah dan tinggi. Di sini, kepemimpinan yang dihasilkan 
lembaga-lembaga pendidikan Islam, khususnya pada tingkat menengah seperti 
pesantren, kelihatanya sebagian besar masuk ke dalam kepemimpinan tradisional, 
tegasnya kepemimpinan keagamaan, yang tentunya berhasil dicapai setelah 
mendapat pengakuan dari masyarakat. Sedangkan pada tingkat pendidikan tinggi 
dalam hal ini IAIN selain melahirkan kepemimpinan tradisional tadi, tetapi dalam 
batas tertentu juga melahirkan intelektual dan birokrat, dan segelintir yang masuk 
ke lingkungan militer terutama menjadi rohis (rohani Islam) atau binroh (pembinaan 
rohani), penjajahan madrasah, melalui UUSPN 1989, dengan sekolah umum pada 
segi lain membuka peluang besar bagai sepektrum kemunculan lapisan- lapisan 
kepemimpinan di atas dari sistem dan kelembagaan pendidikan Islam. 

Output Ekonomi: ini dapat diukur dari tingkat ketersediaan SDM atau tenaga 
kerja yang terlatih dan siap pakai, baik white collar maupun blue collar, hal ini harus 
diakui masih merupakan suatu masalah besar yang dihadapi sistem dan lembaga 
pendidikan Islam. Belum terdapat link and match yang jelas dan kuat antara sistem 
dan lembaga pendidikan Islam dengan masalah tenaga kerja yang terlatih dan siap 
pakai tersebut. 

Output Sosial: dapat dilihat dari tingkat integrasi social dan mobilitas peserta 
didik ke dalam masyarakat secara keseluruhan. Dalam hal integrasi sosial, output 
sistem dan lembaga kelihatanya relative berhasil, karena didukung oleh faktor 
kependudukan Indonesia yang mayoritas beragama islam. Tetapi dalam hal 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  53 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

mobilitas sosial, sestem kelembagaan pendidikan Islam kelihatanya belum lagi 
kelihatan signifikansinya. 

Output Cultural: tercermin dari upaya-upaya pengembangan kebudayaan 
ilmiah, rasional dan innovatif, peningkatan peran integrative agama dan 
pengembangan bahasa pendidikan. Pada tingkat pengembangan tinggi, sistem dan 
kelembagaan pendidikan Islam dalam hal ini, IAIN sulit diingkari sedikit banyak 
telah mampu mengembangkan paradigma keislaman yang lebih integrative, dengan 
pendekatanya yang non mahdzab. Tetapi pada tingkat Lembaga pendidikan yang 
lebih rendah, kebudayaan ilmiah, rasional dan inovatif kelihatanya belum banyak 
berkembang. (Azra, 2014). 

Dalam undang-undang tentang Sistem Pendidikan Nasional menyatakan 
bahwa sistem pendidikan nasional memberikan kesempatan belajar yang 
seluasluasnya kepada setiap warga negara, mengembangkan manusia yang 
sepenuhnya, , ialah manusia yang beriman dan bertakwa terhadap Tuhan Yang 
Maha Esa dan berbudi luhur, serta mencerdaskan kehidupan bangsa dengan 
memiliki pengetahuan dan keterampilan, kesehatan jasmani dan rohani, 
kepribadian yang mandiri serta memiliki rasa bertangung jawab kemasyarakatan 
dan kebangsaan. 

Dalam dunia Pendidikan, Pendidikan Agama Islam merupakan termasuk 
salah satu komponen penting dan strategis dalam mengembangkan sumber daya 
manusia yang memiliki mutu di era revolusi industri ini. Diharapkan bangsa 
Indonesia mempertahankan dan mengembangkan potensi didalam dirinya secara 
bertahap dan terus menerus dari satu generasi ke generasi berikutnya, untuk 
mencapai cita-cita dan tujuan nasional. (Azra, 2012) Dengan demikian, modernisasi 
adalah upaya pembaruan untuk memperbaiki keadaan yang sebelumnya dengan 
cara yang efektif dan efisien yang berorientasi ke masa depan. 

Azyumardi Azra juga mengemukakan gagasan tentang bagaimana 
modernisasi pendidikan islam di indonesia, beberapa hal yang harus dimodernisasi 
diantaranya yaitu terkait kelembagaan dan sistem pendidikan itu sendiri. Berikut 
modernisasi Pendidikan Islam di Indonesia menurut Azyumardi Azra: 

1. Kelembagaan 
a. Pesantren  

Sistem Pendidikan model pesantren adalah asli Indonesia, yaitu pondok 
pesantren ini warisan dari sistem Hindu yang dinamakan padepokan. Pesantren 
pada zaman Hindu yang belajar dan mengajar hanya kasta-kasta khusus yakni 
Brahmana dan Ksatria. Azyumardi Azra berpendapat bahwa pesantren telah ada 
sebelum masa Islam yang merupakan satu- satunya lembaga pendidikan dan 
keilmuan di luar istana. Azra juga menambahkan: Pesantren merupakan 
semacam lembaga counter culture (budaya tandingan) terhadap budaya keilmuan 
yang dimonopoli kalangan istana dan elite Brahmana. (Azra, 1998) 

Azra mengemukakan bahwa pesantren sebagai lembaga pendidikan 
indigenous Jawa, tradisi keilmuan pesantren dalam banyak hal memiliki afinitas 
dengan lembaga-lembaga pendidikan Islam tradisional di daerah dunia Islam 
lainnya. Yang dimaksud afinitas (kesamaan) menurut Azra bukan hanya pada 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  54 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

tingkat kelembagaan dan keterkaitannya dengan lingkungan sosialnya, tetapi 
juga pada watak dan karakter keilmuannya. Seperti surau sebagai lembaga 
pendidikan Islam semacam pesantren, yang memiliki karakteristik yang sama 
atau mirip. 

Menurut Azra para penuntut ilmu di pesantren disebut santri, akan tetapi 
penuntut ilmu di surau disebut orang siak. Menurutnya tradisi keulamaan 
Minangkabau tidak mengenal istilah kiai dalam pengertian ulama yang menjadi 
pemilik, pemimpin dan sekaligus menjadi guru agama di surau disebut syaikh 
yaitu suatu gelar yang menunjukkan derajat keulamaan dan kealiman tertinggi. 
(Azra, 2003) Meskipun mempunyai istilah yang berbeda,akan tetapi antara 
pesantren dan surau memiliki pengertian yang sama. Hal ini mungkin 
disebabkan oleh perbedaan antara budaya Jawa dan Minangkabau. 

Tradisi keilmuan di pesantren disinyalir oleh Krel A. Steen Brink sebagai 
kelanjutan dari tradisi pengajaran al-Qur`an sebagai lembaga pendidikan Islam 
secara sederhana di Indonesia. Dalam tradisi keilmuan pesantren pengajaran 
dimulai dengan pendidikan bahasa Arab, melalui pengajian kitab untuk 
mempelajari bahasa Arab yang tersusun pendek dalam bentuk sajak. Para murid 
diharuskan menghafal teks Arab tersebut dengan fasih dan lancar, baru 
kemudian kandungan dari hafalan diuraikan oleh para kiai. (A Steenbrink, 1994) 
Pada pesantren yang melibatkan jumlah santri yang besar, pengajaran bahasa 
diberikan dengan melibatkan para guru bantu (ustadz) yaitu murid yang 
mendapat kepercayaan dari para kiai untuk mengajar santri- santri di bawahnya. 
Untuk pengajaran tersebut, metode yang digunakan masih serupa dengan 
pengajian al-Qur`an, yaitu secara individual (metode sorogan). 

Metode sorogan walaupun berada dalam tahap awal, namun merupakan 
metode yang paling sulit dilakukan, karena metode tersebut sangat individual, 
menuntut kesabaran, kerajinan, ketaatan, kedisiplinan santri per individual tanpa 
paksaan kiai. Karena itu kebanyakan santri yang tidak mampu memantapkan diri 
pada metode tersebut juga gagal dalam pelajaran yang lebih tinggi dengan 
metode bandongan atau weton. Dengan demikian hanya santri yang mantap 
dalam metode sorogan yang akan memperoleh hasil dari metodebandongan. 
(Dhofir, 1994). 

Menurut Azyumardi Azra ada suatu tradisi perolehan ilmu pengetahuan di 
lingkungan pesantren yaitu ilmu dipandang tidak lengkap jika hanya diperoleh 
dari satu pesantren tertentu, atau dari kiai tertentu saja, tetapi harus mengembara 
dari pondok satu ke pondok lain, dari kiai satu ke kiai yang lain, bahkan sampai 
ke luar negeri. Sejak abad ke-17 hingga akhir abad ke- 19 para pelajar dari Melayu-
Indonesia menjadikan Haramain (Makkah dan Madinah) sebagai thalabul ilm 
mereka. Sehingga terjadi pertukaran kultural dan transmisi keagamaan dari 
Timur Tengah ke Indonesia. Murid-murid Jalur dari sana (Haramain) telah terjadi 
kontak dengan sejumlah profesor dan rektor Al-Azhar. 

Hal tersebut menurut Azra sangat penting tidak hanya dari sudut pandang 
keilmuan itu sendiri, tetapi juga dari perspektif sosial. Santri-santri yang 
menuntut ilmu di pesantren atau dari kiai tertentu di lingkungannya sendiri pada 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  55 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

umumnya kurang memperoleh pengakuan sosial. Pengakuan sosial lebih tinggi 
malah akan mereka peroleh jika mereka telah menuntut ilmu di luar lingkungan 
daerah asalnya.235 Hal inilah yang mendorong santri melakukan perjalanan 
keilmuan ke pesantren lain untuk belajar dengan kiai-kiai lainnya. Santri tidak 
hanya memperoleh ilmu tapi sekaligus mendapatkan pengalaman hidup dan 
bahkan memungkinkan terjadinya proses pertukaran keilmuan, yang pada 
gilirannya mendorong terjadinya pengayaan dunia keilmuan di lingkungan 
pesantren secara keseluruhan. 
b. Madrasah 

Indonesia telah lama akrab dengan lembaga pendidikan Islam yang disebut 
madrasah. Menurut Zainuddin Alavi, kata madrasah berasal dari bahasa Arab 
yang artinya “tempat duduk untuk belajar”, yaitu tempat atau wahana untuk 
mengenyam proses pembelajaran secara formal dan memiliki konotasi spesifik. 
Terminologi seperti ini pada akhirnya memiliki kesamaan dengan “sekolah” 
dalam bahasa Indonesia. Dalam konteks Indonesia kontemporer, istilah 
madrasah mengacu pada sekolah-sekolah Islam tingkat dasar dan menengah 
yang mengadopsi sistem pendidikan modern, di mana mata pelajaran Islam 
diajarkan bersama pelajaran umum. (Hasan, 2008). 

Lembaga Pendidikan Islam tradisional yang bersifat lokal semacam pondok, 
pesantren, dayah, dan surau seakan tidak bisa berkutik ketika berhadapan 
dengan gelombang modernisasi pendidikan Islam ini. Menurut Hasbullah, 
munculnya istilah madrasah di Indonesia dimulai sejak adanya gagasan untuk 
memasukkan ilmu pengetahuan umum ke dalam lembaga pendidikan Islam yang 
sudah menggunakan sistem klasikal pada waktu itu. (Hasbullah, 1999). 

Dalam konteks semenanjung Melayu (Malaysia), pondok juga mengalami 
kemunduran ketika berhadapan dengan model pendidikan barat yang 
diperkenalkan oleh kolonial Inggris. Sebagaimana yang dijelaskan oleh Richard 
bahwa pendidikan modern yang disediakan oleh Inggris menawarkan peluang 
besar dalam kemajuan ekonomi. Selain itu, bahasa Inggris yang diajarkan di 
sekolah modern memudahkan masyarakat untuk berinteraksi dengan kolonial 
inggris. Patani (Thailand Selatan) yang pada abad ke 19 M masih menjadi pusat 
pendidikan Islam di Asia tenggara juga tidak bisa melepaskan diri dari 
modernisasi pendidikan. (Cinyong, 2009). 

Madrasah yang pada mulanya berarti sekolah, di Indonesia Istilah tersebut 
secara khusus mengacu pada sekolah (agama) Islam. Di Nusantara, sistem 
madrasah yang mulai berkembang pada dekade awal abad ke-20 pada awalnya 
memfokuskan diri nyaris secara eksklusif pada studi bahasa Arab dan studi-studi 
Islam, seperti al-Qur‘an, Hadits, fikih, sejarah Islam, dan mata pelajaran Islam 
lainnya. Kemudian secara perlahan madrasah mengadopsi sebagian ciri system 
pendidikan modern dan mata pelajaran modern, seperti matematika, geografi, 
dan ilmu- ilmu umum lainnya yang dimasukkan dalam kurikulum madrasah. 

Pada awal pertumbuhannya, madrasah tampil sebagai sekolah yang 
mengajarkan ilmu-ilmu agama murni, sebagai perpanjangan dari madrasah 
diniyah yang telah ada sejak abad-abad pertama sejarah Islam di timur tengah. 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  56 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

Sementara di pihak lain, sekolah-sekolah yang mengajarkan ilmu-ilmu umum 
telah terlebih dahulu ada. Dengan demikian, di awal masa pembaharuan Islam di 
Nusantara terdapat dualitas pendidikan; yakni pendidikan Islam (Keagamaan) 
dan pendidikan umum. (Azra, 2006) Kondisi seperti ini selanjutnya berkembang 
menjadi praktik pendidikan dan pengembangan ilmu yang bernuansa dikotomik. 

Ulama kaum muda dan ulama kaum tua dalam waktu yang relatif singkat, 
tetap dengan suasana kompetitif membangun banyak madrasah sebagai alternatif 
modern bagi pendidikan surau. Madrasah mengadopsi sistem dan organisasi 
pendidikan modern yang terbukti menarik bagi banyak orang Minangkabau. 
Sebagaimana penjelasan Muhammad Daud Ali yang mengatakan madrasah 
sebagai lembaga pendidikan Islam berfungsi menghubungkan sistem lama dan 
sistem baru dengan jalan mempertahankan nilai-nilai lama yang masih baik serta 
mengambil sesuatu yang baru dalam ilmu, teknologi dan ekonomi yang 
bermanfaat bagi kehidupan umat Islam. (Ali, 1995). 

Menurut Azyumardi Azra, dalam empat dasawarsa terakhir, pencapaian 
pendidikan madrasah (MI, MTs, MA) sngat fenomenal. Pencapaian paling utama 
dari segi hukum adalah pengakuan negara melalui UU terhadap madrasah-
melalui UU Sisdiknas No. 2/1989 dan UU Sisdiknas no. 20/2003, madrasah tidak 
lagi marjinal dan terasing dari pendidikan nasional secara keseluruhan, 
sebaliknya madrasah mengalami mainstreaming, pengarusutamaan yang 
membawa madrasah ke dalam transformasi dan pembaharuan yang sangat 
fenomenal. (Azra, 2006). 

Perkembangan ini membawa implikasi yang cukup mendasar bagi eksistensi 
madrasah yang semula dipandang sebagai institusi keagamaan, namun 
kemudian mengalami pengkayaan peran dan fungsi. Oleh karena itu, madrasah 
kemudian mendapat beban yang cukup berat, yaitu kewajiban untuk 
memeberikan materi-materi dari dua perspektif sekaligus. Karena itu bisa 
dikatakan kehadiran madrasah dilatarbelakangi oleh keinginan untuk 
memberlakukan secara seimbang antara ilmu agama dan ilmu umum dalam 
kegiatan pendidikan di kalangan umat Islam. Dan dari sinilah dilema dan spora 
permasalahan mulai muncul. 

Sejak perubahan status ini madrasah terus menghadapi pilihan yang sulit, 
yaitu di antara kebutuhan keagamaan dan kebutuhan duniawi. Di satu sisi, 
madrasah dituntut bisa berfungsi meningkatkan pemahaman ilmu-ilmu agama 
dan kemampuan mengamalkan ajaran Islam. Sementara di sisi lain, lembaga ini 
dituntut berfungsi menumbuhkan kemampuan peserta didik dalam memenuhi 
kebuutuhan hidup yang tidak seluruhnya bisa dipecahkan dengan Ilmu agama 
tersebut. (Azra, 2006). 

Beratnya beban yang diemban oleh madrasah tersebut, ternyata bertolak 
belakang dengan kondisi sumber daya yang dimiliki. Secara kualitas 
pembelajaran di madrasah masih sangat rendah. Hal ini dapat dilihat dari sumber 
daya manusia yang secara umum, belum memenuhi kualifikasi keguruan sesuai 
mata pelajaran yang dibina (khususnya mata pelajaran umum). Parameter lain 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  57 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

adalah minimnya fasilitas pembelajaran seperti sarana laboratorium, 
perpustakaan, teknologi informasi dan alat pembelajaran lainnya. 

Terkait dengan kendala manajemen, kondisi madrasah juga masih 
memprihatinkan. Kendala manajemen ini terutama berkaitan dengan bagaimana 
memaksimalkan dan mengembangkan sumber daya internal, dan kemampuan 
mencari sumber-sumber baru. Termasuk dalam kendala ini, adalah rendahnya 
visi dan orientasi para pengelola madarasah dalam peningkatan mutu 
pendidikan. Melihat geliat dunia pendidikan secara umum, dan pendidikan Islam 
(madrasah) secara khusus, Azyumardi Azra mensinyalir agaknya situasi kedua 
lebih dominan. Dominasi dunia pendidikan terutama pendidikan Islam tidak 
mempunyai kekuatan dalam mengimbangi atau bahkan melampaui dinamika 
sosial masyarakatnya. Ketidakmampuan ini mencakup kelembagaan 
(institusional), dan personal atau sumber daya manusia yang dimiliki madrasah. 
(Azra, 2006). 

Kurikulum madrasah pada umumnya adalah apa yang diajarkan di lembaga 
pendidikan Islam tradisional seperti surau ditambah dengan beberapa materi 
pelajaran yang disebut dengan ilmu-ilmu umum. Madrasah lahir dari semangat 
modernisasi pendidikan Islam pada abad 20 dengan keberhasilan umat Islam 
dalam mendialogkan Islam dengan modernitas dalam hal ini adalah barat. Sistem 
madrasah ini, berbeda dengan surau yang berfungsi sebagai pusat pencetak 
ulama. Madrasah memusatkan perhatian pada penciptaan muslim terpelajar. 
Pada abad 20, muslim terpelajar memang muncul sebagai sebuah tipe 
kepemimpinan baru yang dibutuhkan masyarakat Muslim di Hindia Belanda 
yang mampu menguasai pengetahuan Islam maupun umum (sekuler). 
(Burhanuddin, 2012). 

Azyumardi Azra Azyumardi Azra menambahkan, selama kurun waktu lebih 
dari beberapa dasawarsa sejak Indonesia bebas dari kolonialisme, dunia 
pendidikan Islam di Indonesia dikatakan belum memberikan kontribusi yang 
signifikan terhadap kemajuan bangsa. Bahkan, pendidikan Islam di Indonesia 
belum mampu memberikan tanggapan atau jawaban ketika dituntut perannya 
untuk mengatasi berbagai persoalan moral dan mentalitas bangsa, khususnya 
umat Islam di Indonesia. Jujur harus dikatakan, bahwa pendidikan Islam saat ini 
kelihatan sering terlambat merumuskan diri untuk merespon perubahan dan 
kecenderungan perkembangan masyarakat sekarang dan masa mendatang. 
(Azra, 2006). 

Analisis Azyumardi Azra tersebut menggambarkan tantangan yang dihadapi 
dunia pendidikan Islam, khususnya Lembaga Pendidikan Tinggi Islam untuk 
memberikan kontribusi lebih nyata terhadap masalah kebangsaan dan 
kemanusiaan. Oleh karena itu, kegiatan penelitian di lingkungan PTAI ditantang 
untuk menjawab permasalahan yang berkembang dalam kehidupan masyarakat 
Indonesia yang religius dan dinamis. 

Saat ini, Perguruan Tinggi Agama Islam (PTAI), khususnya IAIN dan STAIN, 
sedang dihadapkan pada persoalan besar dan mendasar. Persoalan tersebut 
adalah menyangkut tentang output- nya yang hingga kini belum terakomodasi 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  58 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

(terlibat/dilibatkan) secara memadai ke dalam berbagai aspek kebutuhan 
kehidupan modern. Persoalan demikian ternyata tidak hanya menimpa PTAI di 
Indonesia, namun juga telah menggejala hampir di sebagian besar Perguruan 
Tinggi Agama Islam di belahan dunia. Kondisi Perguruan Tinggi Islam yang ada 
di Indonesia. Seperti dilaporkan Azyumardi Azra, bahwa mahasiswa di 
Indonesia belajar ke Perguruan Tinggi pertama-tama adalah untuk mengejar 
status dan selembar ijazah, bukan keahlian, keterampilan, dan profesionalisme. 
(Azra, 1998). 

Orientasi studi islam yang dilakukan oleh PTAI di Indonesia saat ini juga 
masih belum begitu jelas, terutama dalam menentukan pola, arah, dan capaian 
tertentu yang diinginkan. Minimnya kajian dan kualitas keilmuan di kalangan 
PTAI membuat prihatin banyak kalangan. Tantangan rendahnya mutu penelitian 
PTAI disinyalir disebabkan karena lemahnya tradisi meneliti. Penyusunan 
kurikulum, pemilihan metode pembelajaran dan materi kuliah, menentukan input 
dan output belum didasarkan pada penelitian yang mendalam. Di sini berarti 
bahwa sistem pendidikan Islam harus dapat memeberikan disiplin keilmuan 
yang dapat membantu para lulusannya untuk hidup di masyarakat secara layak. 
2. Kurikulum Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam adalah pendidikan yang bertujuan untuk membentuk 
pribadi muslim seutuhnya, mengembangkan seluruh potensi Manusia baik yang 
berbentuk jasmaniah maupun rohaniah, menumbuh suburkan hubungan yang 
harmonis setiap pribadi manusia dengan Allah, manusia dan alam semesta. 
(Daulay, 2009). 

Kurikulum dalam proses pendidikan merupakan alat untuk mencapai tujuan 
pendidikan. Karena berkaitan dengan penentuan arah, isi dan proses pendidikan, 
yang pada akhirnya menentukan macam dan kualifikasi lulusan suatu lembaga 
pendidikan. (Sudjana, 1995). 

Secara detail juga Azyumardi Azra menyatakan, bahwa kurikulum 
merupakan pencapaian tujuan-tujuan yang lebih terperinci lengkap dengan 
materi, metode, dan sistem evaluasi melalui tahap-tahap penguasaan peserta 
didik terhadap berbagai aspek; kognitif, afektif, dan psikomotorik. (Azra, 2012). 

Materi Pendidikan dan pendidikan Islam tergambar dalam kurikulum yang 
disusun untuk mewujudkan tujuan pendidikannya. Desain materi pendidikan 
harus memperhatikan tahap perkembangan peserta didik dan kesesuaiannya 
dengan lingkungan, perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, budaya, seni, 
serta sesuai dengan jenjang masing-masing satuan pendidikan. (Sanaky, 2003). 

Dari pengertian di atas, dapat disimpulkan bahwa kurikulum merupakan 
sejumlah mata pelajaran yang harus ditempuh peserta didik untuk memperoleh 
gelar atau ijazah. Jika diaplikasikan dalam kurikulum pendidikan Islam, , maka 
kurikulum berfungsi sebagai pedoman perencanaan yang digunakan oleh 
pendidik untuk membimbing peserta didiknya ke arah tujuan tertinggi 
pendidikan Islam, yaitu mengacu pada konseptualisasi manusia paripurna (insan 
kamil).  

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  59 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

Azyumardi Azra menyatakan bahwa krukulum islamnya harus berdasarkan 
konsep-konsep islam, berikut pernyataan Azra terkait hal tersebut, yaitu: 

a. Tujuan Pendidikan 
Pendidikan merupakan salah satu jalan untuk membentuk manusia 

menjadi pribadi cerdas, bermoral, dan bertanggungjawab. Melalui 
pendidikan seseorang dapat mengembangkan sikap, pengetahuan, maupun 
keterampilan secara optimal. Dalam Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 
tentang Sistem Pendidikan Nasional disebutkan bahwa pendidikan adalah 
usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses 
pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya 
untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, 
kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan 
dirinya, masyarakat, bangsa dan negara. Dalam konteks ini, pendidikan 
nasional Indonesia berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk 
watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka 
mencerdaskan kehidupan bangsa. Di samping itu, bertujuan untuk 
berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman 
dan bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, 
cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta 
bertanggungjawab. (Fadlillah, 2017). 

Lebih lanjut sebagaimana dinyatakan Azyumardi Azra di atas bahwa 
pendidikan Islam kurikulumnya berdasarkan konsep-konsep Islam, adapun 
salah satu konsep Islam yang dimaksud adalah bermanfaaat bagi manusia 
karena ia sebagai khalifatullah. di bumi, oleh karena itu pendidikan Islam 
mencakup semua bidang ilmu; baik itu ilmu agama maupun ilmu umum. Hal 
ini berdasarkan sumber ilmu itu adalah satu, yakni Allah SWT. 

Pernyataannya tersebut sebagai bukti bahwa beliau setuju dengan tidak 
adanya dikotomi pendidikan secara isi, dan lembaganya bisa saja madrasah 
atau sekolah umum. Dalam pendidikan Islam tidak mengenal nama, bisa saja 
namanya umum tapi isinya mengajarkan Islam dan praktek-praktek agama 
Islam. 

Kurikulum dalam Pendidikan Islam Pada masa klasik, pakar pendidikan 
Islam menggunakan kata al-maddah untuk pengertian kurikulum, karena 
pada masa itu kurikulum identik dengan serangkaian mata pelajaran yang 
harus diberikan pada murid dalam tingkat tertentu. (Abuddin, 2010) Menurut 
Azyumardi Azra Tujuan pendidikan Islam, yaitu terbentuknya kepribadian 
utama berdasarkan nilai-nilai dan ukuran Islam. Tetapi, seperti pendidikan 
umum lainnya, tentunya pendidikan Islam tidak terlepas dari tujuan-tujuan 
yang lebih bersifat operasional sehingga dapat dirumuskan tahap-tahap 
proses pendidikan Islam untuk mencapai tujuan yang lebih jauh. Tujuan 
pendidikan Islam yang dimaksud yakni: tujuan pertama-tama yang hendak 
di capai dalam proses pendidikan Islam itu. Tujuan tersebut merupakan 
tujuan antara dalam mencapai tujuan akhir yang lebih jauh. Tujuan antara itu, 
menyangkut perubahan yang di inginkan dalam proses pendidikan Islam, 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  60 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

baik berupa pribadi anak didik, masyarakat maupun lingkungan masyarakat. 
(Azra, 1998). 

Selanjutnya, Azyumardi Azra mengerucutkan tujuan pendidikan 
menjadi dua bagian, yaitu tujuan umum dan tujuan khusus. Menurut Azra, 
tujuan pendidikan Islam tidak terlepas dari tujuan hidup manusia dalam 
Islam, yaitu untuk menciptakan pribadi-pribadi hamba Allah yang selalu 
bertakwa kepada-Nya, dan dapat mencapai kehidupan yang berbahagia di 
dunia dan di akhirat. Dalam konteks sosial-masyarakat, bangsa dan negara, 
maka pribadi yang bertakwa ini menjadi rahmatan lil alamin, baik dalam skala 
kecil maupun besar. Tujuan hidup manusia dalam Islam inilah yang dapat 
disebut juga sebagai tujuan umum/akhir pendidikan Islam. (Azra, 1999). 

Sedangkan tujuan kurikulum dirumuskan berdasarkan perkembangan 
tuntutan, kebutuhan dan kondisi masyarakat serta didasari oleh pemikiran-
pemikiran dan terarah pada pencapaian nilai-nilai filosofis, terutama falsafah 
negara. Kurikulum sebagai salah satu komponen pendidikan yang sangat 
berperan dalam mengantarkan pada tujuan pendidikan yang diharapkan. 
Untuk itu kurikulum merupakan kekuatan utama yang mempengaruhi dan 
membentuk proses pembelajaran. Kesalahan dalam penyusunan kurikulum 
akan menyebabkan kegagalan suatu pendidikan dan penzaliman terhadap 
peserta didik. (Ramayulis, 2010). 

Adapun tujuan khusus, menurut Azra lebih praxis sifatnya, sehingga 
konsep pendidikan Islam jadinya tidak sekedar idealis ajaran-ajaran Islam 
dalam bidang pendidikan. Sehingga dapat dirumuskan harapan-harapan 
yang ingin dicapai dalam tahap- tahap penguasaan kognitif, afektif, dan 
psikomotorik, sekaligus dapat pula dinilai hasil-hasil yang telah dicapai. Dari 
tahapan-tahapan inilah kemudian dapat dicapai tujuan-tujuan yang lebih 
terperinci. (Azra, 1999). 

Dalam keseluruhan proses pendidikan di sekolah, kegiatan belajar 
merupakan kegiatan yang paling pokok. Ini berarti bahwa berhasil tidaknya 
pencapaian tujuan pendidikan banyak bergantung kepada bagaimana proses 
belajar yang dialami oleh peserta didik. Belajar dan mengajar merupakan dua 
konsep yang tidak bisa dipisahkan satu sama lain, dua konsep tersebut 
menjadi terpadu dalam suatu kegiatan manakala terjadi interaksi pendidik 
dengan peserta didik, peserta didik dengan peserta didik, pada saat 
pengajaran itu berlangsung. Inilah makna belajar dan mengajar sebagai suatu 
proses interaksi pendidik dengan peserta didik sebagai makna utama proses 
pembelajaran yang memegang peranan penting untuk mencapai tujuan 
pengajaran yang efektif. (Sudjana, 2002). 

Dengan demikian dapat disimpulkan, bahwa tujuan pendidikan secara 
esensial adalah terwujudnya peserta didik yang memahami ilmu-ilmu 
keislaman dan mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan kata 
lain, terwujudnya insan kamil, yakni manusia yang kembali kepada fitrahnya 
dan kepada tujuan kehidupannya sebagaimana ia berikrar sebagai manusia 
yang datang dari Allah dan kembali kepada Allah SWT. 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  61 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

b. Sumber Pendidikan Islam 
Sumber-sumber pendidikan Islam dalam pandangan Azyumardi Azra 

terdiri atas enam, Pertama, Al-Qur’an, sebagai kalamullah yang diwahyukan 
kepada Nabi Muhammad menjadi sumber pendidikan Islam yang pertama 
dan utama. Kedua, Sunnah Nabi Muhammad saw; segala yang dinukilkan 
dari Nabi saw, baik berupa perkataan, perbuatan maupun berupa taqrir, 
pengajaran, sifat, kelakuan perjalanan hidup; baik yang demikian itu sebelum 
Nabi saw diangkat menjadi Rasul, maupun sesudahnya. Oleh sebab sunnah 
mencerminkan prinsip, manifestasi wahyu dalam segala perbuatan, 
perkataan dan taqriri nabi, maka beliau menjadi tauladan yang harus diikuti. 
Ketiga, Kata-Kata Sahabat Nabi saw. Para sahabat nabi bergaul dengannya 
dan banyak mengetahui Sunnah Nabi yang menjadi sumber kedua pendidika 
Islam. 

Keempat, Kemaslahatan Masyarakat. Maslahat artinya membawa 
manfaat dan menjauhkan mudharat. Tegaknya manusia dalam agama, 
kehidupan dunia dan akhiratnya adalah dengan berlakunya kebaikan dan 
terhindarnya dari keburukan. Kemaslahatan manausia tidak mempunyai 
batas dimana harus berbakti. Ia berkembang dan berubah dengan perubahan 
zaman dan berbeda menurut tempat. Kelima, Nilai-Nilai Adat dan 
Kebiasaaan-Kebiasan Sosial. Adat dan kebiasaan tersebut tentunya yang 
positif. Hal ini sesuai dengan pandangan, bahwa pendidikan adalah usaha 
pemeliharaan, pengembangan dan pewarisan nilai-nilai budaya masyarakat 
yang positif. Keenam, Hasil Pemikiran-Pemikiran dalam Islam. Pemikiran 
yang dimaksud adalah pemikiran para filosof, pemikiran pemimpin, dan 
intelektual muslim khususnya dalam bidang pendidikan dapat dijadikan 
referensi (sumber) bagi pengembangan pendidikan Islam. (Azra, 1998). 

Topik Pendidikan Islam sebagai suatu sistem dan pengembangannya 
terus menjadi pembicaraan menarik di kalangan praktisi pendidikan. Ini 
tidak lebih sebagai wujud perhatian dan keprihatinan umat terhadap kondisi 
objektif lembaga pendidikan Islam saat ini. Meski sampai saat ini masih 
belum ada kesepakatan yang utuh tentang batasan pendidikan Islam, dapat 
disimpulan bawah secara kelembagaan yang dikmasudkan disini adalah 
lembaga-lembaga pendidikan yang berada di bawah nanungan kementerian 
agama seperti madrasah, pesantren, dan perguruan tinggi agama Islam. 
Sedangkan secara substansi adalah lembaga pendidikan yang bukan sekedar 
melakukan upaya transformasi ilmu akan tetapi jauh lebih kompleks dan 
lebih penting dari itu, yakni mentransfomasikan nilai- nilai yang terkandung 
dalam ajaran Islam dan membentuk pribadi yang selaras dengan nilai-nilai 
tersebut. Sebagai suatu sistem, pendidikan Islam mempunyai dasar yang 
berupa ajaran-ajaran Islam yang terefleksi dalam Al-Qur`an dan Hadis dan 
seperangkat kebudayaannya. Serta seiring dengan tujuan datangnya Islam, 
pendidikan Islam bertujuan menciptakan pribadi-pribadi hamba Allah yang 
senantiasa bertakwa kepada Allah dan menjadi muslim yang kaffah dan 
dapat mencapai kehidupan yang bahagia di dunia dan akherat. Berbeda 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  62 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

dengan pendidikan pada umumnya, pendidikan Islam mempunyai 
karakteristik tersendiri sehingga ia memiliki makna khusus bagi umat. Dan 
yang menjadi karakteristiknya adalah, bahwa pendidikan Islam menekankan 
pada pencarian ilmu pengetahuan, penguasaan dan pengembangannya, 
pengakuan akan potensi dan kemampuan seorang untuk berkembang dalam 
suatu kepribadian dan pengalaman ilmu tersebut sebagai tanggung jawab 
terhadap Tuhan dan masyarakat. (Pratama, 2019). 

Dari sumber pendidikan Islam itulah kemudian dikembangkan sistem 
pendidikan Islam yang mempunyai karakteristik tersendiri yang berbeda 
dengan sistem pendidikan lainnya, Karakteristik pertama pendidikan Islam 
adalah penekanan pada pencarian ilmu pengetahuan, penguasaan, dan 
pengembangan atas dasar ibadah kepada Allah Swt, yang mana merupakan 
proses berkesinambungan, dan berlangsung seumur hidup. Inilah yang 
kemudian dikenal dengan istilah life long education. Selain karakter tersebut 
diatas, dalam pencarian, penguaaan dan pengembangan Ilmu pengetahuan 
dalam pendidikan Islam sangat menekankan pada nilai- nilai akhlak. 

Karakteristik berikutnya adalah pengakuan terhadap potensi dan 
kemampuan seseorang untuk berkembang. setiap pencari ilmu dipandang 
sebagai makhluk Tuhan yang perlu dihormati dan di santuni agar potensi-
potensi yang dimilikinya dapat teraktualisasii sebaik- baiknya. Pengamalan 
ilmu pengetahuan atas dasar tanggungjawab kepada Tuhan dan masyarakat 
merupakan karakteristik pendidikan Islam berikutnya. Disini pengetahuan 
bukan hanya untuk diketahui dan dikembangkan, melainkan sekaligus 
dipraktikkan dalam kehidupan nyata. 
c. Materi Pendidikan Islam 

Materi Pendidikan Islam dalam pandangannya sangat luas, meliputi 
semua ilmu. Ilmu dalam Islam semua yang ada di alam (Dunia) dengan 
landasan kemanfaatannya, keperluannya dan bagi bangsa Indonesia. 
Pandangannya tentang materi pendidikan Islam sebagaimana para filosof 
terdahulu, seperti al-Farabi, Ibn- Khaldun, Ibn Sina juga al-Ghazali, yaitu 
Ilmu dalam Islam ada dua sumber, pertama ayat kauniyah; ilmu yang diambil 
atau berasal dari alam semesta, antara lain fisika, Biologi, Matematika, 
Kedokteran, Humaniora dan lain sebagainya, kedua ayat qauliyah; ilmu yang 
diambil dari al-Qur‘an dan Hadis Nabi, seperti Tafsir, Fikih, Ushul Fikih dan 
lain sebagainya. (Azra, 2012). 

Namun melihat kondisi riil pendidikan Islam saat ini, jauh dari apa yang 
disebut pendidikan bermutu. Ini dipandang dari perannya yang dianggap 
kurang mampu menciptakan sumber daya yang seimbang antara intlektual, 
emosional dan spiritual. Manusia paripurna atau insan kamil yang mampu 
menjawab tantangan zaman, yang selama ini menjadi tujuan pendidikan 
Islam, saat ini belum tercapai tercapai secara totalitas. Ini semua disebabkan, 
pendidikan Islam yang ada sampai saat ini masih terus dihadapkan pada 
persoalan dikotomik dalam sistem pendidikannya. Hal ini semakin jelas 
terlihat ketika memasuki era globalisasi, era dimana dunia seolah tanpa batas. 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  63 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

Di era ini, Umat Islam di dunia pada umumnya, di Indonesia pada khususnya 
berada dalam posisi yang sangat tidak menguntungkan dan cenderung 
mengalah dengan tekanan globalisasi itu. Ketidakberdayaan ini agaknya 
timbul karena sturuktur dasar sistem pemberdayaan sumber daya manusia 
Indonesia melalui pendekatan pendidikan baik formal, nonformal, dan 
informal sangat dikotomik. (Pratama, 2019). 

Selanjutnya, Azyumardi Azra melaporkan bahwa perencanaan 
pendidikan bagi peserta didik muslim baik di Negara mayoritas Islam 
maupun minoritas memerlukan perombakan radikal dalam bidang 
kurikulum menyangkut struktur dan mata pelajaran (subject matter). Oleh 
karena itu, perencanaan pendidikan Islam harus berlandaskan dua nilai 
pokok dan permanen, yakni; persatuan fundamental masyarakat Islam tanpa 
dibatasi ruang dan waktu, dan persatuan masyarakat internasional 
berdasarkan kepentingan teknologi dan kebudayaan bersama atas nilai-nilai 
kemanusiaan. (Azra, 1998) Dengan kata lain, setiap materi yang diberikan 
kepada peserta didik harus memenuhi dua tantangan pokok: pertama, 
penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi; kedua, penanaman pemahaman 
pengalaman ajaran agama. 

Dalam hal ini, pengembangan kurikulum harus memberikan arah dan 
pedoman untuk memenuhi kebutuhan peserta didik yang disesuaikan 
dengan bakat, minat, dan kemampuannya. Selain itu, orientasi kurikulum 
diarahkan juga untuk memberi kontribusi pada perkembangan sosial, 
sehingga output-nya mampu menjawab dan mengejawantahkan masalah-
masalah yang dihadapi masyarakat. Demikian juga, pendidikan Islam harus 
berorientasi terhadap ilmu pengetahuan yang memuat sejumlah mata 
pelajaran dari berbagai disiplin ilmu, termasuk teknologi. 

Azyumardi Azra menegaskan, bahwa kurikulum pendidikan Islam jelas 
selain mesti berorientasi kepada pembinaan dan pengembangan nilai agama 
dalam diri peserta didik, kini harus pula memberikan penekanan khusus 
pada penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi. Hanya dengan cara ini, 
pendidikan Islam bisa fungsional dalam menyiapkan dan membina SDM 
seutuhnya, yang menguasai iptek dan berkeimanan dalam mengamalkan 
agama. Hanya dengan cara ini pula, secara sistematis dan programatis dapat 
melakukan pengentasan kemiskinan secara bertahap namun pasti. (Azra, 
2012). 

Dari sudut pandang masyarakat, pendidikan adalah proses sosialisasi, 
yakni memasyarakatkan nilai-nilai, ilmu pengetahuan, dan keterampilan 
dalam kehidupan. Sosiolog Emile Durkheim, dalam karyanya Education and 
Sosiology (1956), sebagaimana dikutip Saefudin menyatakan bahwa 
pendidikan merupakan produk masyarakat itu sendiri, yaitu mampu hidup 
konsisten mengatasi ancaman dan tantangan masa depan. Nabi saw 
bersabda: “Didiklah anak-anak kamu, sesungguhnya mereka diciptakan untuk 
zamanmu”. Jadi, pendidikan harus berorientasi masa depan, harus futuristik. 
Sementara itu, dari sudut pandang individu, pendidikan adalah proses 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  64 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

perkembangan, yakni perkembangan potensi yang dimiliki secara maksimal 
dan dan diwujudkan dalam bentuk konkrit, dalam arti perkembangan 
menciptakan sesuatu yang baru dan berguna untuk kehidupan masa 
mendatang. (Saefudin, 1995). 

Pendidikan adalah keindahan proses belajar mengajar dengan 
pendekatan manusianya (man centered), dan bukan sekadar memindahkan 
otak dari kepala-kepala atau mengalihakn mesin ke tangan, dan sebaliknya. 
Pendidikan lebih dari itu, pendidikan menjadikan manusia mampu 
menaklukkan masa depan dan menaklukkan dirinya sendiri dengan daya 
pikir, daya dzikir, dan daya ciptanya. Oleh karena itu, sudah saatnya untuk 
lebih serius dalam menangani sistem pendidikan Islam. Dengan berusaha 
mencapai tujuan pendidikan Islam yang berdasarkan kurikulum pendidikan 
Islam, yang secara ideal berfungsi membina dan menyiapkan peserta didik 
yang berilmu, berteknologi, berketerampilan tinggi, dan sekaligus beriman 
dan beramal saleh. 
 

SIMPULAN  
Kesimpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam di era 

modern masih menghadapi berbagai tantangan dan sering dianggap tertinggal 
dibandingkan sistem pendidikan lainnya, baik dari aspek kelembagaan, kualitas 
pendidik, perilaku peserta didik, maupun keterbatasan sarana dan prasarana. 
Kelembagaan pendidikan Islam masih dipandang kurang responsif terhadap 
perkembangan zaman, sementara tenaga pendidik dan peserta didik belum 
memiliki daya saing yang optimal di dunia modern. Menurut Azyumardi Azra, 
modernisasi pendidikan Islam dapat diwujudkan melalui integrasi agama, sains, 
dan teknologi, serta transformasi dan demokratisasi sistem pendidikan Islam. Upaya 
modernisasi ini terutama difokuskan pada pendidikan tinggi, khususnya di IAIN 
dan UIN, dengan melakukan reformulasi tujuan, restrukturisasi kurikulum, 
penyederhanaan beban belajar, serta dekompartementalisasi bidang ilmu. 
Kurikulum yang dikembangkan tidak hanya menekankan aspek akademik, tetapi 
juga berorientasi pada pengembangan peserta didik secara holistik dengan 
mengintegrasikan ilmu agama, ilmu umum, sains, dan teknologi yang relevan 
dengan dinamika sosial. 

 
DAFTAR RUJUKAN  
A A Steenbrink, K. (1994). Recente Ontwikkelingen in Indonesisch Islamonderricht, Terj. 

oleh Karel A. Steenbrink dan Abdurrahman, Pesantren, Madrasah, Sekolah, 
Pendidikan Islam Dalam Kurun Modern. Jakarta: Pustaka LP3ES. 

Abuddin, N. (2010). Sejarah Pendidikan Islam; pada periode Klasik dan Pertengahan. 
Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Ali, M. D. (1995). Lembaga-Lemabaga Islam di Indonesia. Jakarta: Raja Grafindo Persada.  
Azra, A. (1998). Esei-Esei Intelektual Muslim dan Pendidikan Islam. Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu. 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  65 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

Azra, A. (1999). Pendidikan Islam, Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. 
Ciputat: Logos wacana Ilmu. 

Azra, A. (2006). Paradigma baru pendidikan nasional: rekonstruksi dan demokratisasi. 
Jakarta: Buku Kompas. 

Azra, A. Azra, A. (2012). Pendidikan Islam, Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan 
Milenium III. Jakarta: Kencana. 

Azwar, S. (2009). Metode Penelitian. Yogyakarta: Pustaka Belajar. 
Barus, M. I. (2017). Modernisasi Pendidikan Islam Menurut Azyumardi Azra. Jurnal 

Al-Karim, Pendidikan, Psikologi dan Studi Islam. 
Burhanuddin, J. (2012). Ulama dan Kekuasaan: Pergumulan Elit Muslim dalam Sejarah 

Indonesia. Bandung: Mizan. 
Cinyong, J. (2009). Islamic Education In Southearn Thailand: Negotiating Islam, Identity 

and Modernity dalam Robert W. Hefner. Honululu: University Of Hawai Press. 
Daulay, H. P. (2009). Pemberdayaan Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Rineka 

Cipta.  
Dhofir, Z. (1994). Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. Jakarta: 

LP3ES.  
El Iqbali, M. M., & Susilowati. (2019). Transinternalisasi Nilai-Nilai Kepesantrenan 

Melalui Konstruksi Budaya Religius Di Sekolah. Jurnal Pendidikan Agama 
Islam. 

Fadhillah, M. (2017). Aliran Progersivisme dlam Pendidikan Islam di Indonesia. 
Jurnal Dimensi Pendidikan dan Pembelajaran. 

Hasan, N. (2008). The Salafi Madrasa of Indonesia , dalam Farish A. Noor (eds), The 
Madrasa In Asia: Political Activism and Transnational Linkages. Amsterdam: 
Amsterdam University Press. 

Hasbullah. (1999). Kapita Selecta Pendidikan Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 
Nasution, H. (1996). Pembaharuan Dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 

Hafisa, A. (2024). Analisis Media Pembelajaran Dalam Meningkatkan 
Perkembangan Motorik Halus Anak Usia Dini. DZURRIYAT : Jurnal 
Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 2(2), 28–45. 

Hera, K., Dewi, P., Indah, P., Dewi, W., Fitri, S., & Ghina, W. (2024). Pandangan Guru 
Terhadap Pentingnya Penilaian Hasil Karya Dalam Pendidikan Anak Usia 
Dini. DZURRIYAT : Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 2(2), 1–9. 

Indra, W. F. F. (2024). Pola Kepemimpinan Kelembagaan Pada Pendidikan Anak 
Usia Dini. DZURRIYAT : Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 2(2), 89–100 

Muhammad, D. I. A. A., & Djamaluddin, P. (2024). Telaah Kritis Efektivitas Metode 
Pendidikan Anak Menurut Abdullah Nashih Ulwan. DZURRIYAT : Jurnal 
Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 2(2), 46–57. 

Putri, N. L. (2024). Media Pembelajaran Efektif Dalam Menstimulasi Perkembangan 
Sosial Emosional Anak Usia Dini. DZURRIYAT : Jurnal Pendidikan Islam Anak 
Usia Dini, 2(2), 10–27.  

Pratama, I. P. (2019). Reformasi Pendidikan Islam Di Indonsesia. Jurnal PAI Raden 
Fatah. 

Ramayulis, (2010). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia. 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 3 Nomor 2 April 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  66 
 
Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han 

Saefudin, A. (1995). Desekularisasi Pemikiran Landasan Islami. Bandung: Mizan. 
Samsudin. (2019). Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk 
Kepribadian Di Era Disrupsi. Journal of Chemical Information and Modeling. 

Sanaky, H. A. (2003). Paradigma Pendidikan Islam; Membangun Masyarakat Madani 
Indonesia. Yogyakarta: Safiria Insania Press. 

Sholeh. (2017). Islamisasi Ilmu Pengetahuan (Konsep Pemikiran Ismail Raji Al-
Faruqi dan Syed Naquib Al-Attas. Jurnal Al-Hikmah. 

Sudjana, N. (2002). Dasar-Dasar Proses Belajar Mengajar. Bandung: Sinar Baru 
Algensindo.   

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

