IHSAN —

Jurnal Pendidikan Islam

Modernisasi Pendidikan Perspektif Azyumardi Azra Dan Aplikasinya
Dalam Pendidikan Islam

M. Zuhriansahl, Jamil Abdul Aziz2, Muhamad Ibtissam Han3
Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia
Email Korespondensi: Zuhrimuhammad2712@gmail.com

Article received: 26 Februari 2025, Review process: 30 Januari 2025,
Article Accepted: 16 Maret 2025, Article published: 01 April 2025

ABSTRACT

Modernization of Islamic education is an important topic in responding to the challenges of
the times, especially in facing the rapid development of science and technology. This study
aims to analyze Azyumardi Azra's thoughts on the concept of modernization in Islamic
education. The method used is a qualitative approach with deductive and inductive analysis,
which examines the dynamics of the relationship between observed phenomena, without
completely ruling out quantitative data. The results show that Islamic education is still
lagging behind compared to other education systems, especially in the aspects of educator
professionalism, competitive competence, and student behavior that sometimes contradicts
Islamic values. In addition, Islamic education still faces challenges in responding effectively
to the times. Azyumardi Azra's modernization idea offers a solution by emphasizing the
integration of science and Islamic values, improving the quality of educators, and
strengthening the competitiveness of Islamic education institutions in the global era. The
implication of this research is the need for Islamic education reform to be more adaptive to
changing times without losing its fundamental values.

Keywords: Education Modernization, Islamic Education.

ABSTRAK

Modernisasi pendidikan Islam menjadi topik penting dalam menjawab tantangan zaman,
terutama dalam menghadapi pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pemikiran Azyumardi Azra mengenai konsep
modernisasi dalam pendidikan Islam. Metode yang digunakan adalah pendekatan kualitatif
dengan analisis deduktif dan induktif, yang mengkaji dinamika hubungan antar fenomena
yang diamati, tanpa sepenuhnya mengesampingkan data kuantitatif. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa pendidikan Islam masih tertinggal dibandingkan dengan sistem
pendidikan lainnya, terutama dalam aspek profesionalitas pendidik, kompetensi bersaing,
serta perilaku peserta didik yang terkadang bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Selain itu,
pendidikan Islam masih menghadapi tantangan dalam merespons perkembangan zaman
secara efektif. Gagasan modernisasi Azyumardi Azra menawarkan solusi dengan
menekankan integrasi ilmu pengetahuan dan nilai-nilai Islam, peningkatan kualitas tenaga
pendidik, serta penguatan daya saing institusi pendidikan Islam di era global. Implikasi dari
penelitian ini adalah perlunya reformasi pendidikan Islam agar lebih adaptif terhadap
perubahan zaman tanpa kehilangan nilai-nilai fundamentalnya.

Kata Kunci: Modernisasi Pendidikan, Pendidikan Islam.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 45

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:Zuhrimuhammad2712@gmail.com

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

PENDAHULUAN

Modernisasi Pendidikan merupakan salah satu kajian Modernisasi
pendidikan merupakan salah satu kajian hangat dalam dunia Islam. (Azra, 2003)
Sebagai proses multidimensional, modernisasi memiliki peran penting dalam
perkembangan suatu masyarakat, khususnya melalui pendidikan. Dalam satu sisi,
pendidikan dipandang sebagai variabel utama modernisasi yang mutlak diperlukan
untuk mendukung program-program dan tujuan modernisasi. Para ahli pendidikan
sepakat bahwa "pendidikan adalah kunci menuju modernisasi."

Namun, di sisi lain, pendidikan sering kali dianggap sebagai objek
modernisasi, terutama di negara-negara yang masih dalam tahap pembangunan.
Pendidikan di negara-negara tersebut sering dipandang tertinggal dan tidak mampu
beradaptasi dengan kebutuhan program modernisasi. Hal ini mendorong perlunya
pembaruan dan modernisasi pendidikan agar dapat memainkan perannya secara
optimal dalam memajukan masyarakat. (Azra, 2003).

Menurut Nasution, modernisasi pendidikan berupaya mengintegrasikan
ilmu pengetahuan secara holistik, mengatasi dikotomi antara ilmu agama dan
pengetahuan umum yang dapat merusak keseimbangan pemikiran. Gagasan ini
berakar pada sejarah, di mana ilmu pengetahuan berkembang pesat di era Yunani
kuno secara sekuler, kemudian diislamisasi oleh cendekiawan Muslim pada zaman
keemasan Islam. Namun, sejak pertengahan sejarah Islam, pendidikan mengalami
dikotomi yang membatasi pengembangan ilmu pengetahuan (Nasution, 1996).

Kritik terhadap sistem pendidikan Barat juga muncul, yang dianggap
mengarahkan pada dehumanisasi dan sekularisasi yang tidak sesuai dengan nilai-
nilai Islam. Para pemikir Islam seperti Ismail Al-Faruqi dan Muhammad Naquib al-
Attas kemudian mencetuskan gagasan islamisasi ilmu pengetahuan, sebagai upaya
mengembangkan kembali semangat intelektual Islam berdasarkan prinsip-prinsip
Al-Qur'an dan Sunnah. (Sholeh, 2017).

Di Indonesia, modernisasi pendidikan Islam berlangsung sejak awal abad ke-
20, tetapi cenderung dilakukan tanpa melibatkan dikursus epistemologi yang
mendalam. Hal ini menyebabkan banyak masalah baru muncul, daripada solusi
konkret yang dapat menjawab tantangan modernitas. Di tengah perdebatan ini,
Azyumardi Azra muncul sebagai salah satu pemikir yang berupaya merumuskan
gagasan modernisasi pendidikan Islam yang berbeda. Azra mengkritik konsep
islamisasi ilmu pengetahuan yang belum menemukan landasan yang kokoh dan
menekankan perlunya keterbukaan umat Islam terhadap ilmu pengetahuan,
termasuk yang bersumber dari Barat, tanpa bersikap apologetik atau defensif.
(Barus, 2017).

Gagasan (Azra, 2012) tentang modernisasi pendidikan Islam mencakup
pembaruan kelembagaan pendidikan Islam di Indonesia, termasuk transformasi
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) menjadi universitas Islam, serta modernisasi
surau dan pesantren sebagai lembaga pendidikan tradisional Islam. Pemikirannya
telah mempengaruhi wacana pendidikan Islam di Indonesia dan menjadi bagian
penting dalam perdebatan tentang bagaimana pendidikan Islam dapat
dimodernisasi untuk menjawab tantangan zaman.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 46

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

METODE

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan kualitatif
yang lebih mengutamakan proses deduktif dan induktif dalam menganalisis
dinamika hubungan antar fenomena yang diamati. Penelitian ini menitikberatkan
pada pemikiran dan teori salah satu tokoh pendidikan Islam di Indonesia, yaitu
Azyumardi Azra, melalui studi pemikiran atau studi kepustakaan (Library Research).
Pendekatan ini mengandalkan pengumpulan data-data dari literatur yang relevan,
khususnya buku dan tulisan yang berkaitan dengan topik penelitian (Azwar, 2009).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian dapat dipaparkan perspektif Azyumardi Azra, modernisasi
pendidikan menitikberatkan pada integrasi antara ilmu pengetahuan umum dan
nilai-nilai Islam guna membangun sistem pendidikan yang lebih sesuai dengan
dinamika zaman. Menurut Azra, pendidikan Islam harus mampu bertransformasi
mengikuti perkembangan global tanpa mengabaikan aspek spiritual dan moral.
Implementasi modernisasi ini tercermin dalam penyusunan kurikulum yang
menyeluruh, peningkatan kompetensi tenaga pendidik, serta optimalisasi teknologi
dalam proses pembelajaran. Selain itu, penguatan institusi pendidikan Islam agar
lebih kompetitif di tingkat nasional maupun internasional juga menjadi bagian
krusial dari gagasan ini. Dengan demikian, konsep modernisasi pendidikan Islam
yang dikemukakan Azra menawarkan solusi nyata dalam meningkatkan mutu dan
efektivitas pendidikan Islam di tengah tantangan globalisasi.

A.  Modernisasi Pendidikan Islam Menurut Azyumardi Azra

Azyumardi Azra berpendapat bahwa modernisasi pendidikan Islam sangat
penting untuk menghadapi tantangan abad ke-21, terutama di era globalisasi yang
didominasi oleh perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Menurutnya,
umat Islam yang tertinggal harus segera mengejar ketertinggalan ini melalui
reformasi dalam sistem pendidikan. Salah satu usulannya adalah mengembangkan
kajian Islam di perguruan tinggi sebagai disiplin keilmuan yang setara dengan ilmu
pengetahuan umum. Selain itu, peningkatan kualitas sumber daya manusia dan
pembentukan sekolah-sekolah unggulan juga perlu dilakukan untuk mendorong
kemajuan Pendidikan Islam. (Azra, 2014).

Azra, membedakan antara pendidikan dan pengajaran. Pendidikan,
menurutnya, tidak hanya berfokus pada transfer ilmu pengetahuan, tetapijuga pada
pembentukan kesadaran dan kepribadian anak didik. Proses pendidikan yang baik
memungkinkan suatu bangsa mewariskan nilai-nilai agama, kebudayaan,
pemikiran, dan keahlian kepada generasi muda, sehingga mereka siap menghadapi
kehidupan yang lebih kompleks (Azra, 2014).

Modernisasi Pendidikan Islam menurut Azyumardi Azra tidak terlepas dari
modernisasi pemikiran dan kelembagaan Islam secara keseluruhan. Modernisasi ini
diperlukan untuk kebangkitan kaum Muslim di era kontemporer. Pendidikan Islam
tidak boleh tetap bertahan dalam paradigma tradisional, karena hal ini hanya akan
memperpanjang keterbelakangan umat Islam dalam menghadapi tantangan dunia
modern. Dalam konteks Indonesia, modernisasi lebih dikenal dengan istilah

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 47

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

"pembangunan." Pendidikan dianggap ebagai salah satu variabel penting dalam
modernisasi, karena tanpa pendidikan yang memadai, masyarakat akan sulit
mencapai kemajuan.

Namun Azra juga menyoroti beberapa problematika yang menghambat
pendidikan Islam saat ini. Pertama, pendidikan Islam terlambat merespons
perubahan dan minat masyarakat masa kini. Kedua, sistem pendidikan Islam masih
terlalu berorientasi pada ilmu humaniora dan sosial, sementara ilmu eksakta kurang
diperhatikan. Ketiga, pembaruan dalam pendidikan Islam cenderung sepotong-
sepotong dan tidak menyentuh aspek-aspek yang esensial. Keempat, orientasi
pendidikan Islam masih cenderung berfokus pada masa lalu dan kurang futuristik.
Kelima, tenaga pendidik dan kurikulum Pendidikan Islam belum dikelola secara
profesional.

Untuk mengatasi masalah ini, Azra mengusulkan perlunya segera melakukan
pembaruan dalam sistem pendidikan Islam agar dapat menghasilkan sumber daya
manusia yang berkualitas dan kompetitif. Pendidikan Islam harus mampu
menjalankan fungsi sosial, penyekolahan, dan pendidikan yang efektif dalam
masyarakat modern. Sebagai alat perubahan, pendidikan harus membekali peserta
didik dengan kualifikasi yang diperlukan untuk berperan dalam masyarakat. Azra
juga mengingatkan bahwa pendidikan harus mempersiapkan generasi muda untuk
menjadi kelompok elite yang mampu memberikan kontribusi signifikan dalam
kemajuan umat Islam di masa depan.

Pada akhirnya, Azra menekankan pentingnya menghilangkan dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu umum dalam sistem pendidikan Islam. Dualisme ini,
menurutnya, telah menghambat kemajuan umat Islam. Pendidikan Islam harus
mengintegrasikan kedua jenis ilmu tersebut secara harmonis untuk menciptakan
sistem pendidikan yang lebih menyeluruh dan relevan dengan kebutuhan zaman
modern.

B. Dasar dan Tujuan Modernisasi Pendidikan Islam Menurut Azyumardi

Azra

Dalam menetapkan tujuan akhir dari Pendidikan Islam, hampir tidak ditemui
perbedaan mendasar antara Azyumardi Azra dengan tokoh pendapat lainnya. Azra
misalnya, ketika merumuskan tujuan akhir pendidikan Islam berpegang pada surah
al-Dzariyat ayat 56 dan surah Ali Imran 102: )

03 Y G Cipll S8 ey

“Tidaklah Aku menciptakan jin dan manusia kecuali untuk beribadah kepada-Ku.”
Gl 28315 W) (540 Vg At (53 a1 s 1 kel (il g

“Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dengan sebenar-benar
takwa kepada-Nya dan janganlah kamu mati kecuali dalam keadaan muslim.”

Tujuan hidup muslim sebagaimana dijelaskan ayat-ayat al-Qur’an di atas,
juga menjadi tujuan akhir pendidikan Islam, yakni untuk menciptakan pribadi-
pribadi hamba Allah yang selalu bertakwa dan mengabdi kepada-Nya. Sebagai

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 48

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

hamba Allah yang bertakwa, maka segala sesuatu yang diperoleh dalam proses
pendidikan Islam itu tidak lain termasuk dalam bagian dari perwujudan pengabdian
kepada Allah Swt. Kedua ayat ini, biasanya digunakan para ahli pendidikan untuk
menggambarkan tentang akhir dari pendidikan Islam. Hal inilah yang mendasari
bahwa pendidikan Islam bagian yang tak terpisahkan dari ajaran Islam secara
keseluruhan. Karena itu, tujuan akhirnya harus selaras dengan tujuan hidup dalam
Islam.

Selain tujuan umum, terdapat pula tujuan khusus yang lebih spesifik
menjelaskan apa yang ingin dicapai pendidikan Islam. Menurut Azra, tujuan khusus
pendidikan Islam tidak sekedar idealisasi ajaran-ajaran Islam dalam bidang
pendidikan, tetapi lebih mengarah kepada hal-hal yang ingin dicapai dalam tahap-
tahap proses pendidikan sekaligus menilai hasil-hasil yang telah dicapai. (Azra,
2014).

Tujuan-tujuan khusus itu berupa penguasaan anak didik terhadap bimbingan
yang diberikan dalam berbagai aspeknya; pikiran, perasaan, kemauan, intuisi,
keterampilan atau dengan istilah lain kognitif, afektif, dan motorik. Dari tahapan-
tahapan inilah kemudian dapat dicapai tujuan-tujuan yang lebih terperinci lengkap
dengan materi, metode dan sistem evaluasi. (Azra, 2014)

Ide pembaharuan atau modernisasi Pendidikan Islam di Indonesia menurut
Azyumardi Azra perlu melihat dari input-output dunia pendidikan islam. Input dari
masyarakat ke dalam sistem pendidikan yang terdiri dari idiologis-normatif, mobilisasi
politik, mobilisasi ekonomi, mobilisasi sosial, dan mobilisasi kultural. Kesemuanya ini
merupakan sistem pendidikan yang pokok atau bisa disebut konvensional.

Idiologis Normatif: orientasi-orientasi idiologis tertentu yang diekspresikan
dalam norma- norma nasional (pancasila, misalnya) menuntut sistem pendidikan
Islam untuk memperluas dan memperkuat wawasan nasional anak didik. Bagi
negara-negara yang relatif baru merdeka dimana intregasi nasional merupakan
suatu agenda pokok, maka orientasi idiologis normatif ini sangat ditekankan dalam
sistem pendidikan nasional. Dalam kerangka ini, pendidikan dipandang suatu
instrument terpenting bagi pembinaan nation building. Sangat boleh jadi orientasi
idiologis lama- katakanlah Islam- lambat atau cepat tergeser oleh orientasi nasional
baru tadi, atau setidaknya, terjadi semacam situasi anomali atau bahkan krisis
identitas idiologis.

Mobilisasi Politik: kebutuhan bagi modernisasi dan pembangunan menuntut
sistem pendidikan untuk mendidik, mempersiapkan dan menghasilkan
kepemimpinan modernitas dan inovator yang dapat memelihara dan bahkan
meningkatkan momentum pembangunan. Tugas yang terutama terpikul pada
lembaga pendidikan tinggi, mengharuskan lembaga pendidikan tinggi Islam, seperti
IAIN misalnya- untuk menerapkan kurikulum yang lebih berorientasi pada
modernisme dan modernitas.

Mobilitas Ekonomi: kebutuhan akan tenaga kerja yang handal menuntut
sistem pendidikan untuk mempersiapkan anak didik menjadi SDM yang unggul
dan mampu mengisi berbagai lapangan kerja yang tercipta dalam proses
pembangunan. Difersifikasi yang terjadi dalam sektor-sektor ekonomi, bahkan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 49

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

mengharuskan sistem pendidikan untuk melahirkan SDM yang spesialis dalm
berbagai bidang profesi. Dalam konteks ini, lembaga-lembaga pendidikan Islam
tidak memadai lagi sekedar menjadi lembaga transfer dan tranmisi ilmu- ilmu Islam,
tetapi sekaligus juga harus dapat memberikan ketrampilan dan keahlian.

Mobilitas Sosial: peningkatan harapan bagi mobilitas sosial dalam
modernisasi menuntut pendidikan untuk memberikan akses dan vanue ke arah
tersebut. Pendidikan islam, dengan demikian tidak cukup lagi sekedar pemenuhan
kewajiban menuntut ilmu belaka, tetapi harus juga memberikan modal dan, dengan
demikian kemungkinan akses bagi peningkatan sosial.

Mobilitas Kultural: modernisasi yang menimbulkan perubahan-perubahan
kultural menuntut sistem stabilitas dan mengembangkan warisan kultural yang
kondusif bagi pembangunan. Dalam konteks pendidikan Islam, khususnya
pesantren, yang mempunyai sub- kultural sendiri yang khas itu, semua ini berarti
penilaian ulang terhadap lingkungan kulturalnya sendiri.

Perubahan Sistem Nilai: dengan memperluas peta kognitif peserta didik,
maka pendidikan menanamkan nilai-nilai yang merupakan alternatif bagi sistem
nilai tradisional. Perluasan wawasan ini akan merupakan pendorong bagi tumbuh
dan berkembangnya semangat untuk berprestasi dan mobilitas sosial. Persoalannya
kemudian, sejauh mana sistem dan lembaga pendidikan islam khususnya pesantren,
yang secara sadar mengorientasikan diri pada perluasan peta kognitif ini, bahkan
sebaliknya terdapat kesan yang kuat, bahwa pesantren tetap berkutat pada
normativisme dan dogmatisme lama yang kurang memberikan kesempatan bagi
pengembangan kognisis dan kreativitas.

Pandangan Azyumardi Azra yang seimbang dan harmonis tentang manusia
dengan hubungannya dengan Allah dan alam semesta mengarah pada sebuah
pandangan bahwa modernisasi tujuan pendidikan Islam adalah mengubah
paradigma pendidikan yang hanya mengarah kepada hal-hal akhirat semata, untuk
kemudian juga mementingkan kehidupan dunia.

Sedangkan modernisasi tujuan Pendidikan islam secara khusus tidak hanya
sekedar idealisasi ajaran-ajaran Islam dalam bidang pendidikan, tetapi lebih
mengarah kepada hal-hal yang bersifat praktis.

Saat ini Pendidikan Islam mendapatkan tantangan yang besar, dunia
pendidikan juga dituntut untuk memberikan kontribusi bagi kemodernan, dalam
sepuluh atau lima belas tahun belakangan ini, state of affair atau keadaan pendidikan
Islam terlihat baik. Sebab pada tingkat dasar, menengah, dan perguruan tinggi,
pendidikan Islam semakin include atau masuk dalam mainstream pendidikan. Dua
pendapat tentang pendidikan Islam ini, sudah klasik terdengar. Dalam menyikapi
itu masyarakat kita di bagi menjadi dua kubu: pendapat pertama lebih menekankan
pendidikan agama, dan kedua, berpendapat bahwa lembaga pendidikan Islam
harus merespon kemajuan ilmu dan teknologi.

C. Kontekstualisasi Modernisasi Pendidikan Islam Menurut Azyumardi Azra

Kontekstualisasi dalam hal ini adalah modernisasi, bagaimana transformasi
Azyumardi Azra dalam menghasilkan output pendidkan yang merupakan input bagi
masyarakat dan pendidikan di Indonesia. Seiring dengan perkembangan zaman,

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 50

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

tantangan, dan hambatan terusmenerus mengalami perkembangan dan perubahan
terutama dalam pendidikan. Hal ini disebabkan dari waktu ke waktu tuntutan dan
kebutuhan manusia terus mengalami perubahan.

Dengan demikian, di era globalisasi ini pendidikan tidak hanya dituntut
fungsi dan perannya saja melainkan juga harus menyesuaikan dengan kondisi dan
tantangan di era globalisasi. Diperlukannya kesiapan untuk mengubah visi
pendidikan menjadi smart people, bekerja untuk mencapai keunggulan, dan
pemberdayaannya. (El Igbali & Susilowati, 2019) Di era globalisasi, kemajuan
industri telah menuntut masyarakat untuk memiliki kemampuan dalam
menghadapi segala tantangan yang ada saat ini.

Oleh karena itu, pendidikan diharapkan bisa berperan dan menempatkan
dirinya sebagai lembaga pendidikan yang mempunyai kontribusi yang banyak
dalam memperjuangkan eksistensi dalam dunia pendidikan. Lembaga pendidikan
diharapkan tangguh/kuat dalam menghadapi hambatan dan tantangan dan juga
perubahan-perubahan yang timbul dalam lingkungan masyarakat baik didalam
ruang lingkup lokal, nasional, regional, maupun lingkungan masyarakat global.
(Samsudin, 2019). Dapat dimuat pada Variabel-variabel yang tercakup dalam
transformasi sistem pendidikan Islam, adalah sebagai berikut:

Modernisasi Administratif: Modernisasi menuntut diferensi sistem
pendidikan untuk mengantisipasi dan mengakomodasi berbagai kepentingan
differensiasi sosial, tehnik dan manajerial. Antisipasi dana akomodasi tersebut
haruslah dijabarkan dalam bentuk formulasi, adopsi dan implementasi
kebijaksanaan pendidikan dalam tingkat nasional, regional dan loka. Dalam konteks
modernisasi administratif ini, sistem dan lembaga pendidikan Islam, khususnya
pesantren, pada umumnya baru mampu melakukan reformasi dan modernisasi
administratif secara terbatas. Kebanyakan masih berpegang pada kerangka
administrsi tradisonal termasuk dalam aspek kepemimpinan, sehingga pesantren
tidak mampu mengembangkan diri secara baik.

Differensiasi Struktural: pembagian dan difersifikasi lembaga-lembaga
pendidikan sesuai dengan fungsi-fungsi yang akan dimainkanya. Dengan demikian,
dalam masyarakat yang tengah mengalami proses modernisasi, lembaga
pendidikan yang bersifat umum saja tidak lagi memadai. Lebih khusus lagi, sistem
pendidikan islam seperti pesantren, haruslah memberikan peluang dan bahkan
mengharuskan pembentukan lembaga-lembaga pendidikan khusus yang yang
diarahkan untuk mengantisipasi differensiasi sosial ekonomi yang terjadi. Sistem
pendidikan Islam khususnya pesantren sejauh ini kelihatanya belum mempunyai
arah yang pasti tentang differensiasi struktural yang harus dilakukan, apakah tetap
dalam differensiasi keagamaanya yang dilihat dalam kerangka modernisasi
mungkin tidak memadai lagi atau mengembangkan differensiasi di luar bidang itu,
misalnya melalui pesantren pertanian, pesantren agro bisnis, pesantren politeknik,
dan lain-lain.

Ekspansi Kapasitas: perluasan sistem pendidikan untuk menyediakan
pendidikan bagi sebanyak-banyak peserta didik sesuai kebutuhan yang
dikehendaki berbagai sektor masyarakat. Pada satu segi, sistem dan kelembagaan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 51

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

pendidikan Islam sebenarnya sudah sejak lama melakukan ekspansi kapasitas
termasuk dengan terus berdirinya banyak pesantren baru diberbagai tempat
sehingga pesantren dari sudut ini dapat disebut sebagai pendidikan rakyat yang
cukup memassal. Tetapi pada pihak lain, ekspansi kapasitas itu terjadi tanpa
memperhitungkan kebutuhan berbagai sektor masyrakat, khusunya menyangkut
lapangan kerja yang tersedia. Akibatnya banyak tamatan pesantren tidak mampu
menemukan tempatnya yang pas dalam masyarakat. (Azra, 2014).

Pada transformasi yang mempertimbangkan semua wvariable tersebut,
Azyumardi Azra mengemukakan akan menghasilkan output pendidikan yang
merupakan input bagi masyarakat, sebagai berikut:

Perubahan Sistem Nilai: dengan memperluas peta kognitif peserta didik,
maka pendidikan menanamkan nilai-nilai yang merupakan alternatif bagi sistem
nilai tradisional. Perluasan wawasan ini akan merupakan pendorong bagi tumbuh
dan berkembangnya semangat untuk berprestasi dan mobilitas sosial. Persoalannya
kemudian, sejauh mana sistem dan lembaga pendidikan islam khususnya pesantren,
yang secara sadar mengorientasikan diri pada perluasan peta kognitif ini, bahkan
sebaliknya terdapat kesan yang kuat, bahwa pesantren tetap berkutat pada
normativisme dan dogmatisme lama yang kurang memberikan kesempatan bagi
pengembangan kognisis dan kreativitas.

Output Politik: Kepemimpinan modernitas dan innovator yang secara
langsung dihasilkan sistem pendidikan dapat diukur dengan perkembangan
kuantitas dan kekuatan birokrasi sipil- militer, intelektual dan kader-kader
administrasi politik lainya, yang direkrut dai lembaga- lembaga pendidikan
terutama pada tingkat menengah dan tinggi. Di sini, kepemimpinan yang dihasilkan
lembaga-lembaga pendidikan Islam, khususnya pada tingkat menengah seperti
pesantren, kelihatanya sebagian besar masuk ke dalam kepemimpinan tradisional,
tegasnya kepemimpinan keagamaan, yang tentunya berhasil dicapai setelah
mendapat pengakuan dari masyarakat. Sedangkan pada tingkat pendidikan tinggi
dalam hal ini IAIN selain melahirkan kepemimpinan tradisional tadi, tetapi dalam
batas tertentu juga melahirkan intelektual dan birokrat, dan segelintir yang masuk
ke lingkungan militer terutama menjadi rohis (rohani Islam) atau binroh (pembinaan
rohani), penjajahan madrasah, melalui UUSPN 1989, dengan sekolah umum pada
segi lain membuka peluang besar bagai sepektrum kemunculan lapisan- lapisan
kepemimpinan di atas dari sistem dan kelembagaan pendidikan Islam.

Output Ekonomi: ini dapat diukur dari tingkat ketersediaan SDM atau tenaga
kerja yang terlatih dan siap pakai, baik white collar maupun blue collar, hal ini harus
diakui masih merupakan suatu masalah besar yang dihadapi sistem dan lembaga
pendidikan Islam. Belum terdapat link and match yang jelas dan kuat antara sistem
dan lembaga pendidikan Islam dengan masalah tenaga kerja yang terlatih dan siap
pakai tersebut.

Output Sosial: dapat dilihat dari tingkat integrasi social dan mobilitas peserta
didik ke dalam masyarakat secara keseluruhan. Dalam hal integrasi sosial, output
sistem dan lembaga kelihatanya relative berhasil, karena didukung oleh faktor
kependudukan Indonesia yang mayoritas beragama islam. Tetapi dalam hal

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 52

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

mobilitas sosial, sestem kelembagaan pendidikan Islam kelihatanya belum lagi
kelihatan signifikansinya.

Output Cultural: tercermin dari upaya-upaya pengembangan kebudayaan
ilmiah, rasional dan innovatif, peningkatan peran integrative agama dan
pengembangan bahasa pendidikan. Pada tingkat pengembangan tinggi, sistem dan
kelembagaan pendidikan Islam dalam hal ini, IAIN sulit diingkari sedikit banyak
telah mampu mengembangkan paradigma keislaman yang lebih integrative, dengan
pendekatanya yang non mahdzab. Tetapi pada tingkat Lembaga pendidikan yang
lebih rendah, kebudayaan ilmiah, rasional dan inovatif kelihatanya belum banyak
berkembang. (Azra, 2014).

Dalam undang-undang tentang Sistem Pendidikan Nasional menyatakan
bahwa sistem pendidikan nasional memberikan kesempatan belajar yang
seluasluasnya kepada setiap warga negara, mengembangkan manusia yang
sepenuhnya, , ialah manusia yang beriman dan bertakwa terhadap Tuhan Yang
Maha Esa dan berbudi luhur, serta mencerdaskan kehidupan bangsa dengan
memiliki pengetahuan dan keterampilan, kesehatan jasmani dan rohani,
kepribadian yang mandiri serta memiliki rasa bertangung jawab kemasyarakatan
dan kebangsaan.

Dalam dunia Pendidikan, Pendidikan Agama Islam merupakan termasuk
salah satu komponen penting dan strategis dalam mengembangkan sumber daya
manusia yang memiliki mutu di era revolusi industri ini. Diharapkan bangsa
Indonesia mempertahankan dan mengembangkan potensi didalam dirinya secara
bertahap dan terus menerus dari satu generasi ke generasi berikutnya, untuk
mencapai cita-cita dan tujuan nasional. (Azra, 2012) Dengan demikian, modernisasi
adalah upaya pembaruan untuk memperbaiki keadaan yang sebelumnya dengan
cara yang efektif dan efisien yang berorientasi ke masa depan.

Azyumardi Azra juga mengemukakan gagasan tentang bagaimana
modernisasi pendidikan islam di indonesia, beberapa hal yang harus dimodernisasi
diantaranya yaitu terkait kelembagaan dan sistem pendidikan itu sendiri. Berikut
modernisasi Pendidikan Islam di Indonesia menurut Azyumardi Azra:

1. Kelembagaan
a. Pesantren

Sistem Pendidikan model pesantren adalah asli Indonesia, yaitu pondok
pesantren ini warisan dari sistem Hindu yang dinamakan padepokan. Pesantren
pada zaman Hindu yang belajar dan mengajar hanya kasta-kasta khusus yakni
Brahmana dan Ksatria. Azyumardi Azra berpendapat bahwa pesantren telah ada
sebelum masa Islam yang merupakan satu- satunya lembaga pendidikan dan
keilmuan di luar istana. Azra juga menambahkan: Pesantren merupakan
semacam lembaga counter culture (budaya tandingan) terhadap budaya keilmuan
yang dimonopoli kalangan istana dan elite Brahmana. (Azra, 1998)

Azra mengemukakan bahwa pesantren sebagai lembaga pendidikan
indigenous Jawa, tradisi keilmuan pesantren dalam banyak hal memiliki afinitas
dengan lembaga-lembaga pendidikan Islam tradisional di daerah dunia Islam
lainnya. Yang dimaksud afinitas (kesamaan) menurut Azra bukan hanya pada

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 53

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

tingkat kelembagaan dan keterkaitannya dengan lingkungan sosialnya, tetapi
juga pada watak dan karakter keilmuannya. Seperti surau sebagai lembaga
pendidikan Islam semacam pesantren, yang memiliki karakteristik yang sama
atau mirip.

Menurut Azra para penuntut ilmu di pesantren disebut santri, akan tetapi
penuntut ilmu di surau disebut orang siak. Menurutnya tradisi keulamaan
Minangkabau tidak mengenal istilah kiai dalam pengertian ulama yang menjadi
pemilik, pemimpin dan sekaligus menjadi guru agama di surau disebut syaikh
yaitu suatu gelar yang menunjukkan derajat keulamaan dan kealiman tertinggi.
(Azra, 2003) Meskipun mempunyai istilah yang berbeda,akan tetapi antara
pesantren dan surau memiliki pengertian yang sama. Hal ini mungkin
disebabkan oleh perbedaan antara budaya Jawa dan Minangkabau.

Tradisi keilmuan di pesantren disinyalir oleh Krel A. Steen Brink sebagai
kelanjutan dari tradisi pengajaran al-Qur an sebagai lembaga pendidikan Islam
secara sederhana di Indonesia. Dalam tradisi keilmuan pesantren pengajaran
dimulai dengan pendidikan bahasa Arab, melalui pengajian kitab untuk
mempelajari bahasa Arab yang tersusun pendek dalam bentuk sajak. Para murid
diharuskan menghafal teks Arab tersebut dengan fasih dan lancar, baru
kemudian kandungan dari hafalan diuraikan oleh para kiai. (A Steenbrink, 1994)
Pada pesantren yang melibatkan jumlah santri yang besar, pengajaran bahasa
diberikan dengan melibatkan para guru bantu (ustadz) yaitu murid yang
mendapat kepercayaan dari para kiai untuk mengajar santri- santri di bawahnya.
Untuk pengajaran tersebut, metode yang digunakan masih serupa dengan
pengajian al-Qur an, yaitu secara individual (metode sorogan).

Metode sorogan walaupun berada dalam tahap awal, namun merupakan
metode yang paling sulit dilakukan, karena metode tersebut sangat individual,
menuntut kesabaran, kerajinan, ketaatan, kedisiplinan santri per individual tanpa
paksaan kiai. Karena itu kebanyakan santri yang tidak mampu memantapkan diri
pada metode tersebut juga gagal dalam pelajaran yang lebih tinggi dengan
metode bandongan atau weton. Dengan demikian hanya santri yang mantap
dalam metode sorogan yang akan memperoleh hasil dari metodebandongan.
(Dhofir, 1994).

Menurut Azyumardi Azra ada suatu tradisi perolehan ilmu pengetahuan di
lingkungan pesantren yaitu ilmu dipandang tidak lengkap jika hanya diperoleh
dari satu pesantren tertentu, atau dari kiai tertentu saja, tetapi harus mengembara
dari pondok satu ke pondok lain, dari kiai satu ke kiai yang lain, bahkan sampai
ke luar negeri. Sejak abad ke-17 hingga akhir abad ke- 19 para pelajar dari Melayu-
Indonesia menjadikan Haramain (Makkah dan Madinah) sebagai thalabul ilm
mereka. Sehingga terjadi pertukaran kultural dan transmisi keagamaan dari
Timur Tengah ke Indonesia. Murid-murid Jalur dari sana (Haramain) telah terjadi
kontak dengan sejumlah profesor dan rektor Al-Azhar.

Hal tersebut menurut Azra sangat penting tidak hanya dari sudut pandang
keilmuan itu sendiri, tetapi juga dari perspektif sosial. Santri-santri yang
menuntut ilmu di pesantren atau dari kiai tertentu di lingkungannya sendiri pada

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 54

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

umumnya kurang memperoleh pengakuan sosial. Pengakuan sosial lebih tinggi
malah akan mereka peroleh jika mereka telah menuntut ilmu di luar lingkungan
daerah asalnya.?®> Hal inilah yang mendorong santri melakukan perjalanan
keilmuan ke pesantren lain untuk belajar dengan kiai-kiai lainnya. Santri tidak
hanya memperoleh ilmu tapi sekaligus mendapatkan pengalaman hidup dan
bahkan memungkinkan terjadinya proses pertukaran keilmuan, yang pada
gilirannya mendorong terjadinya pengayaan dunia keilmuan di lingkungan
pesantren secara keseluruhan.

b. Madrasah

Indonesia telah lama akrab dengan lembaga pendidikan Islam yang disebut
madrasah. Menurut Zainuddin Alavi, kata madrasah berasal dari bahasa Arab
yang artinya “tempat duduk untuk belajar”, yaitu tempat atau wahana untuk
mengenyam proses pembelajaran secara formal dan memiliki konotasi spesifik.
Terminologi seperti ini pada akhirnya memiliki kesamaan dengan “sekolah”
dalam bahasa Indonesia. Dalam konteks Indonesia kontemporer, istilah
madrasah mengacu pada sekolah-sekolah Islam tingkat dasar dan menengah
yang mengadopsi sistem pendidikan modern, di mana mata pelajaran Islam
diajarkan bersama pelajaran umum. (Hasan, 2008).

Lembaga Pendidikan Islam tradisional yang bersifat lokal semacam pondok,
pesantren, dayah, dan surau seakan tidak bisa berkutik ketika berhadapan
dengan gelombang modernisasi pendidikan Islam ini. Menurut Hasbullah,
munculnya istilah madrasah di Indonesia dimulai sejak adanya gagasan untuk
memasukkan ilmu pengetahuan umum ke dalam lembaga pendidikan Islam yang
sudah menggunakan sistem klasikal pada waktu itu. (Hasbullah, 1999).

Dalam konteks semenanjung Melayu (Malaysia), pondok juga mengalami
kemunduran ketika berhadapan dengan model pendidikan barat yang
diperkenalkan oleh kolonial Inggris. Sebagaimana yang dijelaskan oleh Richard
bahwa pendidikan modern yang disediakan oleh Inggris menawarkan peluang
besar dalam kemajuan ekonomi. Selain itu, bahasa Inggris yang diajarkan di
sekolah modern memudahkan masyarakat untuk berinteraksi dengan kolonial
inggris. Patani (Thailand Selatan) yang pada abad ke 19 M masih menjadi pusat
pendidikan Islam di Asia tenggara juga tidak bisa melepaskan diri dari
modernisasi pendidikan. (Cinyong, 2009).

Madrasah yang pada mulanya berarti sekolah, di Indonesia Istilah tersebut
secara khusus mengacu pada sekolah (agama) Islam. Di Nusantara, sistem
madrasah yang mulai berkembang pada dekade awal abad ke-20 pada awalnya
memfokuskan diri nyaris secara eksklusif pada studi bahasa Arab dan studi-studi
Islam, seperti al-Qur‘an, Hadits, fikih, sejarah Islam, dan mata pelajaran Islam
lainnya. Kemudian secara perlahan madrasah mengadopsi sebagian ciri system
pendidikan modern dan mata pelajaran modern, seperti matematika, geografi,
dan ilmu- ilmu umum lainnya yang dimasukkan dalam kurikulum madrasah.

Pada awal pertumbuhannya, madrasah tampil sebagai sekolah yang
mengajarkan ilmu-ilmu agama murni, sebagai perpanjangan dari madrasah
diniyah yang telah ada sejak abad-abad pertama sejarah Islam di timur tengah.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 55

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

Sementara di pihak lain, sekolah-sekolah yang mengajarkan ilmu-ilmu umum
telah terlebih dahulu ada. Dengan demikian, di awal masa pembaharuan Islam di
Nusantara terdapat dualitas pendidikan; yakni pendidikan Islam (Keagamaan)
dan pendidikan umum. (Azra, 2006) Kondisi seperti ini selanjutnya berkembang
menjadi praktik pendidikan dan pengembangan ilmu yang bernuansa dikotomik.

Ulama kaum muda dan ulama kaum tua dalam waktu yang relatif singkat,
tetap dengan suasana kompetitif membangun banyak madrasah sebagai alternatif
modern bagi pendidikan surau. Madrasah mengadopsi sistem dan organisasi
pendidikan modern yang terbukti menarik bagi banyak orang Minangkabau.
Sebagaimana penjelasan Muhammad Daud Ali yang mengatakan madrasah
sebagai lembaga pendidikan Islam berfungsi menghubungkan sistem lama dan
sistem baru dengan jalan mempertahankan nilai-nilai lama yang masih baik serta
mengambil sesuatu yang baru dalam ilmu, teknologi dan ekonomi yang
bermanfaat bagi kehidupan umat Islam. (Ali, 1995).

Menurut Azyumardi Azra, dalam empat dasawarsa terakhir, pencapaian
pendidikan madrasah (MI, MTs, MA) sngat fenomenal. Pencapaian paling utama
dari segi hukum adalah pengakuan negara melalui UU terhadap madrasah-
melalui UU Sisdiknas No. 2/1989 dan UU Sisdiknas no. 20/2003, madrasah tidak
lagi marjinal dan terasing dari pendidikan nasional secara keseluruhan,
sebaliknya madrasah mengalami mainstreaming, pengarusutamaan yang
membawa madrasah ke dalam transformasi dan pembaharuan yang sangat
fenomenal. (Azra, 2006).

Perkembangan ini membawa implikasi yang cukup mendasar bagi eksistensi
madrasah yang semula dipandang sebagai institusi keagamaan, namun
kemudian mengalami pengkayaan peran dan fungsi. Oleh karena itu, madrasah
kemudian mendapat beban yang cukup berat, yaitu kewajiban untuk
memeberikan materi-materi dari dua perspektif sekaligus. Karena itu bisa
dikatakan kehadiran madrasah dilatarbelakangi oleh keinginan untuk
memberlakukan secara seimbang antara ilmu agama dan ilmu umum dalam
kegiatan pendidikan di kalangan umat Islam. Dan dari sinilah dilema dan spora
permasalahan mulai muncul.

Sejak perubahan status ini madrasah terus menghadapi pilihan yang sulit,
yaitu di antara kebutuhan keagamaan dan kebutuhan duniawi. Di satu sisi,
madrasah dituntut bisa berfungsi meningkatkan pemahaman ilmu-ilmu agama
dan kemampuan mengamalkan ajaran Islam. Sementara di sisi lain, lembaga ini
dituntut berfungsi menumbuhkan kemampuan peserta didik dalam memenuhi
kebuutuhan hidup yang tidak seluruhnya bisa dipecahkan dengan Ilmu agama
tersebut. (Azra, 2006).

Beratnya beban yang diemban oleh madrasah tersebut, ternyata bertolak
belakang dengan kondisi sumber daya yang dimiliki. Secara kualitas
pembelajaran di madrasah masih sangat rendah. Hal ini dapat dilihat dari sumber
daya manusia yang secara umum, belum memenuhi kualifikasi keguruan sesuai
mata pelajaran yang dibina (khususnya mata pelajaran umum). Parameter lain

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 56

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

adalah minimnya fasilitas pembelajaran seperti sarana laboratorium,
perpustakaan, teknologi informasi dan alat pembelajaran lainnya.

Terkait dengan kendala manajemen, kondisi madrasah juga masih
memprihatinkan. Kendala manajemen ini terutama berkaitan dengan bagaimana
memaksimalkan dan mengembangkan sumber daya internal, dan kemampuan
mencari sumber-sumber baru. Termasuk dalam kendala ini, adalah rendahnya
visi dan orientasi para pengelola madarasah dalam peningkatan mutu
pendidikan. Melihat geliat dunia pendidikan secara umum, dan pendidikan Islam
(madrasah) secara khusus, Azyumardi Azra mensinyalir agaknya situasi kedua
lebih dominan. Dominasi dunia pendidikan terutama pendidikan Islam tidak
mempunyai kekuatan dalam mengimbangi atau bahkan melampaui dinamika
sosial masyarakatnya. Ketidakmampuan ini mencakup kelembagaan
(institusional), dan personal atau sumber daya manusia yang dimiliki madrasah.
(Azra, 2006).

Kurikulum madrasah pada umumnya adalah apa yang diajarkan di lembaga
pendidikan Islam tradisional seperti surau ditambah dengan beberapa materi
pelajaran yang disebut dengan ilmu-ilmu umum. Madrasah lahir dari semangat
modernisasi pendidikan Islam pada abad 20 dengan keberhasilan umat Islam
dalam mendialogkan Islam dengan modernitas dalam hal ini adalah barat. Sistem
madrasah ini, berbeda dengan surau yang berfungsi sebagai pusat pencetak
ulama. Madrasah memusatkan perhatian pada penciptaan muslim terpelajar.
Pada abad 20, muslim terpelajar memang muncul sebagai sebuah tipe
kepemimpinan baru yang dibutuhkan masyarakat Muslim di Hindia Belanda
yang mampu menguasai pengetahuan Islam maupun umum (sekuler).
(Burhanuddin, 2012).

Azyumardi Azra Azyumardi Azra menambahkan, selama kurun waktu lebih
dari beberapa dasawarsa sejak Indonesia bebas dari kolonialisme, dunia
pendidikan Islam di Indonesia dikatakan belum memberikan kontribusi yang
signifikan terhadap kemajuan bangsa. Bahkan, pendidikan Islam di Indonesia
belum mampu memberikan tanggapan atau jawaban ketika dituntut perannya
untuk mengatasi berbagai persoalan moral dan mentalitas bangsa, khususnya
umat Islam di Indonesia. Jujur harus dikatakan, bahwa pendidikan Islam saat ini
kelihatan sering terlambat merumuskan diri untuk merespon perubahan dan
kecenderungan perkembangan masyarakat sekarang dan masa mendatang.
(Azra, 2006).

Analisis Azyumardi Azra tersebut menggambarkan tantangan yang dihadapi
dunia pendidikan Islam, khususnya Lembaga Pendidikan Tinggi Islam untuk
memberikan kontribusi lebih nyata terhadap masalah kebangsaan dan
kemanusiaan. Oleh karena itu, kegiatan penelitian di lingkungan PTAI ditantang
untuk menjawab permasalahan yang berkembang dalam kehidupan masyarakat
Indonesia yang religius dan dinamis.

Saat ini, Perguruan Tinggi Agama Islam (PTAI), khususnya IAIN dan STAIN,
sedang dihadapkan pada persoalan besar dan mendasar. Persoalan tersebut
adalah menyangkut tentang output- nya yang hingga kini belum terakomodasi

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 57

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

(terlibat/dilibatkan) secara memadai ke dalam berbagai aspek kebutuhan
kehidupan modern. Persoalan demikian ternyata tidak hanya menimpa PTAI di
Indonesia, namun juga telah menggejala hampir di sebagian besar Perguruan
Tinggi Agama Islam di belahan dunia. Kondisi Perguruan Tinggi Islam yang ada
di Indonesia. Seperti dilaporkan Azyumardi Azra, bahwa mahasiswa di
Indonesia belajar ke Perguruan Tinggi pertama-tama adalah untuk mengejar
status dan selembar ijazah, bukan keahlian, keterampilan, dan profesionalisme.
(Azra, 1998).

Orientasi studi islam yang dilakukan oleh PTAI di Indonesia saat ini juga
masih belum begitu jelas, terutama dalam menentukan pola, arah, dan capaian
tertentu yang diinginkan. Minimnya kajian dan kualitas keilmuan di kalangan
PTAI membuat prihatin banyak kalangan. Tantangan rendahnya mutu penelitian
PTAI disinyalir disebabkan karena lemahnya tradisi meneliti. Penyusunan
kurikulum, pemilihan metode pembelajaran dan materi kuliah, menentukan input
dan output belum didasarkan pada penelitian yang mendalam. Di sini berarti
bahwa sistem pendidikan Islam harus dapat memeberikan disiplin keilmuan
yang dapat membantu para lulusannya untuk hidup di masyarakat secara layak.
2. Kurikulum Pendidikan Islam

Pendidikan Islam adalah pendidikan yang bertujuan untuk membentuk
pribadi muslim seutuhnya, mengembangkan seluruh potensi Manusia baik yang
berbentuk jasmaniah maupun rohaniah, menumbuh suburkan hubungan yang
harmonis setiap pribadi manusia dengan Allah, manusia dan alam semesta.
(Daulay, 2009).

Kurikulum dalam proses pendidikan merupakan alat untuk mencapai tujuan
pendidikan. Karena berkaitan dengan penentuan arah, isi dan proses pendidikan,
yang pada akhirnya menentukan macam dan kualifikasi lulusan suatu lembaga
pendidikan. (Sudjana, 1995).

Secara detail juga Azyumardi Azra menyatakan, bahwa kurikulum
merupakan pencapaian tujuan-tujuan yang lebih terperinci lengkap dengan
materi, metode, dan sistem evaluasi melalui tahap-tahap penguasaan peserta
didik terhadap berbagai aspek; kognitif, afektif, dan psikomotorik. (Azra, 2012).

Materi Pendidikan dan pendidikan Islam tergambar dalam kurikulum yang
disusun untuk mewujudkan tujuan pendidikannya. Desain materi pendidikan
harus memperhatikan tahap perkembangan peserta didik dan kesesuaiannya
dengan lingkungan, perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, budaya, seni,
serta sesuai dengan jenjang masing-masing satuan pendidikan. (Sanaky, 2003).

Dari pengertian di atas, dapat disimpulkan bahwa kurikulum merupakan
sejumlah mata pelajaran yang harus ditempuh peserta didik untuk memperoleh
gelar atau ijazah. Jika diaplikasikan dalam kurikulum pendidikan Islam, , maka
kurikulum berfungsi sebagai pedoman perencanaan yang digunakan oleh
pendidik untuk membimbing peserta didiknya ke arah tujuan tertinggi

pendidikan Islam, yaitu mengacu pada konseptualisasi manusia paripurna (insan
kamil).

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 58

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

Azyumardi Azra menyatakan bahwa krukulum islamnya harus berdasarkan
konsep-konsep islam, berikut pernyataan Azra terkait hal tersebut, yaitu:
a. Tujuan Pendidikan

Pendidikan merupakan salah satu jalan untuk membentuk manusia
menjadi pribadi cerdas, bermoral, dan bertanggungjawab. Melalui
pendidikan seseorang dapat mengembangkan sikap, pengetahuan, maupun
keterampilan secara optimal. Dalam Undang-Undang No. 20 Tahun 2003
tentang Sistem Pendidikan Nasional disebutkan bahwa pendidikan adalah
usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses
pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya
untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri,
kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan
dirinya, masyarakat, bangsa dan negara. Dalam konteks ini, pendidikan
nasional Indonesia berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk
watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka
mencerdaskan kehidupan bangsa. Di samping itu, bertujuan untuk
berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman
dan bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu,
cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta
bertanggungjawab. (Fadlillah, 2017).

Lebih lanjut sebagaimana dinyatakan Azyumardi Azra di atas bahwa
pendidikan Islam kurikulumnya berdasarkan konsep-konsep Islam, adapun
salah satu konsep Islam yang dimaksud adalah bermanfaaat bagi manusia
karena ia sebagai khalifatullah. di bumi, oleh karena itu pendidikan Islam
mencakup semua bidang ilmu; baik itu ilmu agama maupun ilmu umum. Hal
ini berdasarkan sumber ilmu itu adalah satu, yakni Allah SWT.

Pernyataannya tersebut sebagai bukti bahwa beliau setuju dengan tidak
adanya dikotomi pendidikan secara isi, dan lembaganya bisa saja madrasah
atau sekolah umum. Dalam pendidikan Islam tidak mengenal nama, bisa saja
namanya umum tapi isinya mengajarkan Islam dan praktek-praktek agama
Islam.

Kurikulum dalam Pendidikan Islam Pada masa klasik, pakar pendidikan
Islam menggunakan kata al-maddah untuk pengertian kurikulum, karena
pada masa itu kurikulum identik dengan serangkaian mata pelajaran yang
harus diberikan pada murid dalam tingkat tertentu. (Abuddin, 2010) Menurut
Azyumardi Azra Tujuan pendidikan Islam, yaitu terbentuknya kepribadian
utama berdasarkan nilai-nilai dan ukuran Islam. Tetapi, seperti pendidikan
umum lainnya, tentunya pendidikan Islam tidak terlepas dari tujuan-tujuan
yang lebih bersifat operasional sehingga dapat dirumuskan tahap-tahap
proses pendidikan Islam untuk mencapai tujuan yang lebih jauh. Tujuan
pendidikan Islam yang dimaksud yakni: tujuan pertama-tama yang hendak
di capai dalam proses pendidikan Islam itu. Tujuan tersebut merupakan
tujuan antara dalam mencapai tujuan akhir yang lebih jauh. Tujuan antara itu,
menyangkut perubahan yang di inginkan dalam proses pendidikan Islam,

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 59

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

baik berupa pribadi anak didik, masyarakat maupun lingkungan masyarakat.
(Azra, 1998).

Selanjutnya, Azyumardi Azra mengerucutkan tujuan pendidikan
menjadi dua bagian, yaitu tujuan umum dan tujuan khusus. Menurut Azra,
tujuan pendidikan Islam tidak terlepas dari tujuan hidup manusia dalam
Islam, yaitu untuk menciptakan pribadi-pribadi hamba Allah yang selalu
bertakwa kepada-Nya, dan dapat mencapai kehidupan yang berbahagia di
dunia dan di akhirat. Dalam konteks sosial-masyarakat, bangsa dan negara,
maka pribadi yang bertakwa ini menjadi rahmatan lil alamin, baik dalam skala
kecil maupun besar. Tujuan hidup manusia dalam Islam inilah yang dapat
disebut juga sebagai tujuan umum/akhir pendidikan Islam. (Azra, 1999).

Sedangkan tujuan kurikulum dirumuskan berdasarkan perkembangan
tuntutan, kebutuhan dan kondisi masyarakat serta didasari oleh pemikiran-
pemikiran dan terarah pada pencapaian nilai-nilai filosofis, terutama falsafah
negara. Kurikulum sebagai salah satu komponen pendidikan yang sangat
berperan dalam mengantarkan pada tujuan pendidikan yang diharapkan.
Untuk itu kurikulum merupakan kekuatan utama yang mempengaruhi dan
membentuk proses pembelajaran. Kesalahan dalam penyusunan kurikulum
akan menyebabkan kegagalan suatu pendidikan dan penzaliman terhadap
peserta didik. (Ramayulis, 2010).

Adapun tujuan khusus, menurut Azra lebih praxis sifatnya, sehingga
konsep pendidikan Islam jadinya tidak sekedar idealis ajaran-ajaran Islam
dalam bidang pendidikan. Sehingga dapat dirumuskan harapan-harapan
yang ingin dicapai dalam tahap- tahap penguasaan kognitif, afektif, dan
psikomotorik, sekaligus dapat pula dinilai hasil-hasil yang telah dicapai. Dari
tahapan-tahapan inilah kemudian dapat dicapai tujuan-tujuan yang lebih
terperinci. (Azra, 1999).

Dalam keseluruhan proses pendidikan di sekolah, kegiatan belajar
merupakan kegiatan yang paling pokok. Ini berarti bahwa berhasil tidaknya
pencapaian tujuan pendidikan banyak bergantung kepada bagaimana proses
belajar yang dialami oleh peserta didik. Belajar dan mengajar merupakan dua
konsep yang tidak bisa dipisahkan satu sama lain, dua konsep tersebut
menjadi terpadu dalam suatu kegiatan manakala terjadi interaksi pendidik
dengan peserta didik, peserta didik dengan peserta didik, pada saat
pengajaran itu berlangsung. Inilah makna belajar dan mengajar sebagai suatu
proses interaksi pendidik dengan peserta didik sebagai makna utama proses
pembelajaran yang memegang peranan penting untuk mencapai tujuan
pengajaran yang efektif. (Sudjana, 2002).

Dengan demikian dapat disimpulkan, bahwa tujuan pendidikan secara
esensial adalah terwujudnya peserta didik yang memahami ilmu-ilmu
keislaman dan mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan kata
lain, terwujudnya insan kamil, yakni manusia yang kembali kepada fitrahnya
dan kepada tujuan kehidupannya sebagaimana ia berikrar sebagai manusia
yang datang dari Allah dan kembali kepada Allah SWT.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 60

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

b. Sumber Pendidikan Islam

Sumber-sumber pendidikan Islam dalam pandangan Azyumardi Azra
terdiri atas enam, Pertama, Al-Qur’an, sebagai kalamullah yang diwahyukan
kepada Nabi Muhammad menjadi sumber pendidikan Islam yang pertama
dan utama. Kedua, Sunnah Nabi Muhammad saw; segala yang dinukilkan
dari Nabi saw, baik berupa perkataan, perbuatan maupun berupa taqrir,
pengajaran, sifat, kelakuan perjalanan hidup; baik yang demikian itu sebelum
Nabi saw diangkat menjadi Rasul, maupun sesudahnya. Oleh sebab sunnah
mencerminkan prinsip, manifestasi wahyu dalam segala perbuatan,
perkataan dan taqriri nabi, maka beliau menjadi tauladan yang harus diikuti.
Ketiga, Kata-Kata Sahabat Nabi saw. Para sahabat nabi bergaul dengannya
dan banyak mengetahui Sunnah Nabi yang menjadi sumber kedua pendidika
Islam.

Keempat, Kemaslahatan Masyarakat. Maslahat artinya membawa
manfaat dan menjauhkan mudharat. Tegaknya manusia dalam agama,
kehidupan dunia dan akhiratnya adalah dengan berlakunya kebaikan dan
terhindarnya dari keburukan. Kemaslahatan manausia tidak mempunyai
batas dimana harus berbakti. Ia berkembang dan berubah dengan perubahan
zaman dan berbeda menurut tempat. Kelima, Nilai-Nilai Adat dan
Kebiasaaan-Kebiasan Sosial. Adat dan kebiasaan tersebut tentunya yang
positif. Hal ini sesuai dengan pandangan, bahwa pendidikan adalah usaha
pemeliharaan, pengembangan dan pewarisan nilai-nilai budaya masyarakat
yang positif. Keenam, Hasil Pemikiran-Pemikiran dalam Islam. Pemikiran
yang dimaksud adalah pemikiran para filosof, pemikiran pemimpin, dan
intelektual muslim khususnya dalam bidang pendidikan dapat dijadikan
referensi (sumber) bagi pengembangan pendidikan Islam. (Azra, 1998).

Topik Pendidikan Islam sebagai suatu sistem dan pengembangannya
terus menjadi pembicaraan menarik di kalangan praktisi pendidikan. Ini
tidak lebih sebagai wujud perhatian dan keprihatinan umat terhadap kondisi
objektif lembaga pendidikan Islam saat ini. Meski sampai saat ini masih
belum ada kesepakatan yang utuh tentang batasan pendidikan Islam, dapat
disimpulan bawah secara kelembagaan yang dikmasudkan disini adalah
lembaga-lembaga pendidikan yang berada di bawah nanungan kementerian
agama seperti madrasah, pesantren, dan perguruan tinggi agama Islam.
Sedangkan secara substansi adalah lembaga pendidikan yang bukan sekedar
melakukan upaya transformasi ilmu akan tetapi jauh lebih kompleks dan
lebih penting dari itu, yakni mentransfomasikan nilai- nilai yang terkandung
dalam ajaran Islam dan membentuk pribadi yang selaras dengan nilai-nilai
tersebut. Sebagai suatu sistem, pendidikan Islam mempunyai dasar yang
berupa ajaran-ajaran Islam yang terefleksi dalam Al-Qur’an dan Hadis dan
seperangkat kebudayaannya. Serta seiring dengan tujuan datangnya Islam,
pendidikan Islam bertujuan menciptakan pribadi-pribadi hamba Allah yang
senantiasa bertakwa kepada Allah dan menjadi muslim yang kaffah dan
dapat mencapai kehidupan yang bahagia di dunia dan akherat. Berbeda

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 61

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

dengan pendidikan pada umumnya, pendidikan Islam mempunyai
karakteristik tersendiri sehingga ia memiliki makna khusus bagi umat. Dan
yang menjadi karakteristiknya adalah, bahwa pendidikan Islam menekankan
pada pencarian ilmu pengetahuan, penguasaan dan pengembangannya,
pengakuan akan potensi dan kemampuan seorang untuk berkembang dalam
suatu kepribadian dan pengalaman ilmu tersebut sebagai tanggung jawab
terhadap Tuhan dan masyarakat. (Pratama, 2019).

Dari sumber pendidikan Islam itulah kemudian dikembangkan sistem
pendidikan Islam yang mempunyai karakteristik tersendiri yang berbeda
dengan sistem pendidikan lainnya, Karakteristik pertama pendidikan Islam
adalah penekanan pada pencarian ilmu pengetahuan, penguasaan, dan
pengembangan atas dasar ibadah kepada Allah Swt, yang mana merupakan
proses berkesinambungan, dan berlangsung seumur hidup. Inilah yang
kemudian dikenal dengan istilah [ife long education. Selain karakter tersebut
diatas, dalam pencarian, penguaaan dan pengembangan Ilmu pengetahuan
dalam pendidikan Islam sangat menekankan pada nilai- nilai akhlak.

Karakteristik berikutnya adalah pengakuan terhadap potensi dan
kemampuan seseorang untuk berkembang. setiap pencari ilmu dipandang
sebagai makhluk Tuhan yang perlu dihormati dan di santuni agar potensi-
potensi yang dimilikinya dapat teraktualisasii sebaik- baiknya. Pengamalan
ilmu pengetahuan atas dasar tanggungjawab kepada Tuhan dan masyarakat
merupakan karakteristik pendidikan Islam berikutnya. Disini pengetahuan
bukan hanya untuk diketahui dan dikembangkan, melainkan sekaligus
dipraktikkan dalam kehidupan nyata.

c. Materi Pendidikan Islam

Materi Pendidikan Islam dalam pandangannya sangat luas, meliputi
semua ilmu. I[Imu dalam Islam semua yang ada di alam (Dunia) dengan
landasan kemanfaatannya, keperluannya dan bagi bangsa Indonesia.
Pandangannya tentang materi pendidikan Islam sebagaimana para filosof
terdahulu, seperti al-Farabi, Ibn- Khaldun, Ibn Sina juga al-Ghazali, yaitu
IImu dalam Islam ada dua sumber, pertama ayat kauniyah; ilmu yang diambil
atau berasal dari alam semesta, antara lain fisika, Biologi, Matematika,
Kedokteran, Humaniora dan lain sebagainya, kedua ayat qauliyah; ilmu yang
diambil dari al-Qur‘an dan Hadis Nabij, seperti Tafsir, Fikih, Ushul Fikih dan
lain sebagainya. (Azra, 2012).

Namun melihat kondisi riil pendidikan Islam saat ini, jauh dari apa yang
disebut pendidikan bermutu. Ini dipandang dari perannya yang dianggap
kurang mampu menciptakan sumber daya yang seimbang antara intlektual,
emosional dan spiritual. Manusia paripurna atau insan kamil yang mampu
menjawab tantangan zaman, yang selama ini menjadi tujuan pendidikan
Islam, saat ini belum tercapai tercapai secara totalitas. Ini semua disebabkan,
pendidikan Islam yang ada sampai saat ini masih terus dihadapkan pada
persoalan dikotomik dalam sistem pendidikannya. Hal ini semakin jelas
terlihat ketika memasuki era globalisasi, era dimana dunia seolah tanpa batas.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 62

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

Di era ini, Umat Islam di dunia pada umumnya, di Indonesia pada khususnya
berada dalam posisi yang sangat tidak menguntungkan dan cenderung
mengalah dengan tekanan globalisasi itu. Ketidakberdayaan ini agaknya
timbul karena sturuktur dasar sistem pemberdayaan sumber daya manusia
Indonesia melalui pendekatan pendidikan baik formal, nonformal, dan
informal sangat dikotomik. (Pratama, 2019).

Selanjutnya, Azyumardi Azra melaporkan bahwa perencanaan
pendidikan bagi peserta didik muslim baik di Negara mayoritas Islam
maupun minoritas memerlukan perombakan radikal dalam bidang
kurikulum menyangkut struktur dan mata pelajaran (subject matter). Oleh
karena itu, perencanaan pendidikan Islam harus berlandaskan dua nilai
pokok dan permanen, yakni; persatuan fundamental masyarakat Islam tanpa
dibatasi ruang dan waktu, dan persatuan masyarakat internasional
berdasarkan kepentingan teknologi dan kebudayaan bersama atas nilai-nilai
kemanusiaan. (Azra, 1998) Dengan kata lain, setiap materi yang diberikan
kepada peserta didik harus memenuhi dua tantangan pokok: pertama,
penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi; kedua, penanaman pemahaman
pengalaman ajaran agama.

Dalam hal ini, pengembangan kurikulum harus memberikan arah dan
pedoman untuk memenuhi kebutuhan peserta didik yang disesuaikan
dengan bakat, minat, dan kemampuannya. Selain itu, orientasi kurikulum
diarahkan juga untuk memberi kontribusi pada perkembangan sosial,
sehingga output-nya mampu menjawab dan mengejawantahkan masalah-
masalah yang dihadapi masyarakat. Demikian juga, pendidikan Islam harus
berorientasi terhadap ilmu pengetahuan yang memuat sejumlah mata
pelajaran dari berbagai disiplin ilmu, termasuk teknologi.

Azyumardi Azra menegaskan, bahwa kurikulum pendidikan Islam jelas
selain mesti berorientasi kepada pembinaan dan pengembangan nilai agama
dalam diri peserta didik, kini harus pula memberikan penekanan khusus
pada penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi. Hanya dengan cara ini,
pendidikan Islam bisa fungsional dalam menyiapkan dan membina SDM
seutuhnya, yang menguasai iptek dan berkeimanan dalam mengamalkan
agama. Hanya dengan cara ini pula, secara sistematis dan programatis dapat
melakukan pengentasan kemiskinan secara bertahap namun pasti. (Azra,
2012).

Dari sudut pandang masyarakat, pendidikan adalah proses sosialisasi,
yakni memasyarakatkan nilai-nilai, ilmu pengetahuan, dan keterampilan
dalam kehidupan. Sosiolog Emile Durkheim, dalam karyanya Education and
Sosiology  (1956), sebagaimana dikutip Saefudin menyatakan bahwa
pendidikan merupakan produk masyarakat itu sendiri, yaitu mampu hidup
konsisten mengatasi ancaman dan tantangan masa depan. Nabi saw
bersabda: “Didiklah anak-anak kamu, sesungQuhnya mereka diciptakan untuk
zamanmu”. Jadi, pendidikan harus berorientasi masa depan, harus futuristik.
Sementara itu, dari sudut pandang individu, pendidikan adalah proses

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 63

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

perkembangan, yakni perkembangan potensi yang dimiliki secara maksimal
dan dan diwujudkan dalam bentuk konkrit, dalam arti perkembangan
menciptakan sesuatu yang baru dan berguna untuk kehidupan masa
mendatang. (Saefudin, 1995).

Pendidikan adalah keindahan proses belajar mengajar dengan
pendekatan manusianya (man centered), dan bukan sekadar memindahkan
otak dari kepala-kepala atau mengalihakn mesin ke tangan, dan sebaliknya.
Pendidikan lebih dari itu, pendidikan menjadikan manusia mampu
menaklukkan masa depan dan menaklukkan dirinya sendiri dengan daya
pikir, daya dzikir, dan daya ciptanya. Oleh karena itu, sudah saatnya untuk
lebih serius dalam menangani sistem pendidikan Islam. Dengan berusaha
mencapai tujuan pendidikan Islam yang berdasarkan kurikulum pendidikan
Islam, yang secara ideal berfungsi membina dan menyiapkan peserta didik
yang berilmu, berteknologi, berketerampilan tinggi, dan sekaligus beriman
dan beramal saleh.

SIMPULAN

Kesimpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam di era
modern masih menghadapi berbagai tantangan dan sering dianggap tertinggal
dibandingkan sistem pendidikan lainnya, baik dari aspek kelembagaan, kualitas
pendidik, perilaku peserta didik, maupun keterbatasan sarana dan prasarana.
Kelembagaan pendidikan Islam masih dipandang kurang responsif terhadap
perkembangan zaman, sementara tenaga pendidik dan peserta didik belum
memiliki daya saing yang optimal di dunia modern. Menurut Azyumardi Azra,
modernisasi pendidikan Islam dapat diwujudkan melalui integrasi agama, sains,
dan teknologi, serta transformasi dan demokratisasi sistem pendidikan Islam. Upaya
modernisasi ini terutama difokuskan pada pendidikan tinggi, khususnya di IAIN
dan UIN, dengan melakukan reformulasi tujuan, restrukturisasi kurikulum,
penyederhanaan beban belajar, serta dekompartementalisasi bidang ilmu.
Kurikulum yang dikembangkan tidak hanya menekankan aspek akademik, tetapi
juga berorientasi pada pengembangan peserta didik secara holistik dengan
mengintegrasikan ilmu agama, ilmu umum, sains, dan teknologi yang relevan
dengan dinamika sosial.

DAFTAR RUJUKAN

A A Steenbrink, K. (1994). Recente Ontwikkelingen in Indonesisch Islamonderricht, Terj.
oleh Karel A. Steenbrink dan Abdurrahman, Pesantren, Madrasah, Sekolah,
Pendidikan Islam Dalam Kurun Modern. Jakarta: Pustaka LP3ES.

Abuddin, N. (2010). Sejarah Pendidikan Islam; pada periode Klasik dan Pertengahan.
Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Ali, M. D. (1995). Lembaga-Lemabaga Islam di Indonesia. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Azra, A. (1998). Esei-Esei Intelektual Muslim dan Pendidikan Islam. Jakarta: Logos
Wacana IImu.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 64

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

Azra, A. (1999). Pendidikan Islam, Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru.
Ciputat: Logos wacana Ilmu.

Azra, A. (2006). Paradigma baru pendidikan nasional: rekonstruksi dan demokratisasi.
Jakarta: Buku Kompas.

Azra, A. Azra, A. (2012). Pendidikan Islam, Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan
Milenium I1I. Jakarta: Kencana.

Azwar, S. (2009). Metode Penelitian. Yogyakarta: Pustaka Belajar.

Barus, M. 1. (2017). Modernisasi Pendidikan Islam Menurut Azyumardi Azra. Jurnal
Al-Karim, Pendidikan, Psikologi dan Studi Islam.

Burhanuddin, J. (2012). Ulama dan Kekuasaan: Perqumulan Elit Muslim dalam Sejarah
Indonesia. Bandung: Mizan.

Cinyong, J. (2009). Islamic Education In Southearn Thailand: Negotiating Islam, Identity
and Modernity dalam Robert W. Hefner. Honululu: University Of Hawai Press.

Daulay, H. P. (2009). Pemberdayaan Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Rineka
Cipta.

Dhofir, Z. (1994). Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. Jakarta:
LP3ES.

El Igbali, M. M., & Susilowati. (2019). Transinternalisasi Nilai-Nilai Kepesantrenan
Melalui Konstruksi Budaya Religius Di Sekolah. Jurnal Pendidikan Agama
Islam.

Fadhillah, M. (2017). Aliran Progersivisme dlam Pendidikan Islam di Indonesia.
Jurnal Dimensi Pendidikan dan Pembelajaran.

Hasan, N. (2008). The Salafi Madrasa of Indonesia , dalam Farish A. Noor (eds), The
Madrasa In Asia: Political Activism and Transnational Linkages. Amsterdam:
Amsterdam University Press.

Hasbullah. (1999). Kapita Selecta Pendidikan Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada.
Nasution, H. (1996). Pembaharuan Dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang.
Hafisa, A. (2024). Analisis Media Pembelajaran Dalam Meningkatkan
Perkembangan Motorik Halus Anak Usia Dini. DZURRIYAT: Jurnal

Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 2(2), 28-45.

Hera, K., Dewi, P., Indah, P., Dewi, W., Fitri, S., & Ghina, W. (2024). Pandangan Guru
Terhadap Pentingnya Penilaian Hasil Karya Dalam Pendidikan Anak Usia
Dini. DZURRIYAT : Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 2(2), 1-9.

Indra, W. F. F. (2024). Pola Kepemimpinan Kelembagaan Pada Pendidikan Anak
Usia Dini. DZURRIYAT : Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 2(2), 89-100

Muhammad, D. L. A. A., & Djamaluddin, P. (2024). Telaah Kritis Efektivitas Metode
Pendidikan Anak Menurut Abdullah Nashih Ulwan. DZURRIYAT : Jurnal
Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 2(2), 46-57.

Putri, N. L. (2024). Media Pembelajaran Efektif Dalam Menstimulasi Perkembangan
Sosial Emosional Anak Usia Dini. DZURRIYAT : Jurnal Pendidikan Islam Anak
Usia Dini, 2(2), 10-27.

Pratama, I. P. (2019). Reformasi Pendidikan Islam Di Indonsesia. Jurnal PAI Raden
Fatah.

Ramayulis, (2010). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Kalam Mulia.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 65

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 3 Nomor 2 April 2025

Saefudin, A. (1995). Desekularisasi Pemikiran Landasan Islami. Bandung: Mizan.
Samsudin. (2019). Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk
Kepribadian Di Era Disrupsi. Journal of Chemical Information and Modeling.

Sanaky, H. A. (2003). Paradigma Pendidikan Islam; Membangun Masyarakat Madani
Indonesia. Yogyakarta: Safiria Insania Press.

Sholeh. (2017). Islamisasi Ilmu Pengetahuan (Konsep Pemikiran Ismail Raji Al-
Faruqi dan Syed Naquib Al-Attas. Jurnal Al-Hikmah.

Sudjana, N. (2002). Dasar-Dasar Proses Belajar Mengajar. Bandung: Sinar Baru
Algensindo.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 66

Copyright; M. Zuhriansah, Jamil Abdul Aziz, Muhamad Ibtissam Han


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

