IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

DOI: https:/ /doi.org/10.61104 /ihsan.v4i1.3095

Analisis Penanaman Nilai Toleransi Antar Siswa Berbeda Agama
Pada Pembelajaran PAI di SMPN 18 Semarang

Ainurrifda Sakinatullatifah!, Amaliya Fajriyyatin?
UIN Walisongo Semarang, Indonesia'=2
Email Korespondensi: ainurrifda4@gmail.com, amaliyafajriyya@gmail.com

Article received: 03 November 2025, Review process: 10 Januari 2026,
Article Accepted: 23 Januari 2026, Article published: 02 Februari 2026

ABSTRACT

This study aims to analyze the strategies and effectiveness of instilling tolerance among
religious communities through Islamic Religious Education (PAI) at SMP Negeri 18
Semarang, focusing on the role of teachers, learning practices, and student responses in the
context of diversity. Using qualitative methods and a case study approach with data
collection techniques through in-depth interviews, participatory observation, and
documentation, this study found that tolerance was instilled in an integrated manner
through three areas: (1) PAI learning in the classroom that refers to the Merdeka Curriculum
and the Pancasila Student profile, with material that explicitly raises religious moderation
and the strengthening of local wisdom values; (2) collaborative co-curricular activities —
such as the slaughtering and processing of chickens by Muslim and Christian students —
which enable students to practice tolerance in accordance with their respective beliefs; and
(3) active participation in an inclusive student council, where students of different religions
are equally involved in the planning and implementation of activities, including the
distribution of takjil (food to break the fast) during Ramadan. Other findings show that the
majority of students have open cognitive responses, positive affective responses (comfortable,
safe, recognized), and inclusive behavior, and are even able to distinguish between personal
beliefs and public social ethics. The main supporting factors include teacher competence
based on religious moderation training, principal support, and parental involvement. This
study concludes that PAI in public schools has the potential to be a strategic vehicle for
fostering religious moderation and Pancasila character, provided that it is implemented in a
contextual, participatory, and real-life experience-based manner.

Keywords: Tolerance, Islamic Religious Education, students of Different Religions

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis strategi dan efektivitas penanaman nilai
toleransi antarumat beragama melalui pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di SMP
Negeri 18 Semarang, dengan fokus pada peran guru, praktik pembelajaran, serta respons
siswa dalam konteks keberagaman. Menggunakan metode kualitatif dan pendekatan studi
kasus  dengan teknik pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi
partisipatif, dan dokumentasi, penelitian ini menemukan bahwa penanaman toleransi
dilakukan secara terintegrasi melalui tiga ranah: (1) pembelajaran PAI di kelas yang
mengacu pada Kurikulum Merdeka dan profil Pelajar Pancasila, dengan materi yang secara
eksplisit mengangkat moderasi beragama serta penguatan nilai kearifan lokal; (2) kegiatan
kokurikuler kolaboratif seperti penyembelihan dan pengolahan ayam oleh siswa Muslim dan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 79

Copyright; Ainurrifda Sakinatullatifah, Amaliya Fajriyyatin


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:ainurrifda4@gmail.com
mailto:amaliyafajriyya@gmail.com
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://doi.org/10.61104/ihsan.v4i1.3095

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

Kristen yang memungkinkan siswa melakukan toleransi secara nyata sesuai prinsip
keyakinan masing-masing; serta (3) partisipasi aktif dalam OSIS inklusif, di mana siswa
lintas agama terlibat setara dalam perencanaan dan pelaksanaan kegiatan, termasuk
pembagian takjil di bulan Ramadan. Temuan lain menunjukkan bahwa mayoritas siswa
memiliki respons kognitif terbuka, afektif positif (nyaman, aman, diakui), dan perilaku
inklusif, bahkan mampu membedakan antara keyakinan pribadi dan etika sosial publik,
Faktor pendukung utama meliputi kompetensi guru berbasis pelatihan moderasi beragama,
dukungan kepala sekolah, serta keterlibatan orang tua. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
PAI di sekolah umum berpotensi menjadi wahana strategis pembinaan moderasi beragama
dan karakter Pancasila, asalkan dilaksanakan secara kontekstual, partisipatif, dan berbasis
pengalaman nyata.

Kata Kunci: Toleransi, Pembelajaran PAI Siswa Berbeda Agama

PENDAHULUAN

Permasalah antara agama di Indonesia menjadi fokus penting yang perlu
disorot oleh pemerintah dan mayarakat. Hal ini dikarenakan Indonesia merupakan
negara yang masyarakatnya menganut keyakinan yang beragam. Dengan demikian
rentang terjadinya tindakan intoleran yang terjadi di tengah masyarakat
multikultural. Menurut catatan Setara Institute pada tahun 2023, terdapat 411 kasus
pelanggaran kebebasan beragama dan keyakinan di Indonesia, meningkat dari 389
kasus pada tahun 2022, dengan korban jiwa mencapai 5 orang akibat kekerasan
terkait intoleransi agama. Fakta sosial menunjukkan bahwa meskipun Indonesia
dikenal sebagai negara dengan masyarakat yang religius dan pluralis, tindakan
intoleran masih kerap terjadi, terutama terhadap kelompok minoritas agama. Sejak
tahun 2006 hingga 2023, Komnas HAM mencatat setidaknya 78 tempat ibadah
menjadi sasaran penutupan paksa atau pengrusakan, termasuk gereja, mushala,
dan vihara. Wilayah seperti Jawa Barat, Jawa Tengah, dan Nusa Tenggara Barat
menjadi episentrum konflik intoleran, sering dipicu oleh tekanan dari kelompok
masyarakat atau ormas yang menolak keberadaan aliran atau agama tertentu. Pada
tahun 2021, peristiwa penembakan jemaat Gereja Katolik Santa Maria di Makassar
menewaskan 2 orang dan melukai 20 lainnya, menjadi simbol nyata ancaman
terorisme yang memicu ketakutan di kalangan pemeluk agama minoritas. Hingga
2023, lebih dari 100.000 anggota kelompok minoritas hidup dalam kondisi terbatas
kebebasan beribadahnya akibat larangan lokal atau tekanan sosial, menunjukkan
bahwa tantangan toleransi masih menjadi pekerjaan rumah besar bagi bangsa
Indonesia. Dengan demikian perlu adanya penanaman nilai -nilai tolerasi sejak dini
terutama dalam lembaga pendidikan.

Kajian mengenai toleransi beragama bukanlah hal nyang baru lagi, terdapat
beberapa kajian terdahulu yang menunjukkan kecenderungan kuat dalam mengkaji
pentingnya penanaman nilai toleransi beragama di kalangan siswa SMP melalui
peran strategis Pendidikan Agama Islam dan intervensi guru sebagai agen
transformasi nilai. Marulloh & Susilo (2025) menyoroti efektivitas pembinaan oleh
guru PAI dan Budi Pekerti dalam membentuk sikap toleran di SMPN 1 Juwiring,
menemukan bahwa pendekatan personal dan keteladanan guru sangat
memengaruhi perilaku sosial siswa terhadap teman yang berbeda keyakinan. Studi

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 80

Copyright; Ainurrifda Sakinatullatifah, Amaliya Fajriyyatin


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

Dunan (2023) memperkuat temuan ini dengan menekankan bahwa pembelajaran
PAI yang kontekstual dan inklusif mampu meningkatkan pemahaman siswa
tentang keragaman agama secara positif. Sementara itu, Chamidah dkk. (2022)
mengembangkan model pembelajaran PAI berbasis nilai wasatiyah (moderasi),
yang tidak hanya mendorong toleransi tetapi juga penguatan identitas religius
tanpa ekstremisme. Elyanti dkk. (2025) mengeksplorasi implementasi moderasi
beragama di SMPN 4 Sampit, mengungkap peran kepemimpinan sekolah dalam
menciptakan iklim inklusif melalui program lintas agama dan kebijakan non-
diskriminatif. Di sisi lain, Laili dkk. (2024) menawarkan strategi konkret untuk
menangani konflik akibat keberagaman, seperti dialog antarbudaya dan pelatihan
empati, yang terbukti efektif dalam membangun kohesi sosial di lingkungan
sekolah. Secara umum, penelitian-penelitian tersebut menekankan aspek
pedagogis, peran guru, dan pengembangan model pembelajaran sebagai fondasi
utama dalam membangun toleransi. Namun, sebagian besar masih bersifat general
atau dilakukan di wilayah tertentu tanpa fokus pada konteks urban multikultural
yang dinamis. Oleh karena itu, ada kecenderungan penelitian tersebut yang
meneliti bagaimana Analisis Penanaman Nilai Toleransi Antar Siswa Berbeda
Agama di Lingkungan SMP Negeri 18 Semarang menjadi langkah penting untuk
memperdalam pemahaman kontekstual tentang praktik toleransi di sekolah dengan
keragaman latar belakang sosial dan agama yang tinggi.

Fokus utama dari penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi dan
menganalisis bagaimana nilai toleransi antarumat beragama ditanamkan,
dikembangkan, dan diwujudkan dalam interaksi sehari-hari di kalangan siswa.
Penelitian ini menyoroti konteks sosial sekolah yang multikultural, dengan latar
belakang agama, etnis, dan budaya yang beragam, sebagai ruang penting
pembentukan karakter toleran sejak usia remaja awal. Fokus diberikan pada tiga
aspek utama, yaitu: pertama mengenai bentuk nilai-nilai toerasi yang diajarkan
pada pembelajran PAI praktik nyata toleransi dalam interaksi sosial siswa di kelas,
halaman sekolah, kedua, respons dan praktik toleransi siswa dalam berinteraksi
dengan teman yang berbeda agama. ketiga, faktor pendukung dan penghambat
dalam menanamkan nilai tolerasi pada pembelajran PAI di kelas. Dengan demikian
Rumusan masalah dalam penelitian ini mencakup: (1) Bagaimana bentuk
penanaman nilai toleransi beragama oleh guru PAI di SMP Negeri 18 Semarang?;
(2) Bagaimana respons dan praktik toleransi siswa dalam berinteraksi dengan
teman yang berbeda agama?; (3) Apa saja faktor yang mendukung atau
menghambat pengembangan sikap toleran di lingkungan sekolah tersebut? Melalui
pertanyaan-pertanyaan ini, penelitian bertujuan memberikan rekomendasi strategis
bagi pengembangan pendidikan toleransi yang lebih efektif di sekolah menengah.

Penelitian ini memiliki urgensi teoretis yang signifikan, mengingat masa
remaja merupakan fase kritis dalam pembentukan identitas sosial dan moral. Teori
perkembangan moral Kohlberg (1984) menekankan bahwa remaja mulai mampu
memahami prinsip-prinsip universal seperti keadilan, hak asasi, dan toleransi—
nilai-nilai yang menjadi dasar hidup berbangsa dalam masyarakat multikultural.
Selain itu, teori contact hypothesis Allport (1954) relevan dalam konteks ini, karena

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 81

Copyright; Ainurrifda Sakinatullatifah, Amaliya Fajriyyatin


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

menunjukkan bahwa interaksi positif antarkelompok (dalam hal ini antarumat
beragama) dapat mengurangi prasangka dan membangun empati, asalkan terjadi
dalam kondisi kesetaraan, kerja sama, dan dukungan institusional — faktor-faktor
yang dapat difasilitasi oleh sekolah. Melalui pendidikan agama diharapkan dapat
menumbuhkan tata nilai yang nantinya ikut berperan dalam mengantisipasi konflik
keagamaan dan menuju perdamaian abadi. Pendidikan diaggap sebagai instrumen
penting dalam penanaman nilai toleransi.

Kontribusi penelitian ini bersifat multidimensi. Secara praktis, temuan
penelitian dapat menjadi masukan bagi sekolah khususnya SMP Negeri 18
Semarang dalam merancang program penguatan karakter berbasis toleransi, seperti
melalui pendidikan multikultural, kegiatan ekstrakurikuler lintas agama, atau
modul pembelajaran PAI yang inklusif. Secara nasional, penelitian ini memperkaya
diskursus implementasi Kurikulum Merdeka yang menekankan profil Pelajar
Pancasila: berkebhinekaan global dan bernalar kritis. Dengan mengungkap praktik
terbaik dan tantangan konkret di lapangan, penelitian ini juga memberikan
rekomendasi kebijakan bagi Kemdikbudristek dan Kemenag dalam menyusun
panduan pengajaran nilai toleransi yang kontekstual, partisipatif, dan berkelanjutan
di sekolah-sekolah Indonesia yang majemuk

METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
kasus untuk emndalami proses penanaman nilai toleransi antara peserta didik yang
berbeda agama di lingkungan SMP Negeri 18 Semarang Semarang. Menurut
Moleong dalam bukunya Abdul Fattah Nasution yang berdujudl ‘Penelitian
Kualititit” (2005:6) menyatakan bahwa penelitian kualitatif adalah penelitian
yang bermaksud untuk memahami fenomena tentang apa yang dialami oleh
subjek penelitian misalnya perilaku, persepsi, motivasi, tindakan, dll secara
holistic, dan dengan cara deskripsi dalam bentuk kata-kata dan bahasa, pada
suatu  konteks khusus yang alamiah dan dengan memanfaatkan
berbagai metode alamiah. Teknik Pengumpulan data Penelitian ini dilakukan
melalui tiga tahapan. Pertama, melakukan observasi partisipan dengan mengamati
kegiatan keagamaan atau ekstarkulikuler di sekolah SMP Negeri 18 Semarang.
Kedua, wawancara mendalam dengan guru PAI dan peserta didik. Ketiga
mengumpulkan dokumentasi berupa kegiatan keagamaan dan ekstrakurikuler atau
dokumen tulisan yang relevan dengan topik kajian.

Penelitian dilakukan di SMP Negeri 18 Semarang dengan waktu peneitian
dilakukan pada bulan September hingga November tahun 2025. Analisis data
penelitian ini mengacu pada model interaktif Miles & Huberman, yaitu meliputi
reduksi data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan. Uji validitas data
dilakukan melalui dua cara, yaitu: pertama menggunakan triangulasi sumber
dengan menggali infromasi dari beberapa narasumber, yaitu: guru, siswa,
dokumen, lalu menyelaraska. Kedua, triangulasi teknik dengan menyelaraskan
sumber dari wawancara, observasi, dan dokumentasi untuk menjamin kredibilitas
dan keandalan temuan penelitian.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 82

Copyright; Ainurrifda Sakinatullatifah, Amaliya Fajriyyatin


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian dari hasil observasi dan wawancara yang sudah penulis
dapatkan dari guru Pendidikan Agama Islam serta beberapa peserta didik SMP
Negeri 18 Semarang secara sengaja mengintegrasikan nilai-nilai toleransi dalam
materi pembelajaran PAI. berkenaan dengan penanaman nilai-nilai toleransi
beragama yang disini adanya keterlibatan guru Pendidikan Agama Islam. Guru
memiliki peran sebagai motivator dengan memberikan dorongan dan anjuran
kepada peserta didiknya agar secara aktif, kreatif, dan positif berinteraksi dengan
lingkungan serta pengalaman baru berupa pelajaran yang ditawarkan kepadanya.
Untuk itu, guru dengan seni dan ilmu yang dimilikinya dapat merangsang minat
dan perhatian peserta didik untuk menerima pengalaman baru. Menurut Sagala
(2019, hlm. 78), Guru bukan lagi sebagai satu-satunya sumber belajar, melainkan
berperan sebagai fasilitator yang membimbing, mengarahkan, dan menciptakan
kondisi belajar yang kondusif agar siswa mampu mengkonstruksi pengetahuan
secara mandiri. Lebih lanjut, Huda (2019) menegaskan bahwa dalam konteks
pendidikan multikultural dan moderasi beragama, guru khususnya guru PAI
berfungsi sebagai agent of moral transformation, bukan hanya mentransfer doktrin,
tetapi memfasilitasi dialog kritis, membuka ruang pengalaman empatik, dan
memodelkan sikap inklusif dalam interaksi sehari-hari. Dengan demikian, peran
guru sangat penting dalam menanamkan nilai toleransi di kelas, terutama dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam, yang berpotensi menjadi wahana
internalisasi nilai rahmatan lil “alamin secara kontekstual dan aplikatif.

Selain sebagai fasilitator, guru juga membantu meningkatkan pertumbuhan
dan perkembangan anak untuk memperoleh pengalaman yang holistik — meliputi
dimensi moralitas, tanggung jawab sosial, pengetahuan, dan keterampilan.
Berbagai motivasi, dorongan, pengawasan, dan pembinaan yang diberikan guru
tidak hanya menyangkut penguasaan materi, tetapi juga pembentukan perilaku
sosial dan kepribadian yang luhur. Hal ini sangat relevan dalam konteks
penanaman nilai toleransi di SMP Negeri 18 Semarang, yang memiliki keragaman
agama (mayoritas Islam, serta minoritas Kristen, Katolik, Protestan, dan Buddha).
Dibutuhkan pengenalan dan pembinaan sistematis agar siswa tidak saling
mengejek atau merendahkan teman berbeda keyakinan. Mengacu pada teori
perkembangan moral Kohlberg (1984), internalisasi nilai seperti toleransi dimulai
dari tahap prekonvensional (ketaatan karena imbalan/hukuman) hingga pasca-
konvensional (komitmen pada prinsip keadilan universal), di mana komunikasi
verbal antara guru dan siswa seperti penyampaian nilai baik-buruk merupakan
fondasi awal pembentukan kesadaran moral.

Menurut Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi
(Kemendikbudristek, 2022), Pendidikan toleransi merupakan salah satu cara
strategis untuk mengurangi potensi konflik sosial-keagamaan di tengah masyarakat
Indonesia yang majemuk, dan harus ditanamkan sejak usia dini melalui pendekatan
pembelajaran yang partisipatif dan pembiasaan keseharian. Lebih lanjut, Muhaimin
(2020, hlm. 112) menegaskan bahwa Pembentukan karakter tidak cukup dilakukan
melalui instruksi verbal, tetapi harus diwujudkan dalam pembiasaan di lingkungan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 83

Copyright; Ainurrifda Sakinatullatifah, Amaliya Fajriyyatin


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

sekolah dan masyarakat, dengan Pendidikan Agama Islam sebagai salah satu pilar
utama—bukan hanya untuk memperkuat religiusitas, tetapi juga untuk
menumbuhkan sikap empati, keadilan, dan penghargaan terhadap keberagaman.
Dengan pendekatan ini, PAI berpotensi melahirkan generasi yang tidak hanya taat
secara ritual, tetapi juga tangguh secara moral dan inklusif secara sosial.

Guru Pendidikan Agama Islam yang memiliki tugas tidak hanya untuk
mentransfer ilmu tetapi juga berperan dalam memberikan pengajaran dan
bimbingan terkait sikap toleransi siswa. Sikap toleransi sendiri merupakan respon
atau reaksi nyata seseorang sebagai hasil dari akumulasi pengalaman sebagai
respon yang diterimanya. Guru pendidikan agama Islam yang memiliki tugas tidak
hanya untuk mentransfer ilmu tetapi juga berperan dalam memberikan pengajaran
dan bimbingan terkait sikap toleransi.Berdasarkan hasil wawancara dengan guru
PAI SMP Negeri 18 Semarang yang penulis lakukan, penulis mendapatkan hasil
bahwa nilai-nilai tolerasi yang ditanamkan oleh guru PAI kepada peserta didik SMP
N 18 Semanag dilakukan melalui:

1. Pembelajaran PAI di kelas

Dalam kurikulum merdek pada dimensi pembelajaran Pendidikan Agama
Islam sudah dicantumkan materi mengenai toleransi antar umat beragama.
Terdapat relevansi yang kuat terhadap implementasi Kurikulum Merdeka yang
menekankan pada profil Pelajar Pancasila. Penelitian oleh Hilali (Hilali, 2023;
menunjukkan bahwa Kurikulum Merdeka berfungsi untuk meningkatkan
pemahaman siswa mengenai nilai-nilai Pancasila melalui Pendidikan Agama Islam
(PAI), yang sangat penting dalam konteks keberagaman di Indonesia. Sebagaimana
diungkap oleh Normilawati (Normilawati, 2025), pendidikan multikultural
menyediakan pendekatan strategis untuk mengatasi tantangan keberagaman etnis,
budaya, dan agama, dengan penekanan pada pembelajaran kontekstual yang
berpusat pada siswa. Integrasi nilai kearifan lokal juga menjadi faktor penting
dalam menciptakan harmoni sosial di sekolah, yang mendukung pentingnya
karakter toleransi yang inklusif dalam pembelajaran PAI. Guru mentrasnfer
informasi tentang toleransi beagama memlalui pembelaajran di kelas. Dengan
adanya pembelajaran peserta didik memiliki gambaran bagimana cara menghargai,
mengormati agama yang dianut oleh orang lain.

» n : . l - >
‘\", d . d .

Gambar 1: Pembelajaran PAI di Kelas

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 84

Copyright; Ainurrifda Sakinatullatifah, Amaliya Fajriyyatin


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

2. Pembelajaran kokulikuler.

Selanjutnyan penanaman nilai toleransi yang dilakukan di SMP 18 Semarang
dengan adanya pembelajran kokulikuler penyembelihan hewan. Dalam kegiatan
ini, pembagian peran dilakukan secara inklusif sesuai dengan prinsip keyakinan
masing-masing peserta didik siswa Muslim bertugas melakukan penyembelihan
sesuai tuntunan syariat (termasuk pengucapan basmalah sebagai bentuk
penghormatan terhadap nilai religiusitas), sementara siswa Kristen ikut serta secara
aktif dalam proses pengolahan pasca-penyembelihan, seperti membersihkan,
memotong, memasak, hingga menyajikan ayam sebagai kudapan bersama. Dengan
demikian perilaku toleransi tercermin dalam kerja sama tersebut. Bedasarkan
wawancara dari DS selaku Guru mata pelajaran PAI di sekolah.

“salah satunya kerja masa mba seperti kemaren rabu kokulikuler penyembelihan

ayam, antara yang islam dan kristen bekeja sama untuk mengolah dan menyembelih

ayam. Yang islam nyembelih yang rkisten ikut mengolah”

Secara teoretis, praktik ini selaras dengan konsep cooperative learning in
multicultural setting (Johnson & Johnson, 2009), di mana siswa dari latar belakang
berbeda bekerja dalam satu tim untuk mencapai hasil bersama, sehingga memupuk
rasa saling percaya dan mengurangi prasangka. Lebih lanjut, menurut Haynes
(2023), pendidikan toleransi yang efektif tidak cukup hanya melalui transfer nilai
verbal, tetapi harus diintegrasikan dalam aktivitas yang memungkinkan siswa
melakukan toleransi secara langsung dalam konteks sosial nyata. Temuan serupa
juga dilaporkan dalam penelitian oleh Prasetyo & Susilowati (2022) di sekolah-
sekolah multikultural di Jawa Tengah, yang menemukan bahwa kegiatan
kolaboratif lintas agama (seperti bazar amal bersama, perayaan hari besar
antarumat, atau proyek sosial) memiliki dampak signifikan dalam meningkatkan
skor intergroup empathy dan behavioral tolerance siswa lebih tinggi dibandingkan
pendekatan kelas konvensional berbasis ceramah atau diskusi normatif.

Dengan demikian, pembelajaran kokurikuler penyembelihan hewan di SMP
Negeri 18 Semarang bukan semata-mata kegiatan keterampilan, melainkan sebuah
pedagogical space bagi terwujudnya pendidikan multikultural yang inklusif dan
berbasis nilai. Ia menjadi bukti bahwa toleransi dapat ditanamkan secara organik
ketika siswa diberi kesempatan untuk berkolaborasi dalam keberagaman, dengan
saling menghormati peran dan batasan masing-masing.

3. Kegiatan organisasi

Selain melalui kegiatan kokurikuler, penanaman nilai toleransi di SMP Negeri
18 Semarang juga dikembangkan secara sistematis dalam struktur organisasi
kesiswaan, khususnya melalui keberadaan dan aktivitas Organisasi Siswa Intra Sekolah
(OSIS) yang bersifat inklusif. Nilai-nilai tolerasi dinatankan guru pai ketika ada
kegiatan organisasi internal seperti OSIS.dalam OSIS bukan hanya peserta didik
beragama islam saja, tetapi juga kristen, dan katolik yang juga termasuk anggita
OSIS Adapun nilai yang ditanamkan dalam kegiatan osis yaitu berkomunikasi yang
efektif, dan mengahrgai perbedaaan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 85

Copyright; Ainurrifda Sakinatullatifah, Amaliya Fajriyyatin


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

OSIS di sekolah ini tidak didominasi oleh siswa Muslim saja, melainkan secara
representatif melibatkan siswa dari berbagai latar belakang agama termasuk Kristen
dan Katolik sebagai anggota aktif dalam berbagai jabatan dan komisi. Keterlibatan
multireligius ini tidak bersifat simbolis, melainkan substantif: siswa non-Muslim diberi
ruang dan tanggung jawab yang setara dalam merancang, mengoordinasikan, dan
mengeksekusi program-program sekolah, termasuk yang bersifat religius-kultural,
seperti pembagian takjil selama bulan Ramadhan.

Dalam kegiatan ini, tidak hanya siswa Muslim yang terlibat dalam persiapan
dan distribusi takjil, tetapi juga siswa Kristen dan Katolik mereka turut membantu
dalam pembungkusan, pengemasan, hingga penyerahan langsung kepada
masyarakat sekitar dan warga sekolah. Kolaborasi ini menjadi medium efektif bagi
internalisasi nilai-nilai seperti:

a. komunikasi efektif lintas identitas, karena peserta didik harus berdiskusi,
menyepakati pembagian tugas, dan menyelesaikan kendala secara kolektif;

b. penghargaan terhadap perbedaan, di mana siswa non-Muslim memahami
makna spiritual takjil bagi umat Islam, tanpa merasa terasing atau terpaksa;
justru mereka merasa dihargai sebagai bagian dari komunitas sekolah yang
utuh;

c. serta solidaritas kemanusiaan, karena kegiatan ini diarahkan bukan hanya
sebagai ritual keagamaan, tetapi sebagai wujud empati sosial dan pelayanan
bersama.

Pernyataan ini menggarisbawahi pendekatan experiential learning dalam
pendidikan karakter di mana nilai-nilai abstrak seperti toleransi tidak hanya
diajarkan melalui narasi normatif, tetapi dijalani dalam konteks kehidupan nyata.
Temuan ini sejalan dengan konsep pendidikan multikultural yang menekankan
pentingnya membangun kesadaran akan keberagaman sebagai nilai intrinsik dalam
proses belajar (Banks, 2019). Dalam konteks Indonesia, praktik semacam ini
mendukung gagasan moderasi beragama, yaitu komitmen untuk menjalankan
ajaran agama secara seimbang—tanpa ekstremisme, tanpa sikap apatis terhadap
perbedaan (Kementerian Agama RI, 2019).

Meskipun PAI secara formal merupakan mata pelajaran untuk siswa
Muslim, guru di SMP Negeri 18 Semarang berupaya menjadikannya sebagai
wahana pembentukan karakter inklusif bagi semua siswa. Dengan menghindari
dikotomi “kami vs mereka”, guru mendorong siswa untuk memahami agama lain
bukan sebagai ancaman, tetapi sebagai bagian dari realitas sosial yang harus
dihormati. Hal ini relevan dengan konsep rahmatan lil ‘alamin yang tidak hanya
berlaku dalam tataran teologis, tetapi juga praktis-sosial. Penguatan nilai toleransi
melalui cerita dan konteks lokal seperti kerukunan umat beragama di Kota
Semarang membuat pesan moral lebih mudah diterima siswa remaja yang
cenderung skeptis terhadap penyampaian dogmatis (Muhaimin, 2020). Dengan
demikian, PAI berpotensi menjadi media strategis pembinaan moderasi beragama
di sekolah umum.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 86

Copyright; Ainurrifda Sakinatullatifah, Amaliya Fajriyyatin


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

Berdasarkan Temuan penelitian menunjukkan bahwa mayoritas Peserta
didik di SMP 18 Semarang menunjukkan respons kognitif yang terbuka terhadap
keberagaman agama, didasarkan pada pemahaman bahwa perbedaan adalah
keniscayaan sosial, bukan ancaman identitas. Dalam wawancara, seorang siswa
kelas VIII beragama Islam menyatakan: “pas kita main di waktu jam istirahat, kalau
sudah waktu dhuhur teman kita yang kristen mengingatkan kita untuk sholat” Respons
afektif pun dominan positif mereka menyatakan merasa “nyaman”, “aman”, dan
“diakui” dalam pergaulan lintas agama. Beberapa Siswa katolik protestan, meski
jumlahnya sedikit, tidak melaporkan pengalaman diskriminasi; justru mereka aktif
dalam kepanitiaan acara sekolah dan kerap menjadi mediator dalam diskusi
kelompok. Mereka merasa terbuka dan dihargai meskipun menjadi minoritas di
sekolah. Siswa kelas IX yang beragama protestan mengaku tidak merasa tergangu
berteman dengan temanya yang muslim “kita juga temenan sama yang islam baik-baik
aja, ngga menyinggung tentang agama ketika berteman. kita have fun aja”.

Dari sisi afektif, siswa secara dominan melaporkan perasaan nyaman, aman,
dan diakui dalam interaksi lintas agama. Perasaan ini sangat penting karena
menunjukkan bahwa iklim sekolah telah berhasil menciptakan psychological safety
(Edmondson, 1999), suatu kondisi di mana individu merasa bebas mengekspresikan
identitas dirinya tanpa takut dihakimi atau dikucilkan. Terutama bagi siswa
minoritas (Katolik dan Protestan), pengalaman afektif positif ini menjadi fondasi
bagi partisipasi aktif mereka dalam kehidupan sekolah. Meskipun jumlah mereka
sedikit, mereka tidak hanya absen dari pengalaman diskriminasi, tetapi justru
tampil sebagai aktor kunci terlibat aktif dalam kepanitiaan acara sekolah (seperti
peringatan hari besar keagamaan nasional, lomba antarkelas, atau bakti sosial),
bahkan sering berperan sebagai mediator dalam diskusi kelompok membantu
menjembatani perbedaan pandangan dengan empati dan netralitas.

Yang menarik, siswa cenderung membedakan antara prinsip keyakinan
pribadi dan etika sosial. mereka mempertahankan keimanan masing-masing,
namun secara sadar memilih sikap inklusif dalam ranah publik sekolah. Hal ini
selaras dengan konsep bounded tolerance (Forst, 2013), di mana toleransi tidak berarti
relativisme teologis, tetapi komitmen bersama untuk hidup damai dalam kerangka
kewarganegaraan. Temuan penelitian di SMP Negeri 18 Semarang mengungkapkan
sebuah dinamika kognitif-relasional yang matang pada tingkat siswa, mereka
secara konsisten dan reflektif membedakan antara ranah keyakinan pribadi dan
ranah etika sosial. Dalam ranah privat, siswa mempertahankan komitmen teologis
masing-masing seorang siswa Muslim tetap meyakini keesaan Allah dan kenabian
Muhammad SAW sementara seorang siswa Kristen tetap memegang iman pada
Trinitas dan keselamatan melalui Kristus tanpa merasa perlu mengaburkan batas-
batas doktrinal demi “keharmonisan semu”. Namun, dalam ranah publi khususnya
dalam interaksi sehari-hari di sekolah mereka secara sadar memilih untuk
mengaktifkan ethical disposition yang inklusif, dialogis, dan menghargai: tidak
memaksakan keyakinan, tidak menggunakan bahasa yang merendahkan, serta
membuka ruang bagi praktik keagamaan teman sebaya.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 87

Copyright; Ainurrifda Sakinatullatifah, Amaliya Fajriyyatin


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

Sikap ini mencerminkan apa yang disebut “toleransi terbatas” oleh filsuf
politik Rainer Forst (2013) yaitu suatu bentuk toleransi yang tidak mengandaikan
relativisme teologis atau moral, melainkan berakar pada prinsip kesepakatan
bersama bahwa dalam masyarakat yang plural, setiap warga berhak menjalankan
keyakinannya selama tidak merugikan hak orang lain, dan bahwa koeksistensi
damai adalah prasyarat minimal bagi kehidupan bersama yang bermartabat.
Toleransi semacam ini bukanlah sikap pasif “membiarkan”, melainkan keterlibatan
aktif dalam menegosiasikan batas-batas yang adil dalam ruang publik berdasarkan
prinsip fair cooperation dan mutual respect (Forst, 2013, hlm. 47-52). Dengan kata
lain, siswa tidak berkata, “Semua agama sama”, tetapi “Kamu berhak hidup sesuai
keyakinanmu, seperti aku berhak hidup sesuai keyakinanku dan kita bisa bekerja
sama tanpa harus melebur identitas.”

Praktik toleransi siswa bukan sekadar sikap pasif tidak mengganggu,
melainkan tindakan aktif yang terinternalisasi dalam rutinitas sekolah. Dalam
persiapan kegiatan bulan bahasa di SMP Negeri 18 Semarang, siswa secara sukarela
membentuk tim pentas heterogen; dalam satu kelompok utnuk mementaskan tari
daerah dan paduan suara. siswa Muslim, Kristen, dan Katolik berlatih menari
bersama tanpa mebedakan agama. Mereka tampil bersama dengan kompak dan
Saat waktu shalat Dzuhur, siswa non-Muslim kerap menjaga pintu mushola dari
gangguan, sementara siswa Muslim menghentikan obrolan saat teman Kristiani
berdoa sebelum makan siang.

Gambar 2: Kegiatan Bulan Bahasa

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 88

Copyright; Ainurrifda Sakinatullatifah, Amaliya Fajriyyatin


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

Dalam berorganisasi, praktik menghromati pendapat orag lain terjadi
dengan siswa islam yang mendengarkan pendapat temannya yang berbeda agama
untuk mengadakan acarra. Fenomena ini menunjukkan bahwa toleransi telah
bergeser dari nilai yang diajarkan menjadi norma sosial kolektif. Seperti
diungkapkan seorang siswi kelas VIII bergama islam yang merupakan anggota
OSIS: “waktu itu kita mau ngadain latihan lomba di sekolah, tapi dari teman yang
beda agama tidak setuju karena tidak boleh dilakukan di agamanya, akhirnya kita
merubah konsep latihan agar teman kita tetap bsia ikut dalam lomba tersebut.
Dengan temuan ini mengonfirmasi bahwa di usia remaja, internalisasi nilai toleransi
sangat dipengaruhi oleh peer influence dan shared experience yang bermakna (Paluck
& Green, 2009). Temuan ini mengonfirmasi bahwa nilai yang ditanamkan dalam
kelas mampu “menetes” ke ranah sosial informal, terutama ketika didukung oleh
budaya sekolah yang mempromosikan kebersamaan (Hermawan, 2022)

Faktor pendukung dan penghambat dalam menanamkan nilai toleransi
harus dipertimbangkan secara kritis. Hal ini diungkapkan dalam penelitian oleh
Azhar et al. (Amin, 2022), yang mencatat bahwa lingkungan keluarga serta
penggunaan media sosial dapat memengaruhi sikap siswa terhadap toleransi. Oleh
karena itu, wawancara mendalam dengan guru PAI, kepala sekolah, dan siswa
menjadi esensial untuk mengungkap faktor-faktor ini. Penelitian oleh Sutanto
Sutanto (2024) memberikan gambaran lebih lanjut tentang pentingnya keterlibatan
aktif dalam proses pembelajaran untuk menciptakan atmosfer yang kondusif bagi
pengembangan sikap toleran. Faktor pendukung utama penanaman nilai toleransi
di SMP Negeri 18 Semarang adalah komitmen guru PAI yang inklusif, kepala
sekolah, keterbukaan manajemen sekolah dalam memfasilitasi kegiatan lintas
agama, serta keterlibatan orang tua yang mendukung pendidikan multikultural.
Pertama, kompetensi dan komitmen guru PAI sangat menentukan. Seluruh guru
PAI di sekolah ini telah mengikuti pelatihan Moderasi Beragama dari Kemenag
Provinsi Jateng dan menggunakan modul ajar yang dikembangkan MGMP Kota
Semarang berjudul PAI untuk Semu. Kedua, dukungan kepala sekolah dan
kebijakan sekolah sangat signifikan. Ketiga, kolaborasi dengan komunitas lokal
seperti Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Kota Semarang memungkinkan
siswa melakukan kunjungan edukatif ke rumah ibadah lintas agama. Keempat,
keterlibatan orang tua melalui parenting seminar bertema “Mendampingi Remaja
dalam Era Disinformasi Keagamaan” turut memperkuat konsistensi nilai di rumah-
sekolah. Faktor-faktor ini menciptakan ekosistem pendidikan yang koheren dan
reinfromasi, sehingga penanaman nilai toleransi tidak tergantung pada inisiatif
individu, melainkan menjadi budaya institusional (Zamroni, 2020; Kemenag, 2022).
Selain itu, keberadaan peer group yang heterogen dan positif turut memperkuat
praktik toleransi.

Namun, terdapat pula sedikit hambatan dalam menanamkan nilai tolerasi
pada peserta didik. pertama, kurangnya panduan teknis dalam Kurikulum
Merdeka terkait integrasi nilai toleransi lintas agama dalam PAI meskipun prinsip
Profil Pelajar Pancasila telah disebut, implementasinya masih bersifat umum.
Kedua, pengaruh eksternal seperti konten media sosial yang provokatif kadang

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 89

Copyright; Ainurrifda Sakinatullatifah, Amaliya Fajriyyatin


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

memicu prasangka di kalangan remaja, terutama saat isu keagamaan sedang
memanas secara nasional. Ketiga, keterbatasan waktu dalam RPP membuat guru
kesulitan menggali nilai-nilai toleransi secara mendalam karena tekanan capaian
kompetensi kognitif (Rahman, 2021; Fitriani & Suryani, 2024). Temuan ini
mengindikasikan bahwa penanaman toleransi di sekolah tidak cukup hanya
melalui pendekatan kognitif dalam kelas, tetapi memerlukan sinergi multidimensi:
kurikuler, kultural, dan sosial-emosional. Guru PAI berperan sebagai agent of
harmony, namun perlu penguatan kapasitas melalui pelatihan moderasi beragama
dan pendekatan pedagogis inklusif. Sekolah sebaiknya mengembangkan modul
toleransi lintas agama berbasis lokal untuk mata pelajaran PAI dan PPKn, serta
menyelenggarakan forum dialog antarumat beragama siswa secara rutin. Selain itu,
kolaborasi dengan tokoh agama dan komunitas lintas iman di Semarang dapat
memperkaya pengalaman nyata siswa. Penting pula untuk membangun early
warning system terhadap narasi intoleran di kalangan remaja melalui literasi digital
dan pendampingan BK berbasis nilai. Dengan strategi terpadu ini, PAI dipandang
sebagai wahana pembentukan warga negara yang beriman, berakhlak mulia, dan
menghargai keberagaman sesuai semangat Merdeka Belajar dan visi Indonesia
Emas 2045 (Kemenag, 2022; Kemdikbudristek, 2023).

SIMPULAN

Kesimpulan dari hasil penelitian menunjukkan bahwa penanaman nilai
toleransi di SMP Negeri 18 Semarang dilakukan secara holistik melalui tiga pilar:
pembelajaran PAI berbasis Kurikulum Merdeka, kegiatan kokurikuler kolaboratif
(seperti penyembelihan hewan), dan partisipasi aktif dalam OSIS inklusif (misalnya
pembagian takjil oleh siswa lintas agama). Ketiganya menciptakan pedagogical space
yang memungkinkan siswa tidak hanya memahami toleransi secara kognitif, tetapi
juga menginternalisasikannya melalui tindakan nyata. Temuan juga mengungkap
bahwa siswa telah mencapai tingkat kedewasaan beragama yang tinggi: mereka
mempertahankan keyakinan pribadi tanpa mengorbankan komitmen terhadap
etika sosial inklusif suatu manifestasi dari bounded tolerance. Respons kognitif
terbuka, afektif positif (nyaman, aman, diakui), serta perilaku proaktif (seperti
saling mengingatkan waktu ibadah atau merancang acara bersama) menunjukkan
bahwa toleransi telah bergeser dari nilai yang diajarkan menjadi norma kolektif.
Faktor pendukung utama meliputi kompetensi guru berbasis moderasi beragama,
kepemimpinan sekolah yang visioner, serta sinergi dengan nilai kearifan lokal
menjadikan PAI sebagai wahana strategis pembinaan karakter Pancasila di sekolah
umum.

DAFTAR RUJUKAN

Adha, M. and Darmiyanti, A. (2022). “Implementasi pendidikan karakter islam
dalam pembelajaran pendidikan agama islam masa pandemi covid-19 di
sekolah dasar.” Edukatif Jurnal Ilmu Pendidikan, 4(1), 917-924.
https:/ /doi.org/10.31004 / edukatif.v4i1.2008

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 90

Copyright; Ainurrifda Sakinatullatifah, Amaliya Fajriyyatin


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i1.2008

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

Banks, J. A. (2019). Cultural Diversity and Education: Foundations, Curriculum, and
Teaching (6th ed.). Routledge.

Faturrahman, M., Afriyadi, M., Romlah, L., Baharudin, B., & Sabira, Q. (2025).
“Analisis trend pendidikan multikultural dalam konteks pendidikan islam
di sma : systematic literature review.” Manajerial Jurnal Inovasi Manajemen
Dan Supervisi Pendidikan, 5(2), 350-365.
https:/ /doi.org/10.51878 /manajerial.v5i2.5348

Fitriani, D., & Suryani, A. (2024). “Tantangan Implementasi Moderasi Beragama
dalam Pembelajaran PAI di Sekolah Umum”. Jurnal Pendidikan Islam
Indonesia, 8(1), 45-60. https:/ /doi.org/10.21070/jpii.v8il.2021

Fitriani, D., & Suryani, A. (2024). Digital literacy and religious moderation among junior
high school students. Journal of Islamic Education Research, 7(1), 34-50.
https:/ /doi.org/10.18860 /jier.v7i1.32215

Haynes, F. (2023). Tolerance Education in Plural Societies: From Theory to Practice.
Journal of Moral Education, 52(1), 45-61.
https:/ /doi.org/10.1080/03057240.2022.2094734

Hazmar, A. and Saputri, A. (2024). “Aktivitas projek penguatan profil pelajar
pancasila dalam membentuk toleransi antar agama pada mata pelajaran
pendidikan agama islamdi smkn 1 kuala cenaku”. Al-Fikra Jurnal Ilmiah
Keislaman, 23(2), 254. https:/ /doi.org/10.24014/af.v23i2.35115

Hermawan, A. (2022). “Pendidikan multikultural berbasis nilai lokal: Studi kasus di
sekolah Indonesia”. Pustaka Pelajar.

Hermawan, A. (2022). “Pendidikan Multikultural dalam Pembelajaran PAI: Strategi
dan Tantangan di Sekolah Umum”. Tarbiyah: Jurnal IImiah Pendidikan,
15(2), 112-128.

Hilali, M. (2023). “Implementasi kurikulum merdeka belajar pada mata pelajaran
pendidikan agama islam (pai) dalam mewujudkan profil pelajar pancasila di
smpn 1 soko kabupaten tuban.” Progressive of Cognitive and Ability, 2(3),
103-111. https:/ /doi.org/10.56855/ipr.v2i3.484

Normilawati, N. (2025). Eksplorasi nilai-nilai kearifan lokal dalam pendidikan
multikultural kurikulum merdeka. Scientiva, 1(1), 1-10.
https:/ /doi.org/10.62504 / scientiva.v1il

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2022). “Modul pengembangan kompetensi
moderasi beragama untuk guru PAI”. Direktorat Jenderal Pendidikan Islam.

Kementerian Agama RI. (2022). Modul Moderasi Beragama untuk Pendidik. Jakarta:
Direktorat Jenderal Pendidikan Islam.

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi. (2023). Panduan
Implementasi Kurikulum Merdeka. Jakarta: Kemdikbudristek.

Kurniawan, B. (2023). “Interaksi Sosial Lintas Agama di Kalangan Remaja Sekolah
Menengah. Jurnal Sosiologi Pendidikan”, 7(1), 33-47.

Lisa, R., Buwono, S., Barella, Y., Aminuyati, A., & Wiyono, H. (2024). Penanaman
nilai multikultural dalam mengembangkan sikap toleransi sosial pada
peserta didik di smp negeri 2 singkawang. PTK Jurnal Tindakan Kelas, 4(2),
305-315. https:/ /doi.org/10.53624 / ptk.v4i2.359

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 91

Copyright; Ainurrifda Sakinatullatifah, Amaliya Fajriyyatin


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.51878/manajerial.v5i2.5348
https://doi.org/10.21070/jpii.v8i1.2021
https://doi.org/10.18860/jier.v7i1.32215
https://doi.org/10.1080/03057240.2022.2094734
https://doi.org/10.24014/af.v23i2.35115
https://doi.org/10.56855/jpr.v2i3.484
https://doi.org/10.62504/scientiva.v1i1
https://doi.org/10.53624/ptk.v4i2.359

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

Muhaimin, A. (2020). Paradigma pendidikan Islam: Upaya mengefektifkan pendidikan
agama Islam di sekolah. Surabaya: Remaja Rosdakarya.

Muhaimin. (2020). Rekonstruksi Pendidikan Islam: Paradigma Baru Pendidikan Islam di
Indonesia. Depok: Rajawali Pers.

Nasution, A. R. (2021). “Nilai-nilai Toleransi dalam Al-Qur’an dan Relevansinya
bagi Pendidikan Multikultural”. Jurnal Ilmiah Didaktika, 22(1), 1-14.
Nuryanto, T. (2021). “Praktik Toleransi dalam Ekstrakurikuler Sekolah Menengah”.

Jurnal Ilmu Pendidikan, 27(3), 401-415.

Prasetyo, A., & Susilowati, E. (2022). Pembelajaran Kolaboratif Lintas Agama
sebagai Strategi Penguatan Moderasi Beragama di Sekolah Menengah. Jurnal
Pendidikan Karakter, 12(2), 189-204.
https:/ /doi.org/10.21831/jpk.v12i2.45671

Purnami, N. and Nurhidayati, W. (2024). “Meningkatkan nilai kebhinekaan global
melalui bahan ajar berbasis budaya lokal di kelas tiga sd bali bilingual
school.” Dharmas Education Journal (De_journal), 5(2), 1144-1151.
https:/ /doi.org/10.56667/dejournal.v5i2.1618

Rachmawati, N., Marini, A., Nafiah, M., & Nurasiah, I. (2022). Projek penguatan
profil pelajar pancasila dalam impelementasi kurikulum prototipe di sekolah
penggerak jenjang sekolah dasar. Jurnal Basicedu, 6(3), 3613-3625.
https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i3.2714

Rahman, F. A. (2021). “Religious education and social cohesion in plural societies.” Al-
Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 59(2), 321-344.
https:/ /doi.org/10.14421 / ajis.2021.592-321

Rahman, F. A. (2021). “Tantangan Pendidikan Agama dalam Mewujudkan
Moderasi Beragama di Sekolah”. Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam,
12(2), 189-204.

Rahmawati, E., Wardhani, N., & Ummabh, S. (2023). Pengaruh proyek profil pelajar
pancasila terhadap karakter bernalar kritis peserta didik. Jurnal Educatio
Fkip Unma, 9(2), 614-622. https://doi.org/10.31949/educatio.v9i2.4718
Santoso, W. (2024).

Sutanto, S. (2024). Studi kasus penerapan prinsip understanding by design pada
pembelajaran matematika kelas 5 di sd negeri 1 selo kecamatan tawangharjo.
JGSD, 1(3), 27-34. https:/ /doi.org/10.70277 /jgsd.v1i3.4

Wright, S. C., Aron, A., McLaughlin-Volpe, T., & Ropp, S. A. (1997). The extended
contact effect: Knowledge of cross-group friendships and prejudice. Journal of
Personality and Social Psychology, 73(1), 73-90.
https:/ /doi.org/10.1037/0022-3514.73.1.73

Zamroni. (2020). Pendidikan kewargaan dan demokrasi: Membangun karakter bangsa.
Pusat Studi Pancasila, Universitas Gadjah Mada.

Zamroni. (2020). Pendidikan Untuk Demokrasi Dan Toleransi. Jakarta: PSAP
Muhammadiyah.

Zuhdi, M. H. (2019). Pendidikan Karakter dan Multikultural dalam Perspektif Islam.
Jakarta: RajaGrafindo Persada

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 92

Copyright; Ainurrifda Sakinatullatifah, Amaliya Fajriyyatin


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.21831/jpk.v12i2.45671
https://doi.org/10.56667/dejournal.v5i2.1618
https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i3.2714
https://doi.org/10.14421/ajis.2021.592-321
https://doi.org/10.70277/jgsd.v1i3.4
https://doi.org/10.1037/0022-3514.73.1.73

