
IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  68 
 
Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi 

 
Kajian Perspektif Ian G. Barbour Mengenai Hubungan Sains Dan Agama 
(Model Konflik, Independensi, Dialog, Dan Integrasi Serta Implikasinya di Era Modern) 
 
Ade Solihah1, Ismu Fahsa Rohaliana2, Anisa Rahmasari3, Arditya prayogi4  
UIN K.H Abdurrahman Wahid Pekalongan, Indonesia1-4 

Email Korespondensi: ade.solihah@mhs.uingusdur.ac.id, ismu.fahsa.rohaliana@mhs.uingusdur.ac.id, 
anisa.rahmasari@mhs.uingusdur.ac.id , arditya.prayogi@uingusdur.ac.id                                                     

 

Article received: 03 November 2025, Review process: 10 Januari 2026, 
Article Accepted: 23 Januari 2026, Article published: 02 Februari 2026 

 

ABSTRACT  
The relationship between science and religion in the modern era requires a conceptual 
framework that not only explains their epistemological differences but also opens pathways 
for the harmonization of scientific and spiritual values in the development of knowledge and 
education. This study aims to systematically analyze Ian G. Barbour’s models of the science–
religion relationship, namely conflict, independence, dialogue, and integration, and to 
examine their relevance within contemporary scholarly and intellectual contexts. The 
research employs a descriptive-analytical approach based on a comprehensive literature 
review of Barbour’s major works and related academic sources to identify the characteristics, 
epistemological assumptions, and normative implications of each model. The findings 
indicate that the dialogue and integration models offer the most constructive potential for 
bridging tensions between scientific rationality and religious values, as they promote 
openness, intellectual collaboration, and the reinforcement of ethical dimensions in the 
advancement of science. The implications of this study highlight the importance of 
strengthening a holistic and contextual academic and educational paradigm that balances 
scientific progress with the cultivation of spiritual values in modern life. 
Keywords: Science and Religion, Ian G. Barbour, Relationship, Model 

 

ABSTRAK  
Relasi antara sains dan agama pada era modern menuntut suatu kerangka konseptual yang 
tidak hanya mampu menjelaskan perbedaan epistemologis keduanya, tetapi juga membuka 
ruang harmonisasi nilai ilmiah dan spiritual dalam pengembangan pengetahuan dan 
pendidikan. Penelitian ini bertujuan menganalisis secara sistematis model hubungan sains 
dan agama menurut perspektif Ian G. Barbour yang meliputi konflik, independensi, dialog, 
dan integrasi, serta menelaah relevansinya dalam konteks pemikiran dan praktik keilmuan 
kontemporer. Metode yang digunakan adalah pendekatan deskriptif-analitis berbasis kajian 
pustaka dengan menelaah karya-karya utama Barbour dan literatur akademik terkait guna 
mengidentifikasi karakteristik, asumsi epistemologis, serta implikasi normatif dari masing-
masing model. Hasil kajian menunjukkan bahwa model dialog dan integrasi memiliki potensi 
paling konstruktif dalam menjembatani ketegangan antara rasionalitas ilmiah dan nilai-nilai 
keagamaan, karena keduanya mendorong keterbukaan, kolaborasi intelektual, dan penguatan 
dimensi etis dalam pengembangan ilmu pengetahuan. Implikasi penelitian ini menegaskan 
pentingnya penguatan paradigma pendidikan dan wacana akademik yang bersifat holistik, 
kontekstual, dan berorientasi pada keseimbangan antara kemajuan sains dan pembentukan 
nilai spiritual dalam kehidupan modern. 
Kata Kunci: Sains dan Agama, Ian G. Barbour, Hubungan, Model. 

 
 

 

                  IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                          e-ISSN 2987-1298 
                      http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan        p-ISSN 3025-9150 
                    Volume 4 Nomor 1 Februari 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/ihsan.v4i1.2892    

 

 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:ade.solihah@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:ismu.fahsa.rohaliana@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:anisa.rahmasari@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:arditya.prayogi@uingusdur.ac.id
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://doi.org/10.61104/ihsan.v4i1.2892


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  69 
 
Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi 

PENDAHULUAN  
Hubungan antara sains dan agama telah menjadi topik diskusi yang panjang 

dalam sejarah pemikiran manusia. Sejak masa Renaisance hingga era modern, relasi 
antara keduanya sering dipandang melalui berbagai paradigma, mulai dari 
pertentangan hingga upaya harmonisasi. Perkembangan ilmu pengetahuan yang 
begitu pesat pada abad ke-19 dan 20 memunculkan berbagai perdebatan tentang 
posisi agama dalam menjelaskan realitas. Sebagian kalangan memandang bahwa 
sains dan agama tidak dapat dipertemukan karena perbedaan metodologis dan 
epistemologis yang mendasar. Namun, sebagian lainnya justru berupaya 
membangun dialog dan integrasi agar keduanya dapat saling melengkapi dalam 
memahami kebenaran secara utuh (Junaedi, 2018).  

Ian G. Barbour, seorang teolog sekaligus fisikawan asal Amerika, merupakan 
tokoh yang berperan besar dalam menguraikan hubungan sains dan agama secara 
sistematis. Dalam karyanya Religion in an Age of Science (1990), Barbour 
memperkenalkan empat model hubungan, yaitu konflik, independensi, dialog, dan 
integrasi. Tipologi ini memberikan kerangka analisis yang komprehensif untuk 
memahami dinamika interaksi antara ilmu dan kepercayaan. Model konflik 
menggambarkan pertentangan mendasar antara klaim kebenaran ilmiah dan 
keagamaan, sedangkan model independensi menekankan pemisahan wilayah kerja 
antara keduanya. Model dialog dan integrasi kemudian menawarkan bentuk 
hubungan yang lebih konstruktif dengan menekankan komunikasi, kerja sama, dan 
penyatuan nilai-nilai spiritual serta rasionalitas ilmiah.(Warisin 2018). 

Dalam konteks era modern yang ditandai oleh kemajuan teknologi, 
globalisasi informasi, dan krisis moralitas, pemikiran Barbour menjadi relevan 
untuk dikaji kembali. Integrasi antara sains dan agama dibutuhkan untuk 
membangun keseimbangan antara kemajuan intelektual dan spiritual. Sains tanpa 
agama dapat kehilangan arah etis, sedangkan agama tanpa sains berpotensi terjebak 
dalam dogmatisme yang tidak kontekstual. Oleh karena itu, telaah terhadap model 
hubungan sains dan agama menurut Barbour dapat memberikan kontribusi penting 
bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan pendidikan keagamaan yang lebih 
holistik.  

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam keempat model 
hubungan sains dan agama yang dikemukakan oleh Ian G. Barbour serta 
implikasinya terhadap perkembangan pemikiran di era modern. Melalui 
pendekatan deskriptif-analitis, diharapkan kajian ini dapat memberikan 
pemahaman komprehensif mengenai bagaimana sains dan agama dapat saling 
berinteraksi secara produktif tanpa menegasikan peran masing-masing. 

 
METODE  

Metode penelitian dalam artikel ini menggunakan pendekatan deskriptif-
analitis yang bertujuan mengkaji secara mendalam empat model hubungan antara 
sains dan agama menurut Ian G. Barbour, yaitu model konflik, independensi, 
dialog, dan integrasi. Pendekatan deskriptif mengacu pada upaya menggambarkan 
secara sistematis konsep dan karakteristik tiap model tersebut berdasarkan kajian 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  70 
 
Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi 

pustaka dari berbagai sumber teoretis dan pemikiran tokoh terkait. Metode analitis 
digunakan untuk menelaah implikasi dan relevansi model-model tersebut dalam 
konteks era modern, khususnya bagaimana hubungan sains dan agama dapat 
saling berinteraksi secara produktif tanpa menegasikan peran masing-masing.  

Data penelitian diperoleh melalui studi literatur yang komprehensif 
terhadap buku, jurnal, artikel ilmiah, dan kajian akademik lainnya yang membahas 
hubungan antara sains dan agama. Analisis data dilakukan dengan mengkaji 
argumentasi teoretis, membandingkan konsep yang dikemukakan oleh Barbour, 
serta menilai aplikasinya terhadap pemikiran kontemporer dan perkembangan 
pendidikan keagamaan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti memberikan 
pemahaman yang komprehensif dan kritis mengenai dinamika interaksi antara 
ilmu pengetahuan dan kepercayaan di masa kini. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Pengertian model konflik, independen, dialog, dan integrasi dalam hubungan 
antara ilmu dan agama 
1. Model Konflik 

Konflik merupakan keadaan di mana dua hal saling menolak atau 
bertentangan secara mendalam, masing-masing mengklaim kebenaran sendiri yang 
tidak dapat disatukan dengan yang lain. 

Sebuah kepercayaan bahwa sains dan agama pada dasarnya tidak bisa 
disatukan. Alasan utama mereka adalah bahwa agama tidak dapat secara jelas 
membuktikan kebenaran ajarannya, sementara sains mampu melakukannya. 
Agama berusaha untuk tetap tenang dan enggan memberikan petunjuk yang jelas 
mengenai bukti adanya Tuhan. Di sisi lain, ilmu pengetahuan ingin menguji setiap 
hipotesis dan teorinya berdasarkan "pengalaman". Agama tidak dapat melakukan 
hal tersebut dengan cara yang memuaskan pihak yang netral, menurut klaim kaum 
skeptis; oleh karena itu, mestilah ada suatu “konflik” antara pendekatan 
pemahaman ilmiah dan pemahaman religious  (Sutarto, 2018).  

Model konflik antara Islam dan sains didasarkan pada asumsi bahwa sains 
dan agama adalah dua kekuatan yang saling bertentangan, terutama ketika 
berbicara tentang asal-usul alam semesta, kehidupan, dan fenomena alam. 
Pendekatan ini sering muncul ketika ada pertentangan antara temuan ilmiah dan 
tafsiran literal dari teks agama. Dalam konteks Islam, model konflik ini jarang 
diterima secara luas. Sebagian besar umat Islam tidak melihat pertentangan 
langsung antara temuan ilmiah modern dan ajaran agama mereka. Namun, ada 
beberapa area yang menjadi titik perdebatan, seperti teori evolusi. Beberapa 
cendekiawan Muslim menganggap evolusi sebagai tantangan terhadap narasi 
penciptaan manusia dalam Al-Qur'an, sementara yang lain mencari cara untuk 
mendamaikan keduanya melalui interpretasi yang lebih metaforis atau simbolis 
(Diska Firzan, 2024).  

Pandangan ini menempatkan sains dan agama dalam dua sisi yang 
bertentangan. Dalam paradigma konflik Barbour menjelaskan bahwa seorang 
ilmuwan tidak akan begitu saja percaya pada kebenaran Sanis. Sedangkan di satu 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  71 
 
Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi 

sisi agama dinilai tidak mampu menjelaskan dan membuktikan kepercayaannya 
secara empiris dan rasional. Dengan demikian para saintis beranggapan bahwa 
kebenaran hanya bisa diperoleh melalui sains bukan oleh agama. Sebaliknya para 
agamawan beranggapan bahwa sains tidak punya otoritas untuk menjelaskan 
semua hal karena keterbatasan akal sebagai instrumen sains yang dimiliki oleh 
manusia. 
2. Independensi 

Merupakan kondisi dimana kedua hal berjalan secara terpisah dan tidak 
saling mempengaruhi atau mencampuri wilayah masing-masing. Agama dan ilmu 
memiliki domain atau wilayah yang berbeda dan tidak saling mengganggu.  

Pandangan yang kedua ini menganggap bahwa agama dan sains memiliki 
wilayah yang berbeda dan berdiri sendiri. Sehingga tidak perlu adanya dialog 
antara keduanya. Pandangan ini adalah cara yang dipakai untuk memisahkan 
konflik antara sains dan agama (Hasan Baharun, 2011). Letak perbedaan mendasar 
antara sains dan agama sebagaimana pendapatnya Langdon Gilkey dalam bukunya 
Barbour sebagai berikut, 1) Sains menjelaskan data obyektif, umum, dan berulang-
ulang. Sedangkan agama bercakap tentang eksistensi tatanan dan keindahan, 2) 
Sains mengajukan pertanyaan “bagaimana”, sementara agama menyodorkan 
pertanyaan “mengapa”, 3) Dasar otoritas sains adalah koherensi logis dan 
kesesuaian eksperimental, sementara dalam agama berasal dari Tuhan/wahyu, 4) 
Sains bersifat prediktif dan kuantitatif, sementara agama cenderung menggunakan 
bahasa simbolis dan analogis karena sifat transenden yang melekat pada diri Tuhan 
(Warisin, 2018). 

Independensi berarti kedua hal tersebut berjalan secara terpisah dan tidak 
saling mempengaruhi atau mencampuri wilayah masing-masing. Agama dan ilmu 
memiliki domain atau wilayah yang berbeda dan tidak saling mengganggu. Prinsip 
ini dapat membantu mencegah konflik antara agama dan sains yang sering muncul 
ketika ada klaim atau penafsiran yang bertentangan antara keduanya. Dengan 
mengakui independensi, agama dan sains dapat saling menghormati dan hidup 
berdampingan dengan damai. Namun, penting untuk diingat bahwa prinsip 
independensi tidak berarti bahwa agama dan sains tidak saling berdampak atau 
tidak dapat berinteraksi. Terdapat juga ruang bagi dialog, kolaborasi, dan integrasi 
di antara keduanya (Hatija, 2024).  

Pada intinya, prinsip independensi memungkinkan agama dan sains untuk 
hidup berdampingan dengan damai dengan mengakui bahwa mereka memiliki 
domain pengetahuan yang berbeda dan dapat mencapai kebenaran dengan 
pendekatan yang berbeda pula. Hal ini dapat mendorong dialog, penghormatan, 
dan pemahaman yang lebih baik antara kedua bidang tersebut. 
3. Dialog 

Model dialog dalam hubungan antara ilmu dan agama adalah pendekatan 
di mana kedua ranah ini saling bertemu dan berdiskusi secara terbuka untuk 
mencari pengertian bersama, bukan untuk berkompetisi atau saling meniadakan. 
Model dialog menekankan pentingnya komunikasi yang jujur dan keterbukaan 
untuk memahami perbedaan, dengan tujuan membangun toleransi dan harmoni. 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  72 
 
Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi 

Dialog ini bisa berupa pertukaran gagasan teologis, pengalaman keagamaan, serta 
kerjasama sosial yang mendukung kehidupan bersama yang damai di tengah 
pluralitas keilmuan dan keagamaan. 

Dialog ini dianggap lebih efektif dalam upaya mengubah sikap, pendapat, 
atau perilaku seseorang, karena sifatnya dialogis, berupa percakapan dan juga 
adannya model Dialog Aksi yang merupakan bentuk kerjasama antar umat 
beragama dapat diparafrase sebagai Pendekatan dialog aksi merupakan kolaborasi 
antar pemeluk agama. Para ahli sepakat bahwa pendekatan dialog aksi, dalam 
berbagai bentuk kerjasama antar pemeluk agama, dilakukan untuk misi 
kemanusiaan (Malau, 2024). 
4. Integrasi  

Model integrasi dalam hubungan antara ilmu dan agama adalah pendekatan 
yang menyatukan ilmu pengetahuan dan agama dalam suatu kesatuan yang 
harmonis, sehingga keduanya tidak berdiri secara terpisah atau bertentangan, 
melainkan saling melengkapi dan memperkaya. Model ini berupaya 
menggabungkan perspektif dan metodologi agama dengan keilmuan sehingga 
keduanya menjadi satu kesatuan yang utuh dan terpadu dalam memahami 
kenyataan dan kebenaran. Integrasi ini bisa terjadi pada berbagai tingkatan, mulai 
dari teori, metodologi, hingga penerapan praktis dalam kehidupan dan 
pendidikan. 

Menurut jurnal yang membahas paradigma integratif-interkonektif, model 
integrasi ini merupakan upaya penyatuan keilmuan Islam dengan ilmu 
pengetahuan umum dengan menggunakan jembatan filsafat sebagai penghubung, 
sehingga membentuk hubungan triadik antara ilmu, agama, dan filsafat. Contoh 
praktisnya adalah bagaimana kurikulum pendidikan dapat mengintegrasikan 
pendidikan agama dan ilmu pengetahuan sehingga saling mendukung dalam 
pembentukan karakter dan pengetahuan. 

Beberapa model integrasi yang dikenal menurut Armahedi Mahzar antara 
lain, 1) Model Monadik: ilmu dan agama merupakan satu kesatuan yang tidak 
terpisahkan, 2) Model Diadik: ilmu dan agama berbeda tetapi bisa berinteraksi dan 
saling melengkapi, 3) Model Triadik: ditambahkan unsur filsafat sebagai jembatan 
antara ilmu dan agama (Aminuddin, 2010). 

Amin Abdullah menggambarkan konsep integrasi interkoneksi ini dengan 
visualisasi jaring laba-laba keilmuan (scientific spider web) sebagai miniatur 
sederhana agar lebih mudah untuk dipahami. Secara teoritis konsep keilmuan yang 
integratif interkonektif adalah konsep keilmuan yang terpadu dan terkait antara 
keilmuan agama (an-nash) dengan keilmuan alam dan sosial (al-ilm) dengan harapan 
akan menghasilkan sebuah output yang seimbang etis filosofis (al-falsafah). 

Konsep aktivitas keilmuan pada lingkar 1 jaring laba-laba (Kalam, Tasawuf, 
Falsafah, Hadis, Tarikh, Fiqih, Tafsir, Lughoh) belum mampu memasuki diskusi ilmu-
ilmu sosial kontemporer, tergambar jalur lingkar 2 jaring laba-laba (Antropologi, 
Sosiologi, Psikologi, filsafat dan berbagai teori pendekatan yang ditawarkan), berakibat 
terjadi jurang wawasan keislaman yang tidak terjembatani antara ilmu klasik 
dengan ilmu keislaman baru yang telah memanfaatkan analisis ilmu-ilmu sosial dan 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  73 
 
Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi 

humaniora kontemporer, lebih-lebih pada tataran lingkar lapis 3 berkenaan isu-isu 
sosial, politik, ekonomi, keagamaan, militer, gender, lingkungan, ilmu-ilmu sosial 
kontemporer pasca modern (Izudin, 2015). 

Amin Abdullah menyatakan bahwa jaring laba-laba keilmuan yang dia 
cetuskan adalah sebagai ekplorasi lebih dalam, upaya untuk menjadikan Islam 
sebagai paradigma ilmu umum. Agama di sini sebagai kontrol terhadap 
perkembangan ilmu bukan sebagai penghambat ilmu. Agama tanpa ilmu hanya 
akan bermakna ranah ritual ibadah dan aqidah semata, sedangkan ilmu tanpa 
agama akan menjadikan seorang ilmuwan hanya sebagai robot, asing terhadap nilai 
dan moralatis terhadap apa yang telah dia kerjakan dan dampaknya terhadap umat 
manusia. 

 
Karakteristik model konflik, independen, dialog, dan integrasi 

Ilmu dan agama tidak selamanya berada dalam pertentangan dan 
ketidaksesuaian. Banyak kalangan yang berusaha mencari hubungan antara 
keduanya. Sekelompok orang berpendapat agama tidak mengarahkan pada jalan 
yang dikehendakinya dan agama juga tidak memaksakan ilmu untuk tunduk pada 
kehendaknya. Kelompok lain berendapat bahwa ilmu dan agama tidak akan perbah 
ditemukan, keduanya adalah entitas yang berbeda dan berdiri sendiri, memiliki 
wilayah yang terpisah baik dari segi objek fomal-material, metode penelitian, 
kriteria kebenaran, serta peran yang dimainkan (Abdullah, 2022). 

Menurut Wahyu Nugroho, Gregory R. Peterson mencatat adanya berbagai 
lembaga, penerbitan, seminar, dan konferensi yang secara khusus berupaya 
merumuskan model hubungan ideal antara ilmu dan agama  sekaligus 
menunjukkan antusiasme besar di ranah akademik. Hal ini dapat dilihat dari karya 
tokoh-tokoh penting, misalnya Ian G. Barbour melalui bukunya Religion in an Age 
of Science (1990), Nancey Murphy dengan Theology in the Age of Scientific 
Reasoning (1990), Philip Hefner lewat The Human Factor (1993), Arthur Peacocke 
melalui Theology for a Scientific Age (1993), dan sejumlah penulis lainnya. 

Sementara itu, di Indonesia, diskursus mengenai integrasi ilmu pengetahuan 
dan Islam dalam berbagai bidang interdisipliner juga masih berkembang dengan 
cukup intens. Ian G. Barbour, yang dikenal sebagai salah satu pemikir utama dalam 
kajian relasi antara sains dan agama, telah menawarkan peta konseptual mengenai 
kemungkinan bentuk interaksi keduanya. Melalui tipologi pemikirannya, Barbour 
memperlihatkan adanya keragaman pendekatan yang bisa dipilih dalam 
memahami hubungan agama dan sains terhadap disiplin ilmu tertentu. Empat pola 
utama yang ia ajukan meliputi konflik, independensi, dialog, dan integrasi masing-
masing dengan karakteristik yang berbeda (Junaedi, 2018). 
1. Tipologi Konflik 

Tipologi konflik mulai mencuat pada abad ke-19, terutama melalui dua karya 
besar yang sangat berpengaruh, yaitu History of the Conflict between Religion and 
Science oleh J.W. Draper serta History of the Warfare of Science with Theology in 
Christendom oleh A.D. White. Pandangan ini menempatkan sains dan agama pada 
posisi yang saling berseberangan secara ekstrem. Keduanya dipandang 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  74 
 
Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi 

memberikan pernyataan yang kontradiktif, sehingga manusia dianggap harus 
memilih salah satu di antaranya. Para pendukung masing-masing kubu pun 
membentuk kelompok yang mengambil posisi berlawanan; sains menolak 
eksistensi agama, demikian pula agama menolak otoritas sains. Masing-masing 
hanya mengakui kebenaran dalam ranahnya sendiri. 

Bagi para pemikir yang meyakini konflik tersebut, ada beberapa alasan 
mengapa agama dianggap tidak bisa didamaikan dengan sains. Pertama, agama 
dinilai tidak mampu memberikan bukti tegas atas kebenaran ajarannya, sementara 
sains dapat menguji kebenarannya melalui metode empiris. Kedua, agama 
cenderung bersifat tertutup dan tidak menunjukkan bukti nyata tentang 
keberadaan Tuhan, sedangkan sains justru menekankan pengujian hipotesis dan 
teori berdasarkan pengalaman serta observasi. 

Pertentangan yang muncul di Eropa kala itu tidak lepas dari sikap keras 
kaum agamawan Kristen yang hanya mengakui kebenaran absolut dari Kitab 
Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru. Siapa pun yang menolak ajaran tersebut 
dianggap kafir dan layak dihukum. Sebaliknya, para ilmuwan melakukan 
penelitian ilmiah yang sering kali menghasilkan temuan yang bertolak belakang 
dengan keyakinan gereja. Akibatnya, banyak ilmuwan menjadi korban penindasan 
bahkan kekejaman pihak gereja. 

Di sisi lain, sebagian ilmuwan beranggapan bahwa metode ilmiah 
merupakan satu-satunya sumber pengetahuan yang valid. Mereka bahkan 
memaksakan otoritas sains ke wilayah di luar ranahnya. Sementara itu, agama bagi 
sebagian saintis Barat dianggap subjektif, tertutup, dan sulit berubah. Keimanan 
dianggap tidak dapat diterima karena tidak didasarkan pada data publik yang 
dapat diuji melalui eksperimen sebagaimana sains (Junaedi, 2018). 

Dalam tipologi konflik, Barbour memandang bahwa sains dan agama berada 
pada posisi yang saling berlawanan serta penuh pertentangan karena perbedaan 
mendasar di antara keduanya. Oleh karena itu, menurutnya tidak ada jalan tengah 
selain memilih salah satu secara mutlak, yakni menolak agama dan sepenuhnya 
menerima sains, atau sebaliknya, menerima agama sepenuhnya dengan menolak 
sains. Dengan demikian, dalam pandangan ini agama dan sains tidak hanya 
dipahami sebagai dua entitas yang berbeda, tetapi juga dianggap saling 
bertentangan (Selfiyana, 2014). 
2. Tipologi Independensi 

Pendekatan independensi dalam melihat hubungan antara ilmu dan agama, 
khususnya dalam tradisi Islam, menegaskan bahwa keduanya memiliki ranah yang 
jelas dan terpisah. Pandangan ini mengakui bahwa agama dan ilmu berjalan dengan 
metodologi, bahasa, serta tujuan yang berbeda, sehingga keduanya dapat 
berkembang berdampingan tanpa harus saling menegasikan.  

Menurut pendekatan ini, baik agama maupun ilmu pengetahuan memiliki 
kebenarannya masing-masing selama tetap berada dalam lingkup kajiannya. 
Agama dipandang sebagai sumber nilai, makna, dan orientasi spiritual, sedangkan 
ilmu pengetahuan berfokus pada fakta empiris serta penjelasan rasional mengenai 
fenomena alam. Oleh karena itu, mempertemukan atau meleburkan keduanya 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  75 
 
Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi 

dianggap tidak tepat, karena justru dapat menimbulkan bias dan mengaburkan ciri 
khas masing-masing.  

Pemisahan tersebut biasanya didasarkan pada perbedaan objek kajian, 
wilayah rujukan, dan metode yang digunakan. Sains berurusan dengan realitas 
yang dapat diobservasi dan diuji, sedangkan agama mengkaji persoalan keyakinan, 
moralitas, dan tujuan hidup. Dengan demikian, pendekatan independensi 
memungkinkan ilmu dan agama tetap berdiri pada posisinya masing-masing, 
namun tetap dapat hidup berdampingan secara damai dan harmonis (Abdullah, 
2022). 
3. Tipologi Dialog 

Pandangan ini menghadirkan hubungan antara sains dan agama melalui 
interaksi yang lebih positif dibandingkan dengan pendekatan konflik maupun 
independensi. Ditekankan bahwa keduanya memiliki titik temu yang dapat 
dijadikan ruang dialog, bahkan berpotensi untuk saling melengkapi. Dialog antara 
sains dan agama dilakukan dengan menyoroti kemiripan pada metode maupun 
konsep. Misalnya, salah satu bentuk dialog adalah membandingkan metode yang 
digunakan dalam sains dan agama untuk menemukan kesamaan serta perbedaan 
di antara keduanya. 

Ian G. Barbour mencontohkan bentuk dialog ini melalui penggunaan model 
konseptual dan analogi dalam menjelaskan sesuatu yang tidak dapat diamati secara 
langsung. Dialog juga dapat menjadi sarana untuk menanggapi pertanyaan-
pertanyaan fundamental yang berada di batas jangkauan ilmu pengetahuan, 
seperti: mengapa alam semesta tersusun dengan keteraturan yang bisa dipahami 
manusia? Dalam konteks ini, ilmuwan dan teolog dapat menjadi mitra dalam proses 
penjelasan, dengan tetap menjaga keutuhan bidang masing-masing. 

Para pendukung pendekatan dialog beranggapan bahwa meskipun agama 
dan sains berbeda secara logis maupun linguistik, dalam praktik kehidupan nyata 
keduanya tidak dapat dipisahkan secara kaku sebagaimana diasumsikan 
pendekatan independensi. Sejarah menunjukkan bahwa agama turut berperan 
dalam perkembangan sains, sementara kosmologi ilmiah juga memberi pengaruh 
pada pemikiran teologis. Dalam perdebatan filosofis modern mengenai hakikat 
ilmu, tampak bahwa metode sains dan teologi tidak sepenuhnya berbeda. Oleh 
karena itu, relasi keduanya kini tidak lagi ditempatkan dalam kerangka konflik 
maupun independensi. Melalui pendekatan dialogis, sains tidak lagi dilihat sebagai 
sesuatu yang sepenuhnya netral dan objektif, sementara teologi pun tidak sekadar 
dianggap subjektif. Kesamaan baik pada level konsep maupun metode membuka 
ruang interaksi antara keduanya secara konstruktif, sembari tetap menjaga identitas 
masing-masing (Junaedi, 2018). 
4. Tipologi Integrasi 

Integrasi ilmu dan agama berarti upaya untuk meciptakan format baru 
antara menghubungkan ilmu/sains dan Islam. Pembelajaran integratif dapat 
dipahami sebagai suatu pendekatan pembelajaran yang memadukan berbagai 
materi ajar maupun beberapa disiplin ilmu yang saling berhubungan. Integrasi ini 
dilakukan secara selaras agar siswa memperoleh pengalaman belajar yang lebih 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  76 
 
Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi 

bermakna. Model pembelajaran ini berupaya menghubungkan berbagai bidang 
pengetahuan dengan realitas kehidupan sehari-hari, sehingga selaras dengan 
kebutuhan, kemampuan, dan perkembangan peserta didik. 

Dalam ranah hubungan antara ilmu dan agama, integrasi keduanya menjadi 
bentuk kolaborasi untuk menyingkap realitas secara lebih utuh. Tujuan dari 
integrasi tersebut adalah menghadirkan pemahaman yang komprehensif sehingga 
ilmu pengetahuan dan agama mampu memberi kontribusi yang signifikan bagi 
kehidupan manusia. Upaya ini berangkat dari dasar keyakinan ontologis yang 
kokoh, yakni pengakuan terhadap keberadaan Zat Yang Maha Pencipta dan Maha 
Kuasa (Qolbiyah, 2023). 

 
Relevansi Pemikiran Ian G. Barbour di Era Kontemporer 

Pemikiran Ian G. Barbour (1923-2013) mengenai hubungan antara sains dan 
agama memiliki relevansi yang mendalam dan berkelanjutan dalam wacana 
kontemporer. Sebagai fisikawan dan teolog, Barbour menyajikan kerangka kerja 
sistematis yang memungkinkan analisis dan dialog yang lebih konstruktif antara 
kedua bidang tersebut, melampaui polarisasi konflik tradisional. 

Pemikiran Barbour saat ini sangat penting untuk mengembangkan diskusi 
mengenai hubungan antara sains dan agama. Hal ini terutama terlihat dalam 
konteks zaman modern yang ditandai dengan kemdajuan dalam ilmu pengetahuan 
dan teknologi serta pencarian nilai-nilai spiritual. 

Pertama, dalam pendekatan dialogis dan integrastif sebagai alternatif 
konstruktif. Barbour menolak pemisahan tegas antara konflik dan keselarasan total. 
Metode dialogis yang digunakannya menunjukkan bahwa sains dan agama tidak 
perlu saling merugikan, tetapi bisa saling mendorong, memberikan inspirasi, dan 
melengkapi pengetahuan yang dimiliki manusia. Interaksi ini memberi kesempatan 
untuk berkomunikasi antara dua paradigma yang memiliki bahasa, cara, dan tujuan 
yang berbeda, tetapi masing-masing tetap berusaha memahami realitas dengan cara 
mereka sendiri. Model integrasi yang diajukan Barbour bahkan merekomendasikan 
penggabungan yang lebih rumit, seperti teologi alam dan teologi yang 
berkomunikasi melalui alam (Jendri, 2019). 

Kedua, dalam kerangka pemikiran Islam masa kini, Barbour menciptakan 
kesempatan untuk dialog yang konstruktif antara prinsip-prinsip keagamaan dan 
ilmu pengetahuan. Pemikir seperti Al-Faruqi dan Syed M. Naquib al-Attas 
terinspirasi oleh pendekatan integrasi ini, untuk menciptakan ilmu pengetahuan 
yang berdasarkan pada tauhid. Pendekatan ini tidak hanya berfokus pada 
metodologi tetapi juga mencakup nilai-nilai spiritual dan etika sebagai dasar 
epistemologi mereka. Hal ini mengurangi konflik dan mengembangkan ilmu 
pengetahuan sebagai sesuatu yang sejalan dengan pandangan religius, sekaligus 
menolak sekularisasi total tanpa mengorbankan kualitas metodologis. (Meliani, 
Natsir, & Haryanti, 2021). 

Ketiga, Barbour menyatakan bahwa ada berbagai tingkatan dalam realitas 
metafisik, yang berarti sains dan agama bekerja di lapisan realitas yang tidak selalu 
sama. Karena itu, sering terjadi klaim-konflik antara keduanya yang berasal dari 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  77 
 
Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi 

kesalahpahaman mengenai objek kajian masing-masing. Sebagai contoh, hukum 
fisika menjelaskan cara kerja alam, sedangkan agama membahas makna, tujuan, 
dan nilai. Dengan cara pandang ini, sains dan agama bisa dilihat sebagai dua usaha 
yang saling melengkapi untuk memahami berbagai aspek realitas secara lebih 
menyeluruh. Pendekatan ini menawarkan solusi untuk konflik yang sering muncul 
dengan menjelaskan batasan otoritas dari masing-masing bidang (Maran, 2022). 

Pemikiran yang dikemukakan oleh Barbour memainkan peran penting 
dalam menciptakan dasar percakapan yang nyata dan positif antara sains dan 
agama di zaman sekarang. Dengan tidak menerima pandangan tentang konflik 
yang serius dan mengadvokasi integrasi serta diskusi, Barbour membuka jalan bagi 
kolaborasi intelektual yang efisien dan signifikan dalam konteks perkembangan 
ilmu pengetahuan dan pencarian spiritualitas yang semakin rumit. 

 
SIMPULAN  

Ian G. Barbour membagi hubungan antara sains dan agama menjadi empat 
kategori utama: konflik, independensi, dialog, dan integrasi. Kategori konflik 
menggambarkan pertentangan yang tajam antara sains dan agama yang dianggap 
saling menyingkirkan. Kategori independensi menegaskan bahwa keduanya 
berada di area yang berbeda dan tidak mengganggu satu sama lain. Kategori dialog 
menyoroti pentingnya komunikasi dan pemahaman antara sains dan agama untuk 
menemukan kesamaan dan saling melengkapi. Sementara itu, kategori integrasi 
menawarkan penggabungan nilai-nilai ilmiah dan spiritual ke dalam satu kesatuan 
yang harmonis. Barbour menganggap dialog dan integrasi sebagai strategi yang 
paling bermanfaat dan relevan di zaman sekarang, di mana sains dan agama bisa 
saling mendukung serta memperkaya pemahaman manusia terhadap kenyataan, 
dan bersama-sama berkontribusi dalam pengembangan ilmu pengetahuan serta 
pendidikan agama yang lebih menyeluruh. 

 
DAFTAR RUJUKAN  
Abdullah, A. (2022). Integrasi Agama dan Sains dalam Perspektif Pendidikan    

Islam. Jurnal Pilar: Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 13(1), -. 
Aminuddin, L. H. (2010). Integrasi Ilmu Dan Agama: Studi Atas Paradigma 

Integratif Interkonektif UIN Sunan Kalijaga Yogjakarta. KODIFIKASIA Jurnal 
Penelitian Keagamaan dan Sosial-Budaya Nomor 1 Volume 4, 181-214. 

Diska Firzan, N. F. (2024). Dimensi Konflik, Independensi, Dialog Dan. PERMAI 
Jurnal Pendidikan dan Literasi Madrasah Ibtidaiyah Vol. 3, No. 2, 76-83. 

Hatija, M. (2024). Paradigma Integrasi Agama Dan Sains Dalam Pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam. Ta’lim : Jurnal Studi Pendidikan Islam Vol. 7 No. 2 , 
265-289. 

Jendri. (2019). Hubungan Sains Dengan Agama Perspektif Pemikiran Ian G Barbour. 
Tajdid, 18(1), 57-78. 

Junaedi, M. (2018). Mengkritisi Tiplogi Hubungan Sains dan Agama Ian G. Barbour. 
Manarul Qur'an: Jurnal Ilmiah Studi Islam, 18(2), 36-63. 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  78 
 
Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi 

Malau, T. W. (2024). Dialog Antaragama Dan Kontribusi Tokoh Agama Dalam 
Penyelesaian Konflik Dan Implementasinya Untuk Memperkuat Toleransi . 
Jurnal Magistra Vol. 2 No. 1, 2-18. 

Maran, R. R. (2022). Hubungan antara Sains dan Agama menurut Ian G. Barbour. 
Tesis-Driyarkara School of Philosophy, -. 

Meliani, F., Natsir, N. F., & Haryanti, E. (2021). Sumbangan Pemikiran Ian G. 
Barbour mengenai Relasi Sains dan Agama terhadap Islamisasi Sains. JIIP: 
Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 4(7), 673-688. 
doi:https://doi.org/10.54371/jiip.v4i7.331 

Selfiyana, S. (2014). Integrasi Sains dan Agama dalam Perspektif Pendidikan Islam: 
Pendekatan Dialektika. Al-Miskawaih, 5(2), 75-87. 

Sutarto, D. (2018). Konflik Antara Agama Dan Sains Dalam Perspektif Filsafat. Jurnal 
Trias Politika, Vol 2. No.1 : 29 - 39, 29-39. 

Warisin, K. (2018). Relasi Sains Dan Agama Perspektif Ian G. Barbour Dan 
Armahedi Mazhar. Rahmatan Lil Alamin Journal of Peace Education and Islamic 
Studies Vol. 1 No. 1, 15-20. 

 
 
 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.54371/jiip.v4i7.331

