IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

DOI: https:/ /doi.org/10.61104/ihsan.v4i1.2892

Kajian Perspektif Ian G. Barbour Mengenai Hubungan Sains Dan Agama
(Model Konflik, Independensi, Dialog, Dan Integrasi Serta Implikasinya di Era Modern)

Ade Solihah?, Ismu Fahsa Rohaliana?, Anisa Rahmasari3, Arditya prayogi*
UIN K.H Abdurrahman Wahid Pekalongan, Indonesia’-

Email Korespondensi: ade.solihah@mhs.uingusdur.ac.id, ismu.fahsa.rohaliana@mhs.uingusdur.ac.id,
“anisa.rahmasari@mbhs.uingusdur.ac.id , arditya.prayoQi@Quingusdur.ac.id

Article received: 03 November 2025, Review process: 10 Januari 2026,
Article Accepted: 23 Januari 2026, Article published: 02 Februari 2026

ABSTRACT

The relationship between science and religion in the modern era requires a conceptual
framework that not only explains their epistemological differences but also opens pathways
for the harmonization of scientific and spiritual values in the development of knowledge and
education. This study aims to systematically analyze lan G. Barbour’s models of the science-
religion relationship, namely conflict, independence, dialogue, and integration, and to
examine their relevance within contemporary scholarly and intellectual contexts. The
research employs a descriptive-analytical approach based on a comprehensive literature
review of Barbour’s major works and related academic sources to identify the characteristics,
epistemological assumptions, and normative implications of each model. The findings
indicate that the dialogue and integration models offer the most constructive potential for
bridging tensions between scientific rationality and religious values, as they promote
openness, intellectual collaboration, and the reinforcement of ethical dimensions in the
advancement of science. The implications of this study highlight the importance of
strengthening a holistic and contextual academic and educational paradigm that balances
scientific progress with the cultivation of spiritual values in modern life.

Keywords: Science and Religion, Ian G. Barbour, Relationship, Model

ABSTRAK

Relasi antara sains dan agama pada era modern menuntut suatu kerangka konseptual yang
tidak hanya mampu menjelaskan perbedaan epistemologis keduanya, tetapi juga membuka
ruang harmonisasi nilai ilmiah dan spiritual dalam pengembangan pengetahuan dan
pendidikan. Penelitian ini bertujuan menganalisis secara sistematis model hubungan sains
dan agama menurut perspektif Ian G. Barbour yang meliputi konflik, independensi, dialog,
dan integrasi, serta menelaah relevansinya dalam konteks pemikiran dan praktik keilmuan
kontemporer. Metode yang digunakan adalah pendekatan deskriptif-analitis berbasis kajian
pustaka dengan menelaah karya-karya utama Barbour dan literatur akademik terkait guna
mengidentifikasi karakteristik, asumsi epistemologis, serta implikasi normatif dari masing-
masing model. Hasil kajian menunjukkan bahwa model dialog dan integrasi memiliki potensi
paling konstruktif dalam menjembatani ketegangan antara rasionalitas ilmiah dan nilai-nilai
keagamaan, karena keduanya mendorong keterbukaan, kolaborasi intelektual, dan penguatan
dimensi etis dalam pengembangan ilmu pengetahuan. Implikasi penelitian ini menegaskan
pentingnya penguatan paradigma pendidikan dan wacana akademik yang bersifat holistik,
kontekstual, dan berorientasi pada keseimbangan antara kemajuan sains dan pembentukan
nilai spiritual dalam kehidupan modern.

Kata Kunci: Sains dan Agama, lan G. Barbour, Hubungan, Model.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 68

Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:ade.solihah@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:ismu.fahsa.rohaliana@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:anisa.rahmasari@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:arditya.prayogi@uingusdur.ac.id
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://doi.org/10.61104/ihsan.v4i1.2892

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

PENDAHULUAN

Hubungan antara sains dan agama telah menjadi topik diskusi yang panjang
dalam sejarah pemikiran manusia. Sejak masa Renaisance hingga era modern, relasi
antara keduanya sering dipandang melalui berbagai paradigma, mulai dari
pertentangan hingga upaya harmonisasi. Perkembangan ilmu pengetahuan yang
begitu pesat pada abad ke-19 dan 20 memunculkan berbagai perdebatan tentang
posisi agama dalam menjelaskan realitas. Sebagian kalangan memandang bahwa
sains dan agama tidak dapat dipertemukan karena perbedaan metodologis dan
epistemologis yang mendasar. Namun, sebagian lainnya justru berupaya
membangun dialog dan integrasi agar keduanya dapat saling melengkapi dalam
memahami kebenaran secara utuh (Junaedi, 2018).

Ian G. Barbour, seorang teolog sekaligus fisikawan asal Amerika, merupakan
tokoh yang berperan besar dalam menguraikan hubungan sains dan agama secara
sistematis. Dalam karyanya Religion in an Age of Science (1990), Barbour
memperkenalkan empat model hubungan, yaitu konflik, independensi, dialog, dan
integrasi. Tipologi ini memberikan kerangka analisis yang komprehensif untuk
memahami dinamika interaksi antara ilmu dan kepercayaan. Model konflik
menggambarkan pertentangan mendasar antara klaim kebenaran ilmiah dan
keagamaan, sedangkan model independensi menekankan pemisahan wilayah kerja
antara keduanya. Model dialog dan integrasi kemudian menawarkan bentuk
hubungan yang lebih konstruktif dengan menekankan komunikasi, kerja sama, dan
penyatuan nilai-nilai spiritual serta rasionalitas ilmiah.(Warisin 2018).

Dalam konteks era modern yang ditandai oleh kemajuan teknologi,
globalisasi informasi, dan krisis moralitas, pemikiran Barbour menjadi relevan
untuk dikaji kembali. Integrasi antara sains dan agama dibutuhkan untuk
membangun keseimbangan antara kemajuan intelektual dan spiritual. Sains tanpa
agama dapat kehilangan arah etis, sedangkan agama tanpa sains berpotensi terjebak
dalam dogmatisme yang tidak kontekstual. Oleh karena itu, telaah terhadap model
hubungan sains dan agama menurut Barbour dapat memberikan kontribusi penting
bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan pendidikan keagamaan yang lebih
holistik.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam keempat model
hubungan sains dan agama yang dikemukakan oleh Ian G. Barbour serta
implikasinya terhadap perkembangan pemikiran di era modern. Melalui
pendekatan deskriptif-analitis, diharapkan kajian ini dapat memberikan
pemahaman komprehensif mengenai bagaimana sains dan agama dapat saling
berinteraksi secara produktif tanpa menegasikan peran masing-masing.

METODE

Metode penelitian dalam artikel ini menggunakan pendekatan deskriptif-
analitis yang bertujuan mengkaji secara mendalam empat model hubungan antara
sains dan agama menurut lan G. Barbour, yaitu model konflik, independensi,
dialog, dan integrasi. Pendekatan deskriptif mengacu pada upaya menggambarkan
secara sistematis konsep dan karakteristik tiap model tersebut berdasarkan kajian

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 69

Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

pustaka dari berbagai sumber teoretis dan pemikiran tokoh terkait. Metode analitis
digunakan untuk menelaah implikasi dan relevansi model-model tersebut dalam
konteks era modern, khususnya bagaimana hubungan sains dan agama dapat
saling berinteraksi secara produktif tanpa menegasikan peran masing-masing.

Data penelitian diperoleh melalui studi literatur yang komprehensif
terhadap buku, jurnal, artikel ilmiah, dan kajian akademik lainnya yang membahas
hubungan antara sains dan agama. Analisis data dilakukan dengan mengkaji
argumentasi teoretis, membandingkan konsep yang dikemukakan oleh Barbour,
serta menilai aplikasinya terhadap pemikiran kontemporer dan perkembangan
pendidikan keagamaan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti memberikan
pemahaman yang komprehensif dan kritis mengenai dinamika interaksi antara
ilmu pengetahuan dan kepercayaan di masa kini.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pengertian model konflik, independen, dialog, dan integrasi dalam hubungan
antara ilmu dan agama

1. Model Konflik

Konflik merupakan keadaandi mana dua hal saling menolak atau
bertentangan secara mendalam, masing-masing mengklaim kebenaran sendiri yang
tidak dapat disatukan dengan yang lain.

Sebuah kepercayaan bahwa sains dan agama pada dasarnya tidak bisa
disatukan. Alasan utama mereka adalah bahwa agama tidak dapat secara jelas
membuktikan kebenaran ajarannya, sementara sains mampu melakukannya.
Agama berusaha untuk tetap tenang dan enggan memberikan petunjuk yang jelas
mengenai bukti adanya Tuhan. Di sisi lain, ilmu pengetahuan ingin menguiji setiap
hipotesis dan teorinya berdasarkan "pengalaman". Agama tidak dapat melakukan
hal tersebut dengan cara yang memuaskan pihak yang netral, menurut klaim kaum
skeptis; oleh karena itu, mestilah ada suatu “konflik” antara pendekatan
pemahaman ilmiah dan pemahaman religious (Sutarto, 2018).

Model konflik antara Islam dan sains didasarkan pada asumsi bahwa sains
dan agama adalah dua kekuatan yang saling bertentangan, terutama ketika
berbicara tentang asal-usul alam semesta, kehidupan, dan fenomena alam.
Pendekatan ini sering muncul ketika ada pertentangan antara temuan ilmiah dan
tafsiran literal dari teks agama. Dalam konteks Islam, model konflik ini jarang
diterima secara luas. Sebagian besar umat Islam tidak melihat pertentangan
langsung antara temuan ilmiah modern dan ajaran agama mereka. Namun, ada
beberapa area yang menjadi titik perdebatan, seperti teori evolusi. Beberapa
cendekiawan Muslim menganggap evolusi sebagai tantangan terhadap narasi
penciptaan manusia dalam Al-Qur'an, sementara yang lain mencari cara untuk
mendamaikan keduanya melalui interpretasi yang lebih metaforis atau simbolis
(Diska Firzan, 2024).

Pandangan ini menempatkan sains dan agama dalam dua sisi yang
bertentangan. Dalam paradigma konflik Barbour menjelaskan bahwa seorang
ilmuwan tidak akan begitu saja percaya pada kebenaran Sanis. Sedangkan di satu

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 70

Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

sisi agama dinilai tidak mampu menjelaskan dan membuktikan kepercayaannya
secara empiris dan rasional. Dengan demikian para saintis beranggapan bahwa
kebenaran hanya bisa diperoleh melalui sains bukan oleh agama. Sebaliknya para
agamawan beranggapan bahwa sains tidak punya otoritas untuk menjelaskan
semua hal karena keterbatasan akal sebagai instrumen sains yang dimiliki oleh
manusia.

2. Independensi

Merupakan kondisi dimana kedua hal berjalan secara terpisah dan tidak
saling mempengaruhi atau mencampuri wilayah masing-masing. Agama dan ilmu
memiliki domain atau wilayah yang berbeda dan tidak saling mengganggu.

Pandangan yang kedua ini menganggap bahwa agama dan sains memiliki
wilayah yang berbeda dan berdiri sendiri. Sehingga tidak perlu adanya dialog
antara keduanya. Pandangan ini adalah cara yang dipakai untuk memisahkan
konflik antara sains dan agama (Hasan Baharun, 2011). Letak perbedaan mendasar
antara sains dan agama sebagaimana pendapatnya Langdon Gilkey dalam bukunya
Barbour sebagai berikut, 1) Sains menjelaskan data obyektif, umum, dan berulang-
ulang. Sedangkan agama bercakap tentang eksistensi tatanan dan keindahan, 2)
Sains mengajukan pertanyaan “bagaimana”, sementara agama menyodorkan
pertanyaan “mengapa”, 3) Dasar otoritas sains adalah koherensi logis dan
kesesuaian eksperimental, sementara dalam agama berasal dari Tuhan/wahyu, 4)
Sains bersifat prediktif dan kuantitatif, sementara agama cenderung menggunakan
bahasa simbolis dan analogis karena sifat transenden yang melekat pada diri Tuhan
(Warisin, 2018).

Independensi berarti kedua hal tersebut berjalan secara terpisah dan tidak
saling mempengaruhi atau mencampuri wilayah masing-masing. Agama dan ilmu
memiliki domain atau wilayah yang berbeda dan tidak saling mengganggu. Prinsip
ini dapat membantu mencegah konflik antara agama dan sains yang sering muncul
ketika ada klaim atau penafsiran yang bertentangan antara keduanya. Dengan
mengakui independensi, agama dan sains dapat saling menghormati dan hidup
berdampingan dengan damai. Namun, penting untuk diingat bahwa prinsip
independensi tidak berarti bahwa agama dan sains tidak saling berdampak atau
tidak dapat berinteraksi. Terdapat juga ruang bagi dialog, kolaborasi, dan integrasi
di antara keduanya (Hatija, 2024).

Pada intinya, prinsip independensi memungkinkan agama dan sains untuk
hidup berdampingan dengan damai dengan mengakui bahwa mereka memiliki
domain pengetahuan yang berbeda dan dapat mencapai kebenaran dengan
pendekatan yang berbeda pula. Hal ini dapat mendorong dialog, penghormatan,
dan pemahaman yang lebih baik antara kedua bidang tersebut.

3. Dialog

Model dialog dalam hubungan antara ilmu dan agama adalah pendekatan
di mana kedua ranah ini saling bertemu dan berdiskusi secara terbuka untuk
mencari pengertian bersama, bukan untuk berkompetisi atau saling meniadakan.
Model dialog menekankan pentingnya komunikasi yang jujur dan keterbukaan
untuk memahami perbedaan, dengan tujuan membangun toleransi dan harmoni.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 71

Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

Dialog ini bisa berupa pertukaran gagasan teologis, pengalaman keagamaan, serta
kerjasama sosial yang mendukung kehidupan bersama yang damai di tengah
pluralitas keilmuan dan keagamaan.

Dialog ini dianggap lebih efektif dalam upaya mengubah sikap, pendapat,
atau perilaku seseorang, karena sifatnya dialogis, berupa percakapan dan juga
adannya model Dialog Aksi yang merupakan bentuk kerjasama antar umat
beragama dapat diparafrase sebagai Pendekatan dialog aksi merupakan kolaborasi
antar pemeluk agama. Para ahli sepakat bahwa pendekatan dialog aksi, dalam
berbagai bentuk kerjasama antar pemeluk agama, dilakukan untuk misi
kemanusiaan (Malau, 2024).

4. Integrasi

Model integrasi dalam hubungan antara ilmu dan agama adalah pendekatan
yang menyatukan ilmu pengetahuan dan agama dalam suatu kesatuan yang
harmonis, sehingga keduanya tidak berdiri secara terpisah atau bertentangan,
melainkan saling melengkapi dan memperkaya. Model ini berupaya
menggabungkan perspektif dan metodologi agama dengan keilmuan sehingga
keduanya menjadi satu kesatuan yang utuh dan terpadu dalam memahami
kenyataan dan kebenaran. Integrasi ini bisa terjadi pada berbagai tingkatan, mulai
dari teori, metodologi, hingga penerapan praktis dalam kehidupan dan
pendidikan.

Menurut jurnal yang membahas paradigma integratif-interkonektif, model
integrasi ini merupakan upaya penyatuan keilmuan Islam dengan ilmu
pengetahuan umum dengan menggunakan jembatan filsafat sebagai penghubung,
sehingga membentuk hubungan triadik antara ilmu, agama, dan filsafat. Contoh
praktisnya adalah bagaimana kurikulum pendidikan dapat mengintegrasikan
pendidikan agama dan ilmu pengetahuan sehingga saling mendukung dalam
pembentukan karakter dan pengetahuan.

Beberapa model integrasi yang dikenal menurut Armahedi Mahzar antara
lain, 1) Model Monadik: ilmu dan agama merupakan satu kesatuan yang tidak
terpisahkan, 2) Model Diadik: ilmu dan agama berbeda tetapi bisa berinteraksi dan
saling melengkapi, 3) Model Triadik: ditambahkan unsur filsafat sebagai jembatan
antara ilmu dan agama (Aminuddin, 2010).

Amin Abdullah menggambarkan konsep integrasi interkoneksi ini dengan
visualisasi jaring laba-laba keilmuan (scientific spider web) sebagai miniatur
sederhana agar lebih mudah untuk dipahami. Secara teoritis konsep keilmuan yang
integratif interkonektif adalah konsep keilmuan yang terpadu dan terkait antara
keilmuan agama (an-nash) dengan keilmuan alam dan sosial (al-ilim) dengan harapan
akan menghasilkan sebuah output yang seimbang etis filosofis (al-falsafah).

Konsep aktivitas keilmuan pada lingkar 1 jaring laba-laba (Kalam, Tasawuf,
Falsafah, Hadis, Tarikh, Figih, Tafsir, Lughoh) belum mampu memasuki diskusi ilmu-
ilmu sosial kontemporer, tergambar jalur lingkar 2 jaring laba-laba (Antropologi,
Sosiologi, Psikologi, filsafat dan berbagai teori pendekatan yang ditawarkan), berakibat
terjadi jurang wawasan keislaman yang tidak terjembatani antara ilmu klasik
dengan ilmu keislaman baru yang telah memanfaatkan analisis ilmu-ilmu sosial dan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 72

Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

humaniora kontemporer, lebih-lebih pada tataran lingkar lapis 3 berkenaan isu-isu
sosial, politik, ekonomi, keagamaan, militer, gender, lingkungan, ilmu-ilmu sosial
kontemporer pasca modern (1zudin, 2015).

Amin Abdullah menyatakan bahwa jaring laba-laba keilmuan yang dia
cetuskan adalah sebagai ekplorasi lebih dalam, upaya untuk menjadikan Islam
sebagai paradigma ilmu umum. Agama di sini sebagai kontrol terhadap
perkembangan ilmu bukan sebagai penghambat ilmu. Agama tanpa ilmu hanya
akan bermakna ranah ritual ibadah dan aqgidah semata, sedangkan ilmu tanpa
agama akan menjadikan seorang ilmuwan hanya sebagai robot, asing terhadap nilai
dan moralatis terhadap apa yang telah dia kerjakan dan dampaknya terhadap umat
manusia.

Karakteristik model konflik, independen, dialog, dan integrasi

IImu dan agama tidak selamanya berada dalam pertentangan dan
ketidaksesuaian. Banyak kalangan yang berusaha mencari hubungan antara
keduanya. Sekelompok orang berpendapat agama tidak mengarahkan pada jalan
yang dikehendakinya dan agama juga tidak memaksakan ilmu untuk tunduk pada
kehendaknya. Kelompok lain berendapat bahwa ilmu dan agama tidak akan perbah
ditemukan, keduanya adalah entitas yang berbeda dan berdiri sendiri, memiliki
wilayah yang terpisah baik dari segi objek fomal-material, metode penelitian,
kriteria kebenaran, serta peran yang dimainkan (Abdullah, 2022).

Menurut Wahyu Nugroho, Gregory R. Peterson mencatat adanya berbagai
lembaga, penerbitan, seminar, dan konferensi yang secara khusus berupaya
merumuskan model hubungan ideal antara ilmu dan agama  sekaligus
menunjukkan antusiasme besar di ranah akademik. Hal ini dapat dilihat dari karya
tokoh-tokoh penting, misalnya Ian G. Barbour melalui bukunya Religion in an Age
of Science (1990), Nancey Murphy dengan Theology in the Age of Scientific
Reasoning (1990), Philip Hefner lewat The Human Factor (1993), Arthur Peacocke
melalui Theology for a Scientific Age (1993), dan sejumlah penulis lainnya.

Sementara itu, di Indonesia, diskursus mengenai integrasi ilmu pengetahuan
dan Islam dalam berbagai bidang interdisipliner juga masih berkembang dengan
cukup intens. Ian G. Barbour, yang dikenal sebagai salah satu pemikir utama dalam
kajian relasi antara sains dan agama, telah menawarkan peta konseptual mengenai
kemungkinan bentuk interaksi keduanya. Melalui tipologi pemikirannya, Barbour
memperlihatkan adanya keragaman pendekatan yang bisa dipilih dalam
memahami hubungan agama dan sains terhadap disiplin ilmu tertentu. Empat pola
utama yang ia ajukan meliputi konflik, independensi, dialog, dan integrasi masing-
masing dengan karakteristik yang berbeda (Junaedi, 2018).

1. Tipologi Konflik

Tipologi konflik mulai mencuat pada abad ke-19, terutama melalui dua karya
besar yang sangat berpengaruh, yaitu History of the Conflict between Religion and
Science oleh J.W. Draper serta History of the Warfare of Science with Theology in
Christendom oleh A.D. White. Pandangan ini menempatkan sains dan agama pada
posisi yang saling berseberangan secara ekstrem. Keduanya dipandang

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 73

Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

memberikan pernyataan yang kontradiktif, sehingga manusia dianggap harus
memilih salah satu di antaranya. Para pendukung masing-masing kubu pun
membentuk kelompok yang mengambil posisi berlawanan; sains menolak
eksistensi agama, demikian pula agama menolak otoritas sains. Masing-masing
hanya mengakui kebenaran dalam ranahnya sendiri.

Bagi para pemikir yang meyakini konflik tersebut, ada beberapa alasan
mengapa agama dianggap tidak bisa didamaikan dengan sains. Pertama, agama
dinilai tidak mampu memberikan bukti tegas atas kebenaran ajarannya, sementara
sains dapat menguji kebenarannya melalui metode empiris. Kedua, agama
cenderung bersifat tertutup dan tidak menunjukkan bukti nyata tentang
keberadaan Tuhan, sedangkan sains justru menekankan pengujian hipotesis dan
teori berdasarkan pengalaman serta observasi.

Pertentangan yang muncul di Eropa kala itu tidak lepas dari sikap keras
kaum agamawan Kristen yang hanya mengakui kebenaran absolut dari Kitab
Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru. Siapa pun yang menolak ajaran tersebut
dianggap kafir dan layak dihukum. Sebaliknya, para ilmuwan melakukan
penelitian ilmiah yang sering kali menghasilkan temuan yang bertolak belakang
dengan keyakinan gereja. Akibatnya, banyak ilmuwan menjadi korban penindasan
bahkan kekejaman pihak gereja.

Di sisi lain, sebagian ilmuwan beranggapan bahwa metode ilmiah
merupakan satu-satunya sumber pengetahuan yang valid. Mereka bahkan
memaksakan otoritas sains ke wilayah di luar ranahnya. Sementara itu, agama bagi
sebagian saintis Barat dianggap subjektif, tertutup, dan sulit berubah. Keimanan
dianggap tidak dapat diterima karena tidak didasarkan pada data publik yang
dapat diuji melalui eksperimen sebagaimana sains (Junaedi, 2018).

Dalam tipologi konflik, Barbour memandang bahwa sains dan agama berada
pada posisi yang saling berlawanan serta penuh pertentangan karena perbedaan
mendasar di antara keduanya. Oleh karena itu, menurutnya tidak ada jalan tengah
selain memilih salah satu secara mutlak, yakni menolak agama dan sepenuhnya
menerima sains, atau sebaliknya, menerima agama sepenuhnya dengan menolak
sains. Dengan demikian, dalam pandangan ini agama dan sains tidak hanya
dipahami sebagai dua entitas yang berbeda, tetapi juga dianggap saling
bertentangan (Selfiyana, 2014).

2. Tipologi Independensi

Pendekatan independensi dalam melihat hubungan antara ilmu dan agama,
khususnya dalam tradisi Islam, menegaskan bahwa keduanya memiliki ranah yang
jelas dan terpisah. Pandangan ini mengakui bahwa agama dan ilmu berjalan dengan
metodologi, bahasa, serta tujuan yang berbeda, sehingga keduanya dapat
berkembang berdampingan tanpa harus saling menegasikan.

Menurut pendekatan ini, baik agama maupun ilmu pengetahuan memiliki
kebenarannya masing-masing selama tetap berada dalam lingkup kajiannya.
Agama dipandang sebagai sumber nilai, makna, dan orientasi spiritual, sedangkan
ilmu pengetahuan berfokus pada fakta empiris serta penjelasan rasional mengenai
fenomena alam. Oleh karena itu, mempertemukan atau meleburkan keduanya

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 74

Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

dianggap tidak tepat, karena justru dapat menimbulkan bias dan mengaburkan ciri
khas masing-masing.

Pemisahan tersebut biasanya didasarkan pada perbedaan objek kajian,
wilayah rujukan, dan metode yang digunakan. Sains berurusan dengan realitas
yang dapat diobservasi dan diuji, sedangkan agama mengkaji persoalan keyakinan,
moralitas, dan tujuan hidup. Dengan demikian, pendekatan independensi
memungkinkan ilmu dan agama tetap berdiri pada posisinya masing-masing,
namun tetap dapat hidup berdampingan secara damai dan harmonis (Abdullah,
2022).

3. Tipologi Dialog

Pandangan ini menghadirkan hubungan antara sains dan agama melalui
interaksi yang lebih positif dibandingkan dengan pendekatan konflik maupun
independensi. Ditekankan bahwa keduanya memiliki titik temu yang dapat
dijadikan ruang dialog, bahkan berpotensi untuk saling melengkapi. Dialog antara
sains dan agama dilakukan dengan menyoroti kemiripan pada metode maupun
konsep. Misalnya, salah satu bentuk dialog adalah membandingkan metode yang
digunakan dalam sains dan agama untuk menemukan kesamaan serta perbedaan
di antara keduanya.

Ian G. Barbour mencontohkan bentuk dialog ini melalui penggunaan model
konseptual dan analogi dalam menjelaskan sesuatu yang tidak dapat diamati secara
langsung. Dialog juga dapat menjadi sarana untuk menanggapi pertanyaan-
pertanyaan fundamental yang berada di batas jangkauan ilmu pengetahuan,
seperti: mengapa alam semesta tersusun dengan keteraturan yang bisa dipahami
manusia? Dalam konteks ini, ilmuwan dan teolog dapat menjadi mitra dalam proses
penjelasan, dengan tetap menjaga keutuhan bidang masing-masing.

Para pendukung pendekatan dialog beranggapan bahwa meskipun agama
dan sains berbeda secara logis maupun linguistik, dalam praktik kehidupan nyata
keduanya tidak dapat dipisahkan secara kaku sebagaimana diasumsikan
pendekatan independensi. Sejarah menunjukkan bahwa agama turut berperan
dalam perkembangan sains, sementara kosmologi ilmiah juga memberi pengaruh
pada pemikiran teologis. Dalam perdebatan filosofis modern mengenai hakikat
ilmu, tampak bahwa metode sains dan teologi tidak sepenuhnya berbeda. Oleh
karena itu, relasi keduanya kini tidak lagi ditempatkan dalam kerangka konflik
maupun independensi. Melalui pendekatan dialogis, sains tidak lagi dilihat sebagai
sesuatu yang sepenuhnya netral dan objektif, sementara teologi pun tidak sekadar
dianggap subjektif. Kesamaan baik pada level konsep maupun metode membuka
ruang interaksi antara keduanya secara konstruktif, sembari tetap menjaga identitas
masing-masing (Junaedi, 2018).

4. Tipologi Integrasi

Integrasi ilmu dan agama berarti upaya untuk meciptakan format baru
antara menghubungkan ilmu/sains dan Islam. Pembelajaran integratif dapat
dipahami sebagai suatu pendekatan pembelajaran yang memadukan berbagai
materi ajar maupun beberapa disiplin ilmu yang saling berhubungan. Integrasi ini
dilakukan secara selaras agar siswa memperoleh pengalaman belajar yang lebih

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 75

Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

bermakna. Model pembelajaran ini berupaya menghubungkan berbagai bidang
pengetahuan dengan realitas kehidupan sehari-hari, sehingga selaras dengan
kebutuhan, kemampuan, dan perkembangan peserta didik.

Dalam ranah hubungan antara ilmu dan agama, integrasi keduanya menjadi
bentuk kolaborasi untuk menyingkap realitas secara lebih utuh. Tujuan dari
integrasi tersebut adalah menghadirkan pemahaman yang komprehensif sehingga
ilmu pengetahuan dan agama mampu memberi kontribusi yang signifikan bagi
kehidupan manusia. Upaya ini berangkat dari dasar keyakinan ontologis yang
kokoh, yakni pengakuan terhadap keberadaan Zat Yang Maha Pencipta dan Maha
Kuasa (Qolbiyah, 2023).

Relevansi Pemikiran Ian G. Barbour di Era Kontemporer

Pemikiran Ian G. Barbour (1923-2013) mengenai hubungan antara sains dan
agama memiliki relevansi yang mendalam dan berkelanjutan dalam wacana
kontemporer. Sebagai fisikawan dan teolog, Barbour menyajikan kerangka kerja
sistematis yang memungkinkan analisis dan dialog yang lebih konstruktif antara
kedua bidang tersebut, melampaui polarisasi konflik tradisional.

Pemikiran Barbour saat ini sangat penting untuk mengembangkan diskusi
mengenai hubungan antara sains dan agama. Hal ini terutama terlihat dalam
konteks zaman modern yang ditandai dengan kemdajuan dalam ilmu pengetahuan
dan teknologi serta pencarian nilai-nilai spiritual.

Pertama, dalam pendekatan dialogis dan integrastif sebagai alternatif
konstruktif. Barbour menolak pemisahan tegas antara konflik dan keselarasan total.
Metode dialogis yang digunakannya menunjukkan bahwa sains dan agama tidak
perlu saling merugikan, tetapi bisa saling mendorong, memberikan inspirasi, dan
melengkapi pengetahuan yang dimiliki manusia. Interaksi ini memberi kesempatan
untuk berkomunikasi antara dua paradigma yang memiliki bahasa, cara, dan tujuan
yang berbeda, tetapi masing-masing tetap berusaha memahami realitas dengan cara
mereka sendiri. Model integrasi yang diajukan Barbour bahkan merekomendasikan
penggabungan yang lebih rumit, seperti teologi alam dan teologi yang
berkomunikasi melalui alam (Jendri, 2019).

Kedua, dalam kerangka pemikiran Islam masa kini, Barbour menciptakan
kesempatan untuk dialog yang konstruktif antara prinsip-prinsip keagamaan dan
ilmu pengetahuan. Pemikir seperti Al-Faruqi dan Syed M. Naquib al-Attas
terinspirasi oleh pendekatan integrasi ini, untuk menciptakan ilmu pengetahuan
yang berdasarkan pada tauhid. Pendekatan ini tidak hanya berfokus pada
metodologi tetapi juga mencakup nilai-nilai spiritual dan etika sebagai dasar
epistemologi mereka. Hal ini mengurangi konflik dan mengembangkan ilmu
pengetahuan sebagai sesuatu yang sejalan dengan pandangan religius, sekaligus
menolak sekularisasi total tanpa mengorbankan kualitas metodologis. (Meliani,
Natsir, & Haryanti, 2021).

Ketiga, Barbour menyatakan bahwa ada berbagai tingkatan dalam realitas
metafisik, yang berarti sains dan agama bekerja di lapisan realitas yang tidak selalu
sama. Karena itu, sering terjadi klaim-konflik antara keduanya yang berasal dari

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 76

Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

kesalahpahaman mengenai objek kajian masing-masing. Sebagai contoh, hukum
fisika menjelaskan cara kerja alam, sedangkan agama membahas makna, tujuan,
dan nilai. Dengan cara pandang ini, sains dan agama bisa dilihat sebagai dua usaha
yang saling melengkapi untuk memahami berbagai aspek realitas secara lebih
menyeluruh. Pendekatan ini menawarkan solusi untuk konflik yang sering muncul
dengan menjelaskan batasan otoritas dari masing-masing bidang (Maran, 2022).

Pemikiran yang dikemukakan oleh Barbour memainkan peran penting
dalam menciptakan dasar percakapan yang nyata dan positif antara sains dan
agama di zaman sekarang. Dengan tidak menerima pandangan tentang konflik
yang serius dan mengadvokasi integrasi serta diskusi, Barbour membuka jalan bagi
kolaborasi intelektual yang efisien dan signifikan dalam konteks perkembangan
ilmu pengetahuan dan pencarian spiritualitas yang semakin rumit.

SIMPULAN

Ian G. Barbour membagi hubungan antara sains dan agama menjadi empat
kategori utama: konflik, independensi, dialog, dan integrasi. Kategori konflik
menggambarkan pertentangan yang tajam antara sains dan agama yang dianggap
saling menyingkirkan. Kategori independensi menegaskan bahwa keduanya
berada di area yang berbeda dan tidak mengganggu satu sama lain. Kategori dialog
menyoroti pentingnya komunikasi dan pemahaman antara sains dan agama untuk
menemukan kesamaan dan saling melengkapi. Sementara itu, kategori integrasi
menawarkan penggabungan nilai-nilai ilmiah dan spiritual ke dalam satu kesatuan
yang harmonis. Barbour menganggap dialog dan integrasi sebagai strategi yang
paling bermanfaat dan relevan di zaman sekarang, di mana sains dan agama bisa
saling mendukung serta memperkaya pemahaman manusia terhadap kenyataan,
dan bersama-sama berkontribusi dalam pengembangan ilmu pengetahuan serta
pendidikan agama yang lebih menyeluruh.

DAFTAR RUJUKAN

Abdullah, A. (2022). Integrasi Agama dan Sains dalam Perspektif Pendidikan
Islam. Jurnal Pilar: Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 13(1), -.

Aminuddin, L. H. (2010). Integrasi Ilmu Dan Agama: Studi Atas Paradigma
Integratif Interkonektif UIN Sunan Kalijaga Yogjakarta. KODIFIKASIA Jurnal
Penelitian Keagamaan dan Sosial-Budaya Nomor 1 Volume 4, 181-214.

Diska Firzan, N. F. (2024). Dimensi Konflik, Independensi, Dialog Dan. PERMAI
Jurnal Pendidikan dan Literasi Madrasah Ibtidaiyah Vol. 3, No. 2, 76-83.

Hatija, M. (2024). Paradigma Integrasi Agama Dan Sains Dalam Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam. Ta'lim : Jurnal Studi Pendidikan Islam Vol. 7 No. 2,
265-289.

Jendri. (2019). Hubungan Sains Dengan Agama Perspektif Pemikiran Ian G Barbour.
Tajdid, 18(1), 57-78.

Junaedi, M. (2018). Mengkritisi Tiplogi Hubungan Sains dan Agama Ian G. Barbour.
Manarul Qur'an: Jurnal Ilmiah Studi Islam, 18(2), 36-63.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 77

Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

Malau, T. W. (2024). Dialog Antaragama Dan Kontribusi Tokoh Agama Dalam
Penyelesaian Konflik Dan Implementasinya Untuk Memperkuat Toleransi .
Jurnal Magistra Vol. 2 No. 1, 2-18.

Maran, R. R. (2022). Hubungan antara Sains dan Agama menurut lan G. Barbour.
Tesis-Driyarkara School of Philosophy, -.

Meliani, F., Natsir, N. F., & Haryanti, E. (2021). Sumbangan Pemikiran lan G.
Barbour mengenai Relasi Sains dan Agama terhadap Islamisasi Sains. JIIP:
Jurnal [Imiah Ilmu Pendidikan, 4(7), 673-688.
doi:https:/ /doi.org/10.54371 /iiip.v4i7.331

Selfiyana, S. (2014). Integrasi Sains dan Agama dalam Perspektif Pendidikan Islam:
Pendekatan Dialektika. Al-Miskawaih, 5(2), 75-87.

Sutarto, D. (2018). Konflik Antara Agama Dan Sains Dalam Perspektif Filsafat. Jurnal
Trias Politika, Vol 2. No.1 : 29 - 39, 29-39.

Warisin, K. (2018). Relasi Sains Dan Agama Perspektif lan G. Barbour Dan
Armahedi Mazhar. Rahmatan Lil Alamin Journal of Peace Education and Islamic
Studies Vol. 1 No. 1, 15-20.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 78

Copyright; Ade Solihah, Ismu Fahsa Rohaliana, Anisa Rahmasari, Arditya prayogi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.54371/jiip.v4i7.331

