Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
B hitps://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026
DOI: https:/ /doi.org/10.61104 /alz.v4i1.4493

Fiqih Aborsi dan Eutanasia: Perspektif Hukum Islam

Leni Sumarni!, Muhamad Juni Bedu?, Nur kamilah3, Ade Yuanda#, Rizki Saepul
Millah5, Mujitahid®, Putri Anggriani’, Ayu Diana Sari®

STAI Ibnu Sina Batam, Indonesial-8

Email Korespondensi: lenyaby23@gmail.com, [huni_cairo@yahoo.co.id, nurkamilah1019@gmail.com,
‘Adeyuanda26@gmail.com, rizkysaefulmillah@gmail.com, mujtahidnewl1@g¢mail.com,
vutriangQriani32@gemail.com, ayunanasemokol@gmail.com

Article received: 17 November 2025, Review process: 24 November 2025
Article Accepted: 01 Januari 2026, Article published: 26 Januari 2026

ABSTRACT

The study of abortion and euthanasia in Islamic jurisprudence has become increasingly
relevant in the context of modern medical advancements that generate complex ethical,
legal, and theological dilemmas in preserving the sanctity and continuity of human life.
This article aims to analyze Islamic legal perspectives on abortion and euthanasia by
examining scriptural evidence, scholarly views from major Islamic schools of thought, and
their ethical and social implications in contemporary settings. The research employs a
library-based method by reviewing primary sources such as the Qur’an, Hadith, classical
figh texts, modern fatwas, and relevant academic literature. The findings indicate that
Islam regards human life as a divine trust that must be safequarded from the earliest stage
of creation until natural death, thereby permitting abortion only under emergency
conditions that threaten the mother’s life, while strictly prohibiting euthanasia as an
intervention against the divine determination of death. The implications of this study
emphasize the importance of strengthening Islamic-based medical ethics, integrating sharia
considerations into clinical decision-making, and enhancing the role of religious
institutions in providing normative guidance for healthcare professionals and society in
addressing contemporary biomedical challenges.

Keywords: Figh, Abortion, Euthanasia, Islamic Law, Medical Ethics, Schools of Thought

ABSTRAK

Kajian tentang figih aborsi dan eutanasia menjadi semakin relevan dalam konteks
perkembangan teknologi medis modern yang menghadirkan dilema etis, hukum, dan
teologis dalam menjaga kesucian dan keberlangsungan hidup manusia. Artikel ini
bertujuan untuk menganalisis pandangan hukum Islam terhadap praktik aborsi dan
eutanasia melalui telaah dalil syar’i, pandangan ulama dari berbagai mazhab, serta
implikasi etis dan sosial dalam konteks kontemporer. Metode yang digunakan adalah
penelitian kepustakaan dengan menelaah sumber primer berupa Al-Qur’an, Hadis, kitab
figih klasik, fatwa ulama modern, serta literatur akademik yang relevan. Hasil kajian
menunjukkan bahwa Islam menempatkan kehidupan manusia sebagai amanah ilahi yang
harus dijaga sejak fase awal penciptaan hingga kematian alami, sehingga aborsi hanya
diperkenankan dalam kondisi darurat yang mengancam keselamatan ibu, sementara
eutanasia dilarang secara mutlak karena dianggap sebagai intervensi terhadap ketentuan
ajal yang ditetapkan oleh Allah SWT. Implikasi penelitian ini menegaskan pentingnya

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6567

Copyright; Leni Sumarni, Muhamad Juni Bedu, Nur kamilah, Ade Yuanda, Rizki Saepul Millah, Mujitahid, Putri
Anggriani, Ayu Diana Sari


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:lenyaby23@gmail.com
mailto:Jhuni_cairo@yahoo.co.id
mailto:nurkamilah1019@gmail.com
mailto:Adeyuanda26@gmail.com
mailto:rizkysaefulmillah@gmail.com
mailto:mujtahidnew11@gmail.com
mailto:putrianggriani32@gmail.com
mailto:ayunanasemokol@gmail.com
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.4493

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id/index.php/AlZavn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

penguatan etika medis berbasis nilai-nilai Islam, pengambilan keputusan klinis yang
melibatkan pertimbangan syariah, serta peran lembaga keagamaan dalam memberikan
panduan normatif bagi tenaga kesehatan dan masyarakat dalam menghadapi persoalan
biomedis modern.

Kata Kunci: Figih, Aborsi, Eutanasia, Hukum Islam, Etika Medis, Mazhab Figih

PENDAHULUAN

Figih sebagai cabang ilmu hukum Islam memiliki peran sentral dalam
mengatur dan mengarahkan perilaku manusia dalam berbagai aspek kehidupan,
termasuk dalam menghadapi persoalan-persoalan biomedis yang berkembang
seiring dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi kesehatan. Isu aborsi
dan eutanasia merupakan dua di antara persoalan kontemporer yang
menimbulkan perdebatan luas, tidak hanya dalam ranah medis dan hukum positif,
tetapi juga dalam dimensi etika dan teologi. Perkembangan teknologi diagnostik
prenatal, perawatan paliatif, serta kemampuan intervensi medis terhadap proses
kelahiran dan kematian telah memperluas ruang pengambilan keputusan manusia,
sehingga memunculkan pertanyaan mendasar tentang batas-batas intervensi
tersebut dalam perspektif ajaran Islam yang menempatkan kehidupan sebagai
amanah ilahi yang harus dijaga dan dihormati.

Dalam pandangan Islam, kehidupan manusia dipahami sebagai karunia dan
titipan dari Allah SWT yang memiliki nilai intrinsik sejak fase awal penciptaan
hingga berakhirnya kehidupan secara alami. Al-Qur’an dan Sunnah memberikan
landasan normatif yang menegaskan larangan terhadap tindakan yang
menghilangkan nyawa tanpa alasan yang dibenarkan secara syar’i, sekaligus
menekankan prinsip kemaslahatan dan pencegahan kemudaratan dalam setiap
pengambilan keputusan. Prinsip-prinsip tersebut membentuk kerangka etika Islam
yang bersifat holistik, karena tidak hanya mempertimbangkan aspek fisik dan
biologis manusia, tetapi juga dimensi spiritual, sosial, dan moral yang melekat
pada setiap individu.

Diskursus mengenai aborsi dalam figih Islam berkembang seiring dengan
perbedaan pandangan ulama tentang status janin, tahapan penciptaan manusia,
serta implikasi hukum dari tindakan penghentian kehamilan pada fase-fase
tertentu. Perbedaan interpretasi terhadap konsep peniupan ruh, prioritas antara
keselamatan ibu dan keberlangsungan janin, serta pertimbangan darurat (dararah)
dan kebutuhan mendesak (hajah) melahirkan ragam pandangan di antara mazhab-
mazhab figih. Keragaman ini menunjukkan bahwa figih tidak bersifat monolitik,
melainkan dinamis dan responsif terhadap konteks sosial serta perkembangan ilmu
pengetahuan, meskipun tetap berpegang pada sumber-sumber normatif utama.

Sementara itu, isu eutanasia menghadirkan tantangan etis yang tidak kalah
kompleks dalam konteks perawatan pasien dengan penyakit terminal atau kondisi
medis yang dianggap tidak lagi memiliki harapan kesembuhan. Kemajuan
teknologi penunjang kehidupan, seperti ventilator dan terapi paliatif modern,
memungkinkan perpanjangan hidup secara medis, tetapi juga memunculkan
perdebatan tentang kualitas hidup, penderitaan, dan makna kematian dalam

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6568

Copyright; Leni Sumarni, Muhamad Juni Bedu, Nur kamilah, Ade Yuanda, Rizki Saepul Millah, Mujitahid, Putri
Anggriani, Ayu Diana Sari


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id/index.php/AlZavn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

perspektif keimanan. Dalam figih Islam, persoalan ini berkaitan erat dengan
konsep takdir, kesabaran, dan larangan bunuh diri, sehingga menuntut kajian yang
cermat terhadap batas antara ikhtiar medis yang dibenarkan dan intervensi yang
dianggap melampaui ketentuan syariah.

Di tingkat global, perbedaan sistem hukum dan pandangan etis terhadap
aborsi dan eutanasia semakin memperlihatkan kontras antara pendekatan sekuler
dan pendekatan berbasis agama. Beberapa negara melegalkan praktik-praktik
tersebut dengan menekankan hak individu dan otonomi pasien, sementara
masyarakat Muslim cenderung merujuk pada norma-norma syariah sebagai dasar
penilaian moral dan hukum. Kondisi ini menempatkan umat Islam, khususnya
tenaga kesehatan dan pembuat kebijakan, pada posisi yang memerlukan panduan
normatif yang jelas agar mampu menavigasi tuntutan profesional, regulasi negara,
dan komitmen keagamaan secara seimbang dan bertanggung jawab.

Berdasarkan latar belakang tersebut, kajian ini diarahkan untuk mengkaji
secara komprehensif figih aborsi dan eutanasia melalui analisis dalil-dalil syar’i,
pandangan ulama dari berbagai mazhab, serta implikasi etis dan sosial dalam
konteks kontemporer, dengan tujuan merumuskan kerangka pemahaman normatif
yang dapat menjadi rujukan bagi tenaga kesehatan, akademisi, dan masyarakat
dalam menghadapi persoalan biomedis modern yang berkaitan dengan awal dan
akhir kehidupan manusia.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research) yang berfokus pada analisis normatif terhadap
konsep figih aborsi dan eutanasia dalam perspektif hukum Islam, dengan
menelaah secara sistematis sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan.
Sumber primer meliputi Al-Qur’an, Hadis Nabi SAW, serta kitab-kitab fiqih klasik
dari mazhab-mazhab utama, sedangkan sumber sekunder mencakup fatwa ulama
kontemporer, dokumen kelembagaan keagamaan, serta artikel jurnal dan buku
akademik yang membahas etika biomedis dan hukum Islam. Teknik pengumpulan
data dilakukan melalui penelusuran literatur secara terstruktur, diikuti dengan
proses kategorisasi, komparasi, dan interpretasi terhadap pandangan-pandangan
ulama dan dalil syar’i yang ditemukan. Analisis data dilakukan dengan metode
deskriptif-analitis dan pendekatan yuridis-normatif untuk mengidentifikasi pola
argumentasi, persamaan, dan perbedaan pandangan antarmazhab, serta untuk
merumuskan implikasi etis dan sosial dari temuan kajian dalam konteks praktik
medis modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Figih Aborsi
1. Definisi dan Dasar Hukum

Aborsi adalah tindakan menghilangkan janin dari rahim sebelum ia bisa
hidup mandiri. Dalam fiqih, ini dibedakan berdasarkan usia kehamilan: sebelum
ruh ditiupkan (sekitar 120 hari) dan sesudahnya. Dasar utamanya adalah ayat Al-

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6569

Copyright; Leni Sumarni, Muhamad Juni Bedu, Nur kamilah, Ade Yuanda, Rizki Saepul Millah, Mujitahid, Putri
Anggriani, Ayu Diana Sari


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id/index.php/AlZavn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Quran di surat Al-Mu'minun (23):12-14, yang menggambarkan proses penciptaan
manusia dari tanah hingga menjadi makhluk utuh. Ini menunjukkan bahwa janin
bukan sekadar gumpalan sel, tapi sudah memiliki nilai hidup.

Hadis Rasulullah SAW seperti yang diriwayatkan Bukhari dan Muslim
tentang fitrah anak juga menegaskan perlindungan janin. Selain itu, ayat
"Janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah" (QS. Al-Isra' 17:33)
menjadi landasan bahwa aborsi tanpa alasan sah adalah pembunuhan. Islam
melihat kehidupan sebagai hak Allah, jadi manusia tidak boleh mengintervensi
kecuali dalam kondisi terpaksa.

2. Sejarah Perkembangan Pandangan Ulama

Di masa Rasulullah dan sahabat, aborsi belum banyak dibahas karena
teknologi medis belum maju. Tapi, ulama seperti Umar bin Khattab pernah
memutuskan kasus aborsi di masa Khilafah, di mana ia menghukum pelaku jika
janin sudah terbentuk. Pada abad pertengahan, ulama seperti Al-Ghazali dan Ibn
Hazm membahasnya dalam kitab figih, dengan fokus pada hak janin versus hak
ibu. Di era modern, dengan kemajuan seperti USG dan IVF, ulama kontemporer
seperti Yusuf Al-Qaradawi (dalam kitabnya "Figh Al-Zakat") memperbolehkan
aborsi sebelum 40 hari jika ada cacat genetik fatal, tapi tetap hati-hati. Di
Indonesia, MUI mengeluarkan fatwa pada 2005 yang melarang aborsi kecuali jika
ibu dalam bahaya mati atau kehamilan akibat pemerkosaan, dengan syarat ada
bukti medis.

3. Pandangan Ulama tentang Aborsi

Mari kita breakdown berdasarkan mazhab:

a. Mazhab Hanafi: Lebih permisif. Aborsi sebelum 120 hari boleh jika ada
bahaya bagi ibu, seperti penyakit jantung yang bisa fatal. Mereka beralasan
bahwa janin belum punya ruh penuh, jadi prioritasnya pada ibu yang
hidup.

b. Mazhab Maliki: Mirip Hanafi, tapi menekankan konsultasi dokter. Mereka
bilang, jika kehamilan mengancam kesehatan mental ibu, boleh, tapi harus
ada fatwa.

c. Mazhab Syafi'i: Lebih ketat. Aborsi dilarang kecuali jika ibu pasti mati
tanpa aborsi. Mereka berpendapat janin sudah hidup sejak konsepsi, jadi
jangan dihentikan kecuali darurat mutlak.

d. Mazhab Hanbali: Sama seperti Syafi'i, tapi lebih detail. Ibn Qudamah
dalam Al-Mughni bilang, aborsi setelah 80 hari adalah dosa besar, karena
ruh sudah masuk.

Ulama modern seperti dari Al-Azhar Mesir sering fatwa berdasarkan

kasus per kasus, misalnya untuk kehamilan kembar yang salah satunya cacat.

4. Kasus Kontemporer dan Teknologi Modern

Di dunia nyata, ada kasus seperti aborsi karena Zika virus di Brasil, atau
kehamilan akibat inses di beberapa negara. Dalam Islam, ini diperbolehkan jika
ada fatwa. Teknologi seperti amniocentesis (tes janin) membantu mendeteksi
cacat, tapi Islam bilang jangan gunakan untuk aborsi rutin - hanya jika fatal.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6570

Copyright; Leni Sumarni, Muhamad Juni Bedu, Nur kamilah, Ade Yuanda, Rizki Saepul Millah, Mujitahid, Putri
Anggriani, Ayu Diana Sari


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id/index.php/AlZavn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Alternatif Islam: Daripada aborsi, Islam mendorong pencegahan dengan
KB syar'i, atau adopsi jika bayi lahir. Banyak organisasi Muslim seperti Islamic
Relief membantu ibu hamil dalam kesulitan.
5. Implikasi Etis dan Sosial

Etisnya, aborsi bisa berdampak psikologis pada ibu, seperti depresi atau
rasa bersalah. Sosialnya, ini bisa mengurangi populasi Muslim jika dilakukan
massal. Di negara Muslim seperti Arab Saudi, aborsi ilegal kecuali medis, dengan
hukuman. Tapi, tantangannya adalah akses kesehatan - banyak wanita di desa
paksa aborsi ilegal karena miskin. Islam mendorong pendidikan dan dukungan
keluarga untuk mencegah ini.

Figih Eutanasia
1. Definisi dan Dasar Hukum

Eutanasia adalah pengakhiran hidup seseorang yang sakit terminal, baik
aktif (injeksi mematikan) atau pasif (stop pengobatan). Dalam figih, ini disebut
qatl nafs (bunuh diri) atau qatl bi ghayr haqq (pembunuhan tanpa hak). Dasarnya
kuat: Al-Quran melarang membunuh jiwa (QS. Al-Isra' 17:33), dan Hadis tentang
siksa bunuh diri (HR. Bukhari) menunjukkan bahwa kematian adalah takdir
Allah, bukan pilihan manusia.

Islam membedakan antara "membiarkan mati" (jika pengobatan sia-sia)
dan "mempercepat mati". Kita boleh stop pengobatan jika dokter bilang tidak ada
harapan, tapi jangan sengaja bunuh.

2. Sejarah Perkembangan Pandangan Ulama

Di masa klasik, ulama seperti Al-Razi (ahli kedokteran Islam) membahas
penderitaan pasien, tapi tetap larang euthanasia. Pada abad 20, dengan perang
dunia dan penyakit kronis, ulama seperti Muhammad Sa'id Ramadan Al-Buti
menegaskan larangan. Di era sekarang, dengan ventilator dan morphine, MUI
fatwa 2004 melarang euthanasia, mengatakan itu melanggar fitrah manusia.

3. Pandangan Ulama tentang Eutanasia

Semua mazhab sepakat haram:

a. Hanafi: Larang total, bahkan pasif jika niatnya mati. Mereka bilang, hidup
itu amanah, jangan putus.
Maliki: Boleh stop pengobatan jika sia-sia, tapi jangan injeksi mematikan.
c.  Syafi'i: Sama, tapi lebih tegas: penderitaan itu pahala, sabar saja.
d. Hanbali: Larang mutlak, karena Allah yang tentukan ajal.

Ulama seperti Al-Qaradawi bilang, Islam mendorong perawatan paliatif:
obat untuk nyeri tanpa bunuh.
e. Kasus Kontemporer dan Teknologi Modern

Contoh: Pasien ALS (penyakit saraf) yang minta euthanasia di Belanda.
Dalam Islam, ini tidak boleh - sebaliknya, keluarga doa dan rawat. Teknologi
seperti DNR (Do Not Resuscitate) diperbolehkan jika dokter rekomendasikan,
tapi bukan euthanasia. Di Iran atau Turki, ada kasus pasien koma yang keluarga
putus ventilator setelah fatwa ulama.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6571

Copyright; Leni Sumarni, Muhamad Juni Bedu, Nur kamilah, Ade Yuanda, Rizki Saepul Millah, Mujitahid, Putri
Anggriani, Ayu Diana Sari


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id/index.php/AlZavn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Alternatif Islam: Hospice care, doa, dan tawakal. Banyak rumah sakit
Muslim punya program ini.
f. Implikasi Etis dan Sosial

Etisnya, euthanasia bisa jadi pintu bagi eksploitasi, seperti tekanan
keluarga miskin. Sosialnya, ini melemahkan solidaritas - di Barat, ini legal, tapi
di Muslim, jarang. Tantangan: Dengan penuaan populasi, lebih banyak orang
tua sakit. Islam bilang, hormati orang tua, jangan percepat mati mereka.
g. Perbandingan dengan Sistem Hukum Lain dan Kasus Kontemporer

Berbeda dengan hukum sekuler, yang sering lihat aborsi sebagai hak
wanita (misal, WHO rekomendasikan hingga 12 minggu), Islam prioritaskan
janin. Eutanasia di Belanda legal sejak 2002, tapi Islam bilang itu dosa. Di negara
Muslim, seperti Malaysia, aborsi ilegal kecuali medis, dengan hukuman penjara.

Kasus global: Aborsi di AS pasca-Roe v. Wade dibatalkan, jadi negara-
negara Muslim lebih konsisten. Untuk euthanasia, di Swiss ada "bunuh diri
dibantu", tapi Islam tolak.

SIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa figih Islam memandang kehidupan manusia
sebagai amanah ilahi yang harus dijaga secara komprehensif sejak tahap awal
penciptaan hingga berakhirnya kehidupan secara alami, sehingga setiap bentuk
intervensi terhadap proses kelahiran dan kematian harus diletakkan dalam
kerangka normatif syariah yang berorientasi pada kemaslahatan dan pencegahan
kemudaratan. Aborsi dalam perspektif hukum Islam hanya dapat dibenarkan
dalam kondisi darurat yang secara nyata mengancam keselamatan ibu dan
didasarkan pada pertimbangan medis yang dapat dipertanggungjawabkan,
sementara eutanasia secara prinsip dilarang karena dipahami sebagai tindakan
yang melampaui kewenangan manusia terhadap ketentuan ajal yang ditetapkan
oleh Allah SWT. Temuan ini menunjukkan pentingnya integrasi antara
pertimbangan figih, etika medis, dan regulasi hukum positif dalam praktik
pelayanan kesehatan, serta perlunya peran aktif lembaga keagamaan dan
akademisi dalam memberikan panduan normatif yang kontekstual bagi tenaga
kesehatan dan masyarakat agar pengambilan keputusan biomedis modern tetap
sejalan dengan nilai-nilai Islam dan prinsip keadilan sosial.

DAFTAR RUJUKAN

Al-Qur’an al-Karim. Terjemahan Departemen Agama Republik Indonesia.
Jakarta: Kementerian Agama RI.

Abdul Fatah, A. (2010). Figih kesehatan: Etika kedokteran dalam Islam. Jakarta:
Pustaka Al-Kautsar.

Al-Azhar University. (2010). Fatwa tentang aborsi dan eutanasia. Kairo: Universitas
Al-Azhar.

Al-Ghazali, A. H. Ihya” ulumuddin. Beirut: Dar Al-Ma'rifah.

Al-Razi, M. 1. Al-hawi fi al-tibb (The comprehensive book on medicine). Beirut: Dar Al-
Kutub Al-"Ilmiyyah.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6572

Copyright; Leni Sumarni, Muhamad Juni Bedu, Nur kamilah, Ade Yuanda, Rizki Saepul Millah, Mujitahid, Putri
Anggriani, Ayu Diana Sari


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id/index.php/AlZavn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Al-Qaradawi, Y. (2000). Figh al-zakat: A comparative study. London: Dar Al-Taqwa.

Ghaly, M. (2012). Islamic perspectives on abortion and euthanasia. Journal of
Islamic Studies, 23(2), 123-145.

Majelis Ulama Indonesia (MUI). (2004). Fatwa tentang eutanasia. Jakarta: MUI.

Majelis Ulama Indonesia (MUI). (2005). Fatwa tentang aborsi. Jakarta: MUL

Ramadan Al-Buti, M. S. (1995). Figh as-sirah an-nabawiyah. Damaskus: Dar Al-Fikr.

Rispler-Chaim, V. (2007). Islamic medical ethics in the twentieth century. Journal
of Medical Ethics, 33(4), 201-205.

Sachedina, A. (2009). Islamic biomedical ethics: Principles and application. Oxford:
Oxford University Press.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6573

Copyright; Leni Sumarni, Muhamad Juni Bedu, Nur kamilah, Ade Yuanda, Rizki Saepul Millah, Mujitahid, Putri
Anggriani, Ayu Diana Sari


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

