
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5971 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh 

 
 

Ketimpangan Akses Pendidikan Agama dan Implikasinya terhadap 
Mobilitas Sosial 
(Analisis Perspektif Teori Konflik)  
 
Ita Fatmawati1, Maftuh2 

Universitas Kiai Abdullah Faqih, Indonesia1-2 

Email Korespondensi: Itafatmawati1011@gmail.com, Maftuh@gmail.com                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               
 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 20 Januari 2026 

 

ABSTRACT  
Inequality in access to religious education remains a significant challenge within Indonesia’s 
educational system. Although religious education is intended to play a central role in shaping 
moral values and character, disparities in quality and access persist due to socio-economic 
conditions, uneven educational policies, and unequal distribution of resources. This paper 
aims to examine inequality in access to religious education through the perspective of conflict 
theory and to analyze its impact on social mobility. This study employs a qualitative 
literature-based approach, drawing on the theoretical frameworks of Karl Marx, Max Weber, 
and Pierre Bourdieu, as well as recent scholarly works in the fields of sociology of education 
and Islamic education. The findings indicate that religious education functions not only as 
a medium for transmitting religious teachings, but also as a form of social and cultural 
capital that influences individuals’ social positions. Unequal access to quality religious 
education tends to reinforce social stratification and limit opportunities for upward social 
mobility, particularly among marginalized communities. The study emphasizes that 
equitable access to religious education should be viewed as an integral part of broader social 
justice efforts. Without inclusive and sustained policy interventions, religious education 
may inadvertently perpetuate social inequality rather than serve as a means of empowerment 
and social transformation. 
Keyword: educational inequality, religious education, conflict theory, social mobility 

 
ABSTRAK  
Ketimpangan akses terhadap pendidikan agama masih menjadi persoalan yang mengemuka 
dalam sistem pendidikan di Indonesia. Meskipun pendidikan agama diposisikan sebagai 
bagian penting dalam pembentukan karakter dan nilai moral peserta didik, realitas di 
lapangan menunjukkan adanya perbedaan kualitas dan kesempatan belajar yang 
dipengaruhi oleh kondisi sosial-ekonomi, kebijakan pendidikan, serta distribusi sumber daya 
yang tidak merata. Makalah ini bertujuan untuk mengkaji ketimpangan akses pendidikan 
agama dengan menggunakan perspektif teori konflik, serta menganalisis implikasinya 
terhadap mobilitas sosial dalam masyarakat. Penulisan makalah ini menggunakan 
pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan dengan menelaah pemikiran tokoh-tokoh 
teori konflik, seperti Karl Marx, Max Weber, dan Pierre Bourdieu, serta berbagai hasil 
penelitian kontemporer dalam bidang sosiologi pendidikan dan pendidikan agama Islam. 
Kajian ini menunjukkan bahwa pendidikan agama tidak hanya berfungsi sebagai sarana 
transmisi ajaran dan nilai keagamaan, tetapi juga berperan sebagai modal sosial dan kultural 
yang dapat memengaruhi posisi sosial individu. Ketimpangan dalam akses dan mutu 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.4311          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:Itafatmawati1011@gmail.com
mailto:Maftuh@gmail.com
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.4311


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5972 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh 

pendidikan agama berpotensi memperkuat stratifikasi sosial dan membatasi peluang 
mobilitas sosial, khususnya bagi kelompok masyarakat yang kurang beruntung. Oleh karena 
itu, pemerataan pendidikan agama perlu dipahami sebagai bagian dari upaya mewujudkan 
keadilan sosial. Tanpa kebijakan yang inklusif dan berorientasi pada pemerataan kualitas, 
pendidikan agama berisiko menjadi sarana reproduksi ketimpangan sosial, bukan sebagai 
instrumen pemberdayaan dan peningkatan mobilitas sosial. 
Kata Kunci: Kesetaraan Pendidikan, Pendidikan Agama, Teori Konflik, Mobilitas Sosial 

 
PENDAHULUAN 

Pendidikan merupakan salah satu instrumen fundamental dalam 
pembangunan manusia dan pembentukan struktur sosial masyarakat. Melalui 
pendidikan, nilai, pengetahuan, serta keterampilan ditransmisikan dari satu 
generasi ke generasi berikutnya, sekaligus membuka peluang bagi terwujudnya 
mobilitas sosial dan keadilan sosial. Oleh karena itu, pendidikan sering diposisikan 
sebagai sarana strategis dalam mengurangi kesenjangan sosial dan memperkuat 
kohesi sosial. Namun demikian, dalam praktiknya, sistem pendidikan tidak selalu 
berjalan secara netral dan merata, melainkan kerap merefleksikan bahkan 
mereproduksi ketimpangan sosial yang telah ada dalam masyarakat. 

Di Indonesia, ketimpangan akses terhadap pendidikan masih menjadi 
persoalan yang signifikan, meskipun pendidikan telah diakui sebagai hak dasar 
setiap warga negara. Realitas empiris menunjukkan adanya disparitas dalam 
distribusi fasilitas pendidikan, kualitas tenaga pendidik, serta ketersediaan sarana 
dan prasarana pendukung pembelajaran. Ketimpangan tersebut tampak jelas antara 
wilayah perkotaan dan daerah terpencil, khususnya kawasan 3T (tertinggal, terluar, 
dan terdepan). Di wilayah-wilayah tersebut, keterbatasan infrastruktur pendidikan, 
kekurangan guru yang kompeten, serta minimnya akses terhadap teknologi 
pembelajaran masih menjadi kendala utama dalam penyelenggaraan pendidikan 
yang berkualitas, sehingga berdampak langsung pada mutu pendidikan yang 
diterima peserta didik. 

Ketimpangan tersebut tidak hanya terjadi pada pendidikan umum, tetapi 
juga merambah pada ranah pendidikan agama. Pendidikan agama memiliki peran 
strategis yang tidak terbatas pada pengajaran aspek ritual dan doktrinal, melainkan 
juga berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-nilai moral, pembentukan karakter, 
serta transmisi budaya dan modal kultural. Melalui pendidikan agama, peserta 
didik diharapkan mampu mengembangkan sikap keagamaan yang moderat dan 
berkontribusi secara konstruktif dalam kehidupan sosial. Namun demikian, akses 
terhadap pendidikan agama yang berkualitas tidak dinikmati secara merata oleh 
seluruh lapisan masyarakat. Kelompok masyarakat dengan modal ekonomi dan 
sosial yang memadai cenderung memiliki peluang lebih besar untuk mengakses 
lembaga pendidikan agama unggulan, seperti madrasah berkualitas, pesantren 
modern, atau sekolah swasta berbasis agama dengan fasilitas dan tenaga pendidik 
yang memadai. Sebaliknya, masyarakat kurang mampu atau yang tinggal di daerah 
terpencil sering kali menghadapi keterbatasan akses terhadap pendidikan agama 
bermutu. Kondisi ini menunjukkan bahwa pendidikan agama berpotensi menjadi 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5973 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh 

sumber ketimpangan sosial yang bersifat laten melalui distribusi modal kultural 
yang tidak merata. 

Untuk memahami fenomena tersebut secara lebih komprehensif, pendekatan 
teori konflik menjadi kerangka analitis yang relevan. Perspektif teori konflik 
memandang pendidikan—termasuk pendidikan agama—bukan semata-mata 
sebagai sarana integrasi sosial, melainkan sebagai arena kontestasi kepentingan dan 
distribusi kekuasaan antarkelompok sosial. Dalam sistem pendidikan yang 
dipengaruhi oleh faktor ekonomi, sosial, dan politik, kelompok yang memiliki 
modal lebih besar cenderung mendominasi akses terhadap pendidikan berkualitas, 
termasuk dalam penentuan kurikulum, pemilihan tenaga pendidik, dan 
pengelolaan lembaga pendidikan yang bersifat eksklusif. Dengan demikian, 
pendidikan agama dapat berfungsi sebagai mekanisme reproduksi sosial yang 
memperkuat posisi kelompok yang memiliki privilese dan mempertahankan 
ketimpangan struktural. 

Ketimpangan akses dan disparitas kualitas pendidikan agama tersebut 
memiliki implikasi serius terhadap proses stratifikasi dan mobilitas sosial. 
Kelompok yang berhasil mengakses pendidikan agama berkualitas cenderung 
memperoleh modal kultural, pengetahuan, serta jaringan sosial yang lebih kuat, 
sehingga meningkatkan peluang mobilitas sosial vertikal. Sebaliknya, kelompok 
yang terpinggirkan dan hanya memperoleh pendidikan agama dengan kualitas 
rendah berpotensi mengalami stagnasi sosial. Kondisi ini memperkuat pola 
reproduksi ketimpangan antargenerasi dan mempertahankan struktur sosial yang 
timpang. 

Oleh karena itu, isu pemerataan pendidikan—termasuk pendidikan 
agama—menjadi agenda yang mendesak untuk mendapatkan perhatian serius. 
Pemerataan pendidikan tidak cukup dimaknai sebagai ketersediaan lembaga 
pendidikan di setiap wilayah, tetapi juga harus mencakup peningkatan kualitas 
pembelajaran, distribusi tenaga pendidik yang berkeadilan, penyediaan fasilitas 
yang layak, serta jaminan akses yang inklusif bagi seluruh lapisan masyarakat. 
Tanpa upaya nyata untuk mengatasi ketimpangan struktural ini, pendidikan agama 
berisiko memperkuat dominasi sosial-ekonomi dan menghambat terwujudnya 
mobilitas sosial yang adil dan berkelanjutan. (1) Bagaimana teori konflik digunakan 
untuk menjelaskan ketimpangan akses pendidikan agama di masyarakat? (2) 
Bagaimana ketimpangan akses pendidikan agama tersebut berdampak pada 
peluang mobilitas sosial? 

(1) Menganalisis relevansi teori konflik dalam memahami ketimpangan 
akses pendidikan agama. (2) Menjelaskan pengaruh ketimpangan akses pendidikan 
agama terhadap dinamika mobilitas sosial dalam masyarakat (1) Manfaat Teoretis, 
Makalah ini diharapkan memperkaya kajian dalam sosiologi pendidikan dan 
sosiologi agama, terutama dalam penggunaan teori konflik untuk membaca relasi 
antara pendidikan, kekuasaan, dan struktur sosial. (2) Manfaat Praktis, Hasil kajian 
ini dapat memberikan masukan bagi pemerintah, pendidik, dan lembaga 
pendidikan dalam merumuskan kebijakan yang lebih adil terkait pemerataan 
pendidikan agama, sehingga dapat mengurangi kesenjangan sosial yang bersifat 
structural. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5974 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh 

Dalam tradisi klasik sosiologi, Karl Marx memandang masyarakat sebagai 
ruang konflik yang ditandai oleh pertarungan kepentingan antara kelompok yang 
menguasai sumber-sumber produksi dan kelompok yang berada dalam posisi 
subordinat. Relasi kekuasaan tersebut tidak hanya berlangsung dalam ranah 
ekonomi, tetapi juga dilembagakan dan dilanggengkan melalui institusi-institusi 
sosial, termasuk pendidikan. Dari perspektif ini, pendidikan tidak sepenuhnya 
bersifat netral, melainkan berpotensi menjadi sarana reproduksi ketimpangan sosial 
yang telah ada. 

Dalam konteks pendidikan agama, pandangan Marx menjadi relevan untuk 
menjelaskan bahwa akses terhadap lembaga pendidikan agama yang berkualitas 
tidak semata-mata ditentukan oleh motivasi individu, tetapi sangat dipengaruhi 
oleh posisi sosial-ekonomi keluarga. Keluarga dengan modal ekonomi yang kuat 
relatif lebih mudah mengakses pesantren unggulan atau madrasah bermutu, 
sementara keluarga dengan keterbatasan sumber daya sering kali hanya memiliki 
pilihan pada lembaga pendidikan agama dengan kualitas terbatas. Kondisi ini 
menunjukkan bahwa pendidikan agama dapat berfungsi sebagai mekanisme 
reproduksi sosial apabila aksesnya tidak dikelola secara adil. 

Pemikiran Marx diperkaya oleh Max Weber, yang menegaskan bahwa 
stratifikasi sosial tidak hanya bertumpu pada kepemilikan ekonomi. Weber 
membagi struktur sosial ke dalam tiga dimensi utama, yaitu kelas (class), status 
(status group), dan kekuasaan (party). Dalam ranah pendidikan agama, dimensi 
status dan legitimasi sosial memainkan peran penting, karena lembaga pendidikan 
tertentu memiliki prestise yang memengaruhi cara masyarakat menilai para 
alumninya. 

Akses terhadap lembaga pendidikan agama yang memiliki legitimasi tinggi 
tidak hanya berkaitan dengan kemampuan ekonomi, tetapi juga dipengaruhi oleh 
latar belakang keluarga, budaya lokal, dan posisi dalam jaringan sosial. Dengan 
demikian, ketimpangan pendidikan agama tidak hanya bersumber dari perbedaan 
materi, tetapi juga dari hierarki status sosial yang diwariskan secara struktural. 

Dalam perspektif teori konflik, pendidikan dipahami sebagai arena 
perebutan sumber daya simbolik, seperti pengetahuan, gelar akademik, legitimasi 
moral, dan otoritas sosial. Oleh karena itu, pendidikan agama tidak berada di luar 
dinamika konflik sosial, melainkan menjadi bagian integral dari proses tersebut. 
Lembaga pendidikan agama tidak hanya mentransmisikan ajaran keagamaan, 
tetapi juga membentuk identitas dan posisi sosial peserta didik. 

Kualitas pendidikan agama yang diterima seseorang sering kali 
mencerminkan posisi sosial keluarganya. Madrasah unggulan dan pesantren 
populer dengan jaringan luas umumnya lebih mudah diakses oleh kelompok 
masyarakat yang telah mapan secara ekonomi dan sosial. Sebaliknya, kelompok 
marginal cenderung terkonsentrasi pada lembaga pendidikan agama dengan 
kualitas terbatas. Dalam kerangka ini, pendidikan agama berpotensi menjadi arena 
konflik laten yang memperkuat ketimpangan sosial. 

(1) Faktor Ekonomi, Sosial, Budaya, dan Kebijakan, Ketimpangan akses 
terhadap pendidikan agama merupakan hasil interaksi berbagai faktor struktural. 
Faktor ekonomi—seperti biaya pendidikan, jarak geografis, dan ketersediaan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5975 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh 

fasilitas—menjadi hambatan utama bagi kelompok kurang mampu. Faktor sosial 
dan budaya, termasuk status keluarga, relasi sosial, serta orientasi nilai masyarakat, 
turut membentuk peluang pendidikan. Selain itu, kebijakan negara melalui 
distribusi anggaran, pembangunan sarana, dan penempatan guru agama berperan 
besar dalam menentukan tingkat pemerataan pendidikan. 

Ketidakseimbangan faktor-faktor tersebut berdampak pada kesenjangan 
kualitas pendidikan agama, terutama antara wilayah perkotaan dan daerah 
terpencil. Keterbatasan tenaga pendidik, fasilitas yang minim, serta materi ajar yang 
kurang mutakhir masih menjadi persoalan serius di sejumlah wilayah.  (2) 
Ketidakmerataan Akses antar Lembaga Pendidikan, Keberagaman lembaga 
pendidikan—sekolah negeri, madrasah, dan pesantren—merupakan kekayaan 
sistem pendidikan nasional. Namun, perbedaan kualitas fasilitas, kurikulum, dan 
tenaga pendidik antar lembaga menciptakan jurang akses yang signifikan. 
Pesantren tradisional sering menjadi pilihan kelompok marginal karena lebih 
terjangkau, tetapi tidak selalu memiliki kualitas yang setara dengan lembaga 
pendidikan agama unggulan. Kondisi ini secara tidak langsung memperkuat 
kesenjangan sosial dalam jangka panjang. 

(1) Modal Budaya dalam Perspektif Pierre Bourdieu, Menurut Pierre 
Bourdieu, pendidikan berperan penting dalam membentuk modal budaya (cultural 
capital), habitus, dan kemampuan simbolik yang dihargai oleh masyarakat. Dalam 
konteks pendidikan agama, modal budaya tercermin dalam penguasaan 
pengetahuan keislaman, kemampuan membaca teks klasik, keterampilan dakwah, 
serta etika sosial. Alumni lembaga pendidikan agama unggulan cenderung 
memiliki modal budaya yang lebih diakui dan bernilai sosial tinggi. 

Sebaliknya, peserta didik dari lembaga dengan fasilitas terbatas sering kali 
memiliki modal budaya yang kurang mendapatkan pengakuan sosial, meskipun 
memiliki komitmen religius yang kuat. Ketimpangan modal budaya inilah yang 
menjadi salah satu mekanisme reproduksi ketidaksetaraan sosial. (2) Nilai Moral 
sebagai Modal Sosial, Selain modal budaya, pendidikan agama juga menghasilkan 
modal sosial berupa jaringan alumni, relasi dengan tokoh agama, serta reputasi 
moral. Jaringan sosial ini dapat membuka peluang sosial dan profesional yang lebih 
luas, sehingga berkontribusi pada peningkatan mobilitas sosial seseorang. 

Mobilitas sosial merujuk pada pergerakan individu atau kelompok dalam 
struktur sosial. Mobilitas horizontal terjadi tanpa perubahan status sosial yang 
signifikan, sedangkan mobilitas vertikal berkaitan dengan kenaikan atau 
penurunan posisi dalam hierarki sosial. Pendidikan agama yang berkualitas 
berpotensi membuka peluang mobilitas vertikal melalui akses terhadap profesi dan 
posisi sosial tertentu. 

Namun demikian, mobilitas sosial tidak ditentukan oleh pendidikan semata. 
Modal ekonomi, modal sosial, dan peluang struktural turut memengaruhi peluang 
mobilitas. Ketimpangan akses pendidikan agama menyebabkan akumulasi 
keuntungan pada kelompok tertentu, sementara kelompok marginal berisiko 
mengalami stagnasi sosial. Dengan demikian, ketimpangan pendidikan agama 
berimplikasi langsung pada reproduksi ketidaksetaraan sosial. 
 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5976 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh 

 
 
METODE  

Makalah ini disusun dengan menggunakan metode library research 
(penelitian kepustakaan). Metode ini dipilih karena fokus kajian diarahkan pada 
analisis konseptual dan teoretis mengenai ketimpangan akses pendidikan agama 
serta implikasinya terhadap mobilitas sosial, dengan menggunakan perspektif teori 
konflik sebagai kerangka analisis utama. Penelitian kepustakaan memungkinkan 
penulis untuk menggali, membandingkan, dan mensintesis berbagai gagasan 
ilmiah yang relevan secara sistematis dan mendalam. Sumber data dalam penulisan 
ini terdiri atas buku-buku klasik dan kontemporer dalam bidang sosiologi 
pendidikan, sosiologi agama, serta teori sosial—khususnya karya-karya Karl Marx, 
Max Weber, dan Pierre Bourdieu—serta artikel jurnal ilmiah, laporan penelitian, 
dan publikasi akademik lain yang membahas isu ketimpangan pendidikan, 
pendidikan agama, dan mobilitas sosial di Indonesia. Sumber-sumber tersebut 
dipilih secara selektif dengan mempertimbangkan relevansi tema, otoritas penulis, 
dan validitas akademiknya.  

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur, 
pembacaan kritis, serta pencatatan gagasan-gagasan kunci yang berkaitan dengan 
fokus kajian. Selanjutnya, data dianalisis menggunakan pendekatan analisis 
deskriptif-analitis, yaitu dengan mendeskripsikan konsep dan teori yang relevan, 
kemudian menganalisisnya secara kritis untuk menjelaskan relasi antara 
ketimpangan akses pendidikan agama dan dinamika mobilitas sosial. Analisis ini 
diarahkan untuk menunjukkan bagaimana pendidikan agama dapat berfungsi 
sebagai arena konflik dan mekanisme reproduksi sosial dalam struktur masyarakat. 
Hasil analisis disajikan dalam bentuk narasi argumentatif yang terstruktur, 
sehingga mampu memberikan pemahaman teoretis yang komprehensif serta 
kontribusi konseptual terhadap kajian pendidikan agama dan ketimpangan sosial.  

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Teori Konflik dalam Menjelaskan Ketimpangan Akses Pendidikan Agama 

Dalam perspektif teori konflik, pendidikan tidak dipahami sebagai institusi 
yang sepenuhnya netral dan egaliter, melainkan sebagai bagian dari struktur sosial 
yang sarat dengan relasi kuasa dan kepentingan. Ketimpangan akses terhadap 
pendidikan agama dapat dijelaskan melalui asumsi dasar teori konflik yang 
memandang masyarakat sebagai arena pertarungan antarkelompok dalam 
memperebutkan sumber daya, baik yang bersifat material maupun simbolik. 
Pendidikan agama, dalam konteks ini, merupakan salah satu sumber daya simbolik 
yang memiliki nilai sosial tinggi karena berkaitan dengan legitimasi moral, otoritas 
keagamaan, dan pengakuan sosial. 

Pandangan Karl Marx membantu menjelaskan bahwa ketimpangan akses 
pendidikan agama berakar pada struktur ekonomi masyarakat. Kelompok sosial 
dengan kepemilikan modal ekonomi yang lebih kuat memiliki peluang lebih besar 
untuk mengakses lembaga pendidikan agama berkualitas, seperti madrasah 
unggulan atau pesantren modern dengan fasilitas memadai dan tenaga pendidik 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5977 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh 

yang kompeten. Sebaliknya, kelompok masyarakat dengan keterbatasan ekonomi 
cenderung terpinggirkan dan hanya memiliki akses pada lembaga pendidikan 
agama dengan kualitas yang relatif rendah. Dalam kondisi ini, pendidikan agama 
tidak lagi berfungsi sebagai instrumen emansipasi sosial, tetapi justru menjadi 
mekanisme reproduksi ketimpangan struktural. 

Kerangka Marxian ini dipertegas oleh analisis Max Weber yang menekankan 
bahwa stratifikasi sosial tidak hanya ditentukan oleh faktor ekonomi, tetapi juga 
oleh status sosial dan kekuasaan. Dalam ranah pendidikan agama, dimensi status 
tampak pada prestise lembaga pendidikan tertentu yang diakui secara sosial dan 
simbolik. Akses terhadap lembaga pendidikan agama yang memiliki legitimasi 
tinggi sering kali mensyaratkan modal sosial dan kultural tertentu, seperti latar 
belakang keluarga religius terpandang, jaringan dengan tokoh agama, atau 
pengakuan sosial dalam komunitas tertentu. Dengan demikian, ketimpangan akses 
pendidikan agama tidak semata-mata disebabkan oleh keterbatasan ekonomi, tetapi 
juga oleh eksklusi sosial berbasis status dan legitimasi. 

Dalam konteks Indonesia, ketimpangan ini semakin kompleks karena 
dipengaruhi oleh faktor geografis dan kebijakan pendidikan. Wilayah perkotaan 
umumnya memiliki akses yang lebih baik terhadap lembaga pendidikan agama 
berkualitas, sementara daerah terpencil dan kawasan 3T menghadapi keterbatasan 
serius dalam hal infrastruktur, distribusi guru agama, serta dukungan kebijakan. 
Perspektif teori konflik memungkinkan kita melihat bahwa ketimpangan tersebut 
bukan sekadar persoalan teknis atau administratif, melainkan bagian dari 
ketimpangan struktural yang terlembagakan dalam sistem pendidikan itu sendiri. 

Dengan demikian, teori konflik memberikan kerangka analitis yang kuat 
untuk memahami bahwa ketimpangan akses pendidikan agama merupakan hasil 
dari relasi kuasa yang tidak seimbang antar kelompok sosial. Pendidikan agama, 
alih-alih menjadi sarana pemerataan kesempatan, berpotensi menjadi instrumen 
dominasi simbolik apabila tidak disertai dengan kebijakan afirmatif dan distribusi 
sumber daya yang berkeadilan. 

 
Dampak Ketimpangan Akses Pendidikan Agama terhadap Mobilitas Sosial 

Ketimpangan akses pendidikan agama memiliki implikasi langsung 
terhadap peluang mobilitas sosial individu dan kelompok dalam masyarakat. 
Dalam kerangka teori konflik, mobilitas sosial tidak dipandang sebagai proses yang 
terbuka dan meritokratis, melainkan sangat dipengaruhi oleh akumulasi modal 
yang dimiliki sejak awal, baik modal ekonomi, sosial, maupun kultural. Pendidikan 
agama yang berkualitas menjadi salah satu sarana penting dalam akumulasi modal 
tersebut. 

Kelompok masyarakat yang berhasil mengakses pendidikan agama 
berkualitas cenderung memperoleh modal kultural yang lebih tinggi, sebagaimana 
dijelaskan oleh Pierre Bourdieu. Modal kultural ini mencakup penguasaan 
pengetahuan keislaman, kemampuan simbolik seperti retorika dakwah, 
pemahaman teks-teks klasik, serta internalisasi etika dan habitus religius yang 
dihargai oleh masyarakat. Modal tersebut tidak hanya berfungsi sebagai bekal 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5978 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh 

intelektual, tetapi juga sebagai sumber legitimasi sosial yang membuka peluang 
mobilitas sosial vertikal. 

Selain modal kultural, pendidikan agama juga menghasilkan modal sosial 
berupa jaringan alumni, relasi dengan tokoh agama, dan keterhubungan dengan 
institusi keagamaan. Jaringan ini sering kali menjadi pintu masuk menuju posisi 
sosial strategis, seperti guru agama, pendakwah, penyuluh keagamaan, atau peran-
peran kepemimpinan dalam masyarakat. Dengan demikian, pendidikan agama 
berkualitas dapat berfungsi sebagai akselerator mobilitas sosial bagi mereka yang 
memiliki akses terhadapnya. 

Sebaliknya, kelompok masyarakat yang hanya memperoleh pendidikan 
agama dengan kualitas terbatas cenderung mengalami hambatan dalam proses 
mobilitas sosial. Keterbatasan fasilitas, kualitas pengajaran, dan pengakuan sosial 
terhadap lembaga pendidikan yang diakses mengakibatkan rendahnya akumulasi 
modal kultural dan sosial. Dalam jangka panjang, kondisi ini berkontribusi pada 
stagnasi sosial dan memperkuat reproduksi ketimpangan antargenerasi. 

Dalam perspektif teori konflik, kondisi tersebut menunjukkan bahwa 
mobilitas sosial tidak terdistribusi secara merata, melainkan cenderung mengikuti 
garis-garis ketimpangan struktural yang telah ada. Pendidikan agama, yang 
seharusnya menjadi sarana pembebasan dan transformasi sosial, justru berisiko 
memperkuat dominasi kelompok tertentu apabila akses dan kualitasnya tidak 
dikelola secara adil. Oleh karena itu, ketimpangan akses pendidikan agama 
memiliki dampak sistemik terhadap struktur sosial, bukan hanya pada level 
individu, tetapi juga pada pola stratifikasi masyarakat secara keseluruhan. 

 
Implikasi Teoretis dan Sosial 

Pembahasan ini menegaskan bahwa teori konflik relevan dan signifikan 
dalam membaca dinamika ketimpangan akses pendidikan agama dan dampaknya 
terhadap mobilitas sosial. Secara teoretis, temuan ini memperkuat pandangan 
bahwa pendidikan—termasuk pendidikan agama—tidak dapat dilepaskan dari 
relasi kuasa dan struktur sosial yang melingkupinya. Pendidikan agama bukan 
hanya ruang transmisi nilai-nilai keagamaan, tetapi juga arena produksi dan 
distribusi modal sosial serta kultural. 

Secara sosial, pembahasan ini menunjukkan urgensi kebijakan pendidikan 
agama yang berorientasi pada keadilan sosial. Pemerataan akses pendidikan agama 
perlu dipahami tidak hanya sebagai pemerataan lembaga, tetapi juga pemerataan 
kualitas, legitimasi, dan peluang mobilitas sosial. Tanpa intervensi struktural yang 
serius, pendidikan agama berpotensi terus mereproduksi ketimpangan sosial dan 
menghambat terwujudnya mobilitas sosial yang inklusif. 

 
SIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa 
ketimpangan akses pendidikan agama merupakan fenomena sosial yang tidak 
berdiri secara netral, melainkan berkaitan erat dengan struktur sosial, relasi 
kekuasaan, dan distribusi modal dalam masyarakat. Melalui perspektif teori 
konflik, pendidikan agama dipahami bukan hanya sebagai sarana transmisi nilai-

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5979 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh 

nilai keagamaan, tetapi juga sebagai arena kontestasi antarkelompok sosial dalam 
memperebutkan sumber daya simbolik, legitimasi moral, dan peluang sosial. Teori 
konflik—khususnya pemikiran Karl Marx dan Max Weber—menunjukkan bahwa 
akses terhadap pendidikan agama yang berkualitas sangat dipengaruhi oleh posisi 
sosial-ekonomi, status sosial, serta jaringan kekuasaan yang dimiliki oleh individu 
atau kelompok. Kelompok masyarakat dengan modal ekonomi, sosial, dan kultural 
yang lebih kuat memiliki peluang lebih besar untuk mengakses lembaga 
pendidikan agama unggulan yang memiliki legitimasi tinggi. Sebaliknya, kelompok 
masyarakat marginal, terutama yang berada di wilayah terpencil dan kawasan 3T, 
cenderung terpinggirkan dalam akses terhadap pendidikan agama bermutu. 
Kondisi ini menjadikan pendidikan agama berpotensi berfungsi sebagai mekanisme 
reproduksi ketimpangan struktural. 

Lebih lanjut, ketimpangan akses pendidikan agama terbukti memiliki 
dampak signifikan terhadap dinamika mobilitas sosial. Pendidikan agama yang 
berkualitas berperan penting dalam akumulasi modal kultural dan modal sosial, 
sebagaimana dikemukakan oleh Pierre Bourdieu. Modal tersebut membuka 
peluang mobilitas sosial vertikal melalui pengakuan sosial, jaringan keagamaan, 
dan akses terhadap posisi-posisi strategis dalam masyarakat. Sebaliknya, 
keterbatasan akses terhadap pendidikan agama bermutu menyebabkan rendahnya 
akumulasi modal, sehingga memperkuat stagnasi sosial dan reproduksi 
ketimpangan antargenerasi. Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa 
ketimpangan akses pendidikan agama tidak hanya berdampak pada kualitas 
pembelajaran keagamaan, tetapi juga berimplikasi luas terhadap struktur 
stratifikasi dan keadilan sosial dalam masyarakat. Pendidikan agama yang 
seharusnya berfungsi sebagai sarana pembebasan dan transformasi sosial berisiko 
justru memperkuat dominasi sosial apabila tidak disertai dengan kebijakan yang 
berorientasi pada pemerataan dan keadilan struktural. 

 
DAFTAR RUJUKAN 
Abudin, Nata. Pendidikan Islam Dalam Perspektif Sosial. Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 2018. 
Azyumardi Azra. Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan 

Milenium III. Jakarrta: Kencana, 2012. 
Bowles, Samuel Herbert Gintis Samuel. Schooling in Capitalist America. New York, 

1976. https://archive.org/details/schoolingincapit00bowl. 
Buordie Pierre and Passeron claude Jean. Reproduction in Education,Society and 

Culture. London: Sage Publications, 1990. 
https://archive.org/details/reproductionineducation. 

Collins 6. Randall. Toward an Explanatory Science. New York, 1975. 
https://archive.org/details/conflictsociolog00coll. 

Collins, Randal. Cinflict Sociology. New York: Academic Press, 1975. 
Creswell, John W. , Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches. Los Angeles: Sage Publications, 2014. 
https://us.sagepub.com/en-us/nam/research-design/book237357. 

Emile, Durkheim. , Education and Sociology. New York: Free Press, 1956. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5980 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh 

John, Goldthorpe. Social Mobility and Class Structure in Modern Britain. Oxford: : 
Clarendon Press, 1987. 

Karl, Marx. : : A Critique of Political Economy. London: Penguin Classics, 1990. 
———. Capital: A Critique of Political Economy. London: Penguin Books, 1990. 

https://www.marxists.org/archive/marx/works/1867-c1. 
———. The German Ideology Trans. C. J. Arthur. New York: International Publishers, 

1970. https://www.marxists.org/archive/marx/works/1845/german-
ideology. 

Kebudayaan, Kementerian Pendidikan dan. Peta Mutu Pendidikan Nasional. Jakarta: 
Kemendikbud, 2021. 

Max, Weber. , Economy and Society: An Outline of Interpretive Sociology. Berkeley: 
University of California Press, 1978. 

———. Economy and Society: An Outline of Interpretive Sociology. Berkeley: University 
of California Press, 1978. 
https://archive.org/details/economysocietyweber. 

———. From Max Weber: Essays in Sociology,Trans. New York: Oxford University 
Press, 1958. https://archive.org/details/frommaxweberessa00webe. 

Mestika, Zed. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 
Indonesia, 2014. https://opac.perpusnas.go.id/DetailOpac.aspx?id=911260. 

Muhaimin. Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam. Jakarta: RajaGrafindo 
Persada, 2015. https://rajagrafindo.co.id/produk/pengembangan-
kurikulum-pendidikan-agama-islam/. 

Passeron Jean-Claude Bourdieu Pierre. Reproduction in Education. London: Sage 
Publications, 1990. https://archive.org/details/reproductionined0000bour. 

Pendidikan, 3. Kementerian. Pendidikan Di Daerah 3T. Jakarta: : Kemendikbudristek, 
2021. https://www.kemdikbud.go.id. 

Pierre, Bourdieu. “The Forms of Capital,” Dalam Handbook of Theory and Research for the 
Sociology of Education, Ed. New York: Greenwood Press, 1986. 
https://www.marxists.org/reference/subject/philosophy/works/fr/bour
dieu-forms-capital.htm. 

Pierre, Bourdieu 5. A Social Critique of the Judgement of Taste (Cambridge,. Cambridge: 
MA: Harvard University Press, 1984. 
https://monoskop.org/images/e/e0/Bourdieu_Pierre_Distinction_A_Soci
al_Critique_of_the_Judgement_of_Taste_1984.pdf. 

Pitirim, Sorokin A. Social Mobility. New York: Harper & Brothers, 1959. 
Ritzer, George. Sociological Theory. New York: McGraw-Hill, 2014. 
S, Coleman James. “Social Capital in the Creation of Human Capital.” Journal of 

Sociology, 1988, 95–120. 
Sugiono. Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. 

Bandung: Alfabeta, 2019. 
https://opac.perpusnas.go.id/DetailOpac.aspx?id=1135478. 

Tilaar. Kekuasaan Dan Pendidikan. Jakarta: Rineka Cipta., 2009. 
Zamakhsyari, Dhofier. Tradisi Pesantren. Jakarta: LP3ES, 2011. 
 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

