Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
@ https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
£ 3 Volume 4 Number 1, 2026

@ DOI: https:/ /doi.org/10.61104/alz.v4i1.4311

Ketimpangan Akses Pendidikan Agama dan Implikasinya terhadap

Mobilitas Sosial
(Analisis Perspektif Teori Konflik)

Ita Fatmawati!, Maftuh?
Universitas Kiai Abdullah Faqih, Indonesia!-2
Email Korespondensi: Itafatmawatil011@gmail.com, Maftuh@gmail.com

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 20 Januari 2026

ABSTRACT

Inequality in access to religious education remains a significant challenge within Indonesia’s
educational system. Although religious education is intended to play a central role in shaping
moral values and character, disparities in quality and access persist due to socio-economic
conditions, uneven educational policies, and unequal distribution of resources. This paper
aims to examine inequality in access to religious education through the perspective of conflict
theory and to analyze its impact on social mobility. This study employs a qualitative
literature-based approach, drawing on the theoretical frameworks of Karl Marx, Max Weber,
and Pierre Bourdieu, as well as recent scholarly works in the fields of sociology of education
and Islamic education. The findings indicate that religious education functions not only as
a medium for transmitting religious teachings, but also as a form of social and cultural
capital that influences individuals’ social positions. Unequal access to quality religious
education tends to reinforce social stratification and limit opportunities for upward social
mobility, particularly among marginalized communities. The study emphasizes that
equitable access to religious education should be viewed as an integral part of broader social
justice efforts. Without inclusive and sustained policy interventions, religious education
may inadvertently perpetuate social inequality rather than serve as a means of empowerment
and social transformation.

Keyword: educational inequality, religious education, conflict theory, social mobility

ABSTRAK

Ketimpangan akses terhadap pendidikan agama masih menjadi persoalan yang mengemuka
dalam sistem pendidikan di Indonesia. Meskipun pendidikan agama diposisikan sebagai
bagian penting dalam pembentukan karakter dan nilai moral peserta didik, realitas di
lapangan menunjukkan adanya perbedaan kualitas dan kesempatan belajar yang
dipengaruhi oleh kondisi sosial-ekonomi, kebijakan pendidikan, serta distribusi sumber daya
yang tidak merata. Makalah ini bertujuan untuk mengkaji ketimpangan akses pendidikan
agama dengan menggunakan perspektif teori konflik, serta menganalisis implikasinya
terhadap mobilitas sosial dalam masyarakat. Penulisan makalah ini menggunakan
pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan dengan menelaah pemikiran tokoh-tokoh
teori konflik, seperti Karl Marx, Max Weber, dan Pierre Bourdieu, serta berbagai hasil
penelitian kontemporer dalam bidang sosiologi pendidikan dan pendidikan agama Islam.
Kajian ini menunjukkan bahwa pendidikan agama tidak hanya berfungsi sebagai sarana
transmisi ajaran dan nilai keagamaan, tetapi juga berperan sebagai modal sosial dan kultural
yang dapat memengaruhi posisi sosial individu. Ketimpangan dalam akses dan mutu

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5971

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:Itafatmawati1011@gmail.com
mailto:Maftuh@gmail.com
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.4311

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

pendidikan agama berpotensi memperkuat stratifikasi sosial dan membatasi peluang
mobilitas sosial, khususnya bagi kelompok masyarakat yang kurang beruntung. Oleh karena
itu, pemerataan pendidikan agama perlu dipahami sebagai bagian dari upaya mewujudkan
keadilan sosial. Tanpa kebijakan yang inklusif dan berorientasi pada pemerataan kualitas,
pendidikan agama berisiko menjadi sarana reproduksi ketimpangan sosial, bukan sebagai
instrumen pemberdayaan dan peningkatan mobilitas sosial.

Kata Kunci: Kesetaraan Pendidikan, Pendidikan Agama, Teori Konflik, Mobilitas Sosial

PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan salah satu instrumen fundamental dalam
pembangunan manusia dan pembentukan struktur sosial masyarakat. Melalui
pendidikan, nilai, pengetahuan, serta keterampilan ditransmisikan dari satu
generasi ke generasi berikutnya, sekaligus membuka peluang bagi terwujudnya
mobilitas sosial dan keadilan sosial. Oleh karena itu, pendidikan sering diposisikan
sebagai sarana strategis dalam mengurangi kesenjangan sosial dan memperkuat
kohesi sosial. Namun demikian, dalam praktiknya, sistem pendidikan tidak selalu
berjalan secara netral dan merata, melainkan kerap merefleksikan bahkan
mereproduksi ketimpangan sosial yang telah ada dalam masyarakat.

Di Indonesia, ketimpangan akses terhadap pendidikan masih menjadi
persoalan yang signifikan, meskipun pendidikan telah diakui sebagai hak dasar
setiap warga negara. Realitas empiris menunjukkan adanya disparitas dalam
distribusi fasilitas pendidikan, kualitas tenaga pendidik, serta ketersediaan sarana
dan prasarana pendukung pembelajaran. Ketimpangan tersebut tampak jelas antara
wilayah perkotaan dan daerah terpencil, khususnya kawasan 3T (tertinggal, terluar,
dan terdepan). Di wilayah-wilayah tersebut, keterbatasan infrastruktur pendidikan,
kekurangan guru yang kompeten, serta minimnya akses terhadap teknologi
pembelajaran masih menjadi kendala utama dalam penyelenggaraan pendidikan
yang berkualitas, sehingga berdampak langsung pada mutu pendidikan yang
diterima peserta didik.

Ketimpangan tersebut tidak hanya terjadi pada pendidikan umum, tetapi
juga merambah pada ranah pendidikan agama. Pendidikan agama memiliki peran
strategis yang tidak terbatas pada pengajaran aspek ritual dan doktrinal, melainkan
juga berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-nilai moral, pembentukan karakter,
serta transmisi budaya dan modal kultural. Melalui pendidikan agama, peserta
didik diharapkan mampu mengembangkan sikap keagamaan yang moderat dan
berkontribusi secara konstruktif dalam kehidupan sosial. Namun demikian, akses
terhadap pendidikan agama yang berkualitas tidak dinikmati secara merata oleh
seluruh lapisan masyarakat. Kelompok masyarakat dengan modal ekonomi dan
sosial yang memadai cenderung memiliki peluang lebih besar untuk mengakses
lembaga pendidikan agama unggulan, seperti madrasah berkualitas, pesantren
modern, atau sekolah swasta berbasis agama dengan fasilitas dan tenaga pendidik
yang memadai. Sebaliknya, masyarakat kurang mampu atau yang tinggal di daerah
terpencil sering kali menghadapi keterbatasan akses terhadap pendidikan agama
bermutu. Kondisi ini menunjukkan bahwa pendidikan agama berpotensi menjadi

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5972

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

sumber ketimpangan sosial yang bersifat laten melalui distribusi modal kultural
yang tidak merata.

Untuk memahami fenomena tersebut secara lebih komprehensif, pendekatan
teori konflik menjadi kerangka analitis yang relevan. Perspektif teori konflik
memandang pendidikan—termasuk pendidikan agama—bukan semata-mata
sebagai sarana integrasi sosial, melainkan sebagai arena kontestasi kepentingan dan
distribusi kekuasaan antarkelompok sosial. Dalam sistem pendidikan yang
dipengaruhi oleh faktor ekonomi, sosial, dan politik, kelompok yang memiliki
modal lebih besar cenderung mendominasi akses terhadap pendidikan berkualitas,
termasuk dalam penentuan kurikulum, pemilihan tenaga pendidik, dan
pengelolaan lembaga pendidikan yang bersifat eksklusif. Dengan demikian,
pendidikan agama dapat berfungsi sebagai mekanisme reproduksi sosial yang
memperkuat posisi kelompok yang memiliki privilese dan mempertahankan
ketimpangan struktural.

Ketimpangan akses dan disparitas kualitas pendidikan agama tersebut
memiliki implikasi serius terhadap proses stratifikasi dan mobilitas sosial.
Kelompok yang berhasil mengakses pendidikan agama berkualitas cenderung
memperoleh modal kultural, pengetahuan, serta jaringan sosial yang lebih kuat,
sehingga meningkatkan peluang mobilitas sosial vertikal. Sebaliknya, kelompok
yang terpinggirkan dan hanya memperoleh pendidikan agama dengan kualitas
rendah berpotensi mengalami stagnasi sosial. Kondisi ini memperkuat pola
reproduksi ketimpangan antargenerasi dan mempertahankan struktur sosial yang
timpang.

Oleh karena itu, isu pemerataan pendidikan—termasuk pendidikan
agama—menjadi agenda yang mendesak untuk mendapatkan perhatian serius.
Pemerataan pendidikan tidak cukup dimaknai sebagai ketersediaan lembaga
pendidikan di setiap wilayah, tetapi juga harus mencakup peningkatan kualitas
pembelajaran, distribusi tenaga pendidik yang berkeadilan, penyediaan fasilitas
yang layak, serta jaminan akses yang inklusif bagi seluruh lapisan masyarakat.
Tanpa upaya nyata untuk mengatasi ketimpangan struktural ini, pendidikan agama
berisiko memperkuat dominasi sosial-ekonomi dan menghambat terwujudnya
mobilitas sosial yang adil dan berkelanjutan. (1) Bagaimana teori konflik digunakan
untuk menjelaskan ketimpangan akses pendidikan agama di masyarakat? (2)
Bagaimana ketimpangan akses pendidikan agama tersebut berdampak pada
peluang mobilitas sosial?

(1) Menganalisis relevansi teori konflik dalam memahami ketimpangan
akses pendidikan agama. (2) Menjelaskan pengaruh ketimpangan akses pendidikan
agama terhadap dinamika mobilitas sosial dalam masyarakat (1) Manfaat Teoretis,
Makalah ini diharapkan memperkaya kajian dalam sosiologi pendidikan dan
sosiologi agama, terutama dalam penggunaan teori konflik untuk membaca relasi
antara pendidikan, kekuasaan, dan struktur sosial. (2) Manfaat Praktis, Hasil kajian
ini dapat memberikan masukan bagi pemerintah, pendidik, dan lembaga
pendidikan dalam merumuskan kebijakan yang lebih adil terkait pemerataan
pendidikan agama, sehingga dapat mengurangi kesenjangan sosial yang bersifat
structural.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5973

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Dalam tradisi klasik sosiologi, Karl Marx memandang masyarakat sebagai
ruang konflik yang ditandai oleh pertarungan kepentingan antara kelompok yang
menguasai sumber-sumber produksi dan kelompok yang berada dalam posisi
subordinat. Relasi kekuasaan tersebut tidak hanya berlangsung dalam ranah
ekonomi, tetapi juga dilembagakan dan dilanggengkan melalui institusi-institusi
sosial, termasuk pendidikan. Dari perspektif ini, pendidikan tidak sepenuhnya
bersifat netral, melainkan berpotensi menjadi sarana reproduksi ketimpangan sosial
yang telah ada.

Dalam konteks pendidikan agama, pandangan Marx menjadi relevan untuk
menjelaskan bahwa akses terhadap lembaga pendidikan agama yang berkualitas
tidak semata-mata ditentukan oleh motivasi individu, tetapi sangat dipengaruhi
oleh posisi sosial-ekonomi keluarga. Keluarga dengan modal ekonomi yang kuat
relatif lebih mudah mengakses pesantren unggulan atau madrasah bermutu,
sementara keluarga dengan keterbatasan sumber daya sering kali hanya memiliki
pilihan pada lembaga pendidikan agama dengan kualitas terbatas. Kondisi ini
menunjukkan bahwa pendidikan agama dapat berfungsi sebagai mekanisme
reproduksi sosial apabila aksesnya tidak dikelola secara adil.

Pemikiran Marx diperkaya oleh Max Weber, yang menegaskan bahwa
stratifikasi sosial tidak hanya bertumpu pada kepemilikan ekonomi. Weber
membagi struktur sosial ke dalam tiga dimensi utama, yaitu kelas (class), status
(status group), dan kekuasaan (party). Dalam ranah pendidikan agama, dimensi
status dan legitimasi sosial memainkan peran penting, karena lembaga pendidikan
tertentu memiliki prestise yang memengaruhi cara masyarakat menilai para
alumninya.

Akses terhadap lembaga pendidikan agama yang memiliki legitimasi tinggi
tidak hanya berkaitan dengan kemampuan ekonomi, tetapi juga dipengaruhi oleh
latar belakang keluarga, budaya lokal, dan posisi dalam jaringan sosial. Dengan
demikian, ketimpangan pendidikan agama tidak hanya bersumber dari perbedaan
materi, tetapi juga dari hierarki status sosial yang diwariskan secara struktural.

Dalam perspektif teori konflik, pendidikan dipahami sebagai arena
perebutan sumber daya simbolik, seperti pengetahuan, gelar akademik, legitimasi
moral, dan otoritas sosial. Oleh karena itu, pendidikan agama tidak berada di luar
dinamika konflik sosial, melainkan menjadi bagian integral dari proses tersebut.
Lembaga pendidikan agama tidak hanya mentransmisikan ajaran keagamaan,
tetapi juga membentuk identitas dan posisi sosial peserta didik.

Kualitas pendidikan agama yang diterima seseorang sering Kkali
mencerminkan posisi sosial keluarganya. Madrasah unggulan dan pesantren
populer dengan jaringan luas umumnya lebih mudah diakses oleh kelompok
masyarakat yang telah mapan secara ekonomi dan sosial. Sebaliknya, kelompok
marginal cenderung terkonsentrasi pada lembaga pendidikan agama dengan
kualitas terbatas. Dalam kerangka ini, pendidikan agama berpotensi menjadi arena
konflik laten yang memperkuat ketimpangan sosial.

(1) Faktor Ekonomi, Sosial, Budaya, dan Kebijakan, Ketimpangan akses
terhadap pendidikan agama merupakan hasil interaksi berbagai faktor struktural.
Faktor ekonomi—seperti biaya pendidikan, jarak geografis, dan ketersediaan
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5974

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

fasilitas —menjadi hambatan utama bagi kelompok kurang mampu. Faktor sosial
dan budaya, termasuk status keluarga, relasi sosial, serta orientasi nilai masyarakat,
turut membentuk peluang pendidikan. Selain itu, kebijakan negara melalui
distribusi anggaran, pembangunan sarana, dan penempatan guru agama berperan
besar dalam menentukan tingkat pemerataan pendidikan.

Ketidakseimbangan faktor-faktor tersebut berdampak pada kesenjangan
kualitas pendidikan agama, terutama antara wilayah perkotaan dan daerah
terpencil. Keterbatasan tenaga pendidik, fasilitas yang minim, serta materi ajar yang
kurang mutakhir masih menjadi persoalan serius di sejumlah wilayah. (2)
Ketidakmerataan Akses antar Lembaga Pendidikan, Keberagaman lembaga
pendidikan —sekolah negeri, madrasah, dan pesantren—merupakan kekayaan
sistem pendidikan nasional. Namun, perbedaan kualitas fasilitas, kurikulum, dan
tenaga pendidik antar lembaga menciptakan jurang akses yang signifikan.
Pesantren tradisional sering menjadi pilihan kelompok marginal karena lebih
terjangkau, tetapi tidak selalu memiliki kualitas yang setara dengan lembaga
pendidikan agama unggulan. Kondisi ini secara tidak langsung memperkuat
kesenjangan sosial dalam jangka panjang.

(1) Modal Budaya dalam Perspektif Pierre Bourdieu, Menurut Pierre
Bourdieu, pendidikan berperan penting dalam membentuk modal budaya (cultural
capital), habitus, dan kemampuan simbolik yang dihargai oleh masyarakat. Dalam
konteks pendidikan agama, modal budaya tercermin dalam penguasaan
pengetahuan keislaman, kemampuan membaca teks klasik, keterampilan dakwah,
serta etika sosial. Alumni lembaga pendidikan agama unggulan cenderung
memiliki modal budaya yang lebih diakui dan bernilai sosial tinggi.

Sebaliknya, peserta didik dari lembaga dengan fasilitas terbatas sering kali
memiliki modal budaya yang kurang mendapatkan pengakuan sosial, meskipun
memiliki komitmen religius yang kuat. Ketimpangan modal budaya inilah yang
menjadi salah satu mekanisme reproduksi ketidaksetaraan sosial. (2) Nilai Moral
sebagai Modal Sosial, Selain modal budaya, pendidikan agama juga menghasilkan
modal sosial berupa jaringan alumni, relasi dengan tokoh agama, serta reputasi
moral. Jaringan sosial ini dapat membuka peluang sosial dan profesional yang lebih
luas, sehingga berkontribusi pada peningkatan mobilitas sosial seseorang.

Mobilitas sosial merujuk pada pergerakan individu atau kelompok dalam
struktur sosial. Mobilitas horizontal terjadi tanpa perubahan status sosial yang
signifikan, sedangkan mobilitas vertikal berkaitan dengan kenaikan atau
penurunan posisi dalam hierarki sosial. Pendidikan agama yang berkualitas
berpotensi membuka peluang mobilitas vertikal melalui akses terhadap profesi dan
posisi sosial tertentu.

Namun demikian, mobilitas sosial tidak ditentukan oleh pendidikan semata.
Modal ekonomi, modal sosial, dan peluang struktural turut memengaruhi peluang
mobilitas. Ketimpangan akses pendidikan agama menyebabkan akumulasi
keuntungan pada kelompok tertentu, sementara kelompok marginal berisiko
mengalami stagnasi sosial. Dengan demikian, ketimpangan pendidikan agama
berimplikasi langsung pada reproduksi ketidaksetaraan sosial.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5975

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

METODE

Makalah ini disusun dengan menggunakan metode [library research
(penelitian kepustakaan). Metode ini dipilih karena fokus kajian diarahkan pada
analisis konseptual dan teoretis mengenai ketimpangan akses pendidikan agama
serta implikasinya terhadap mobilitas sosial, dengan menggunakan perspektif teori
konflik sebagai kerangka analisis utama. Penelitian kepustakaan memungkinkan
penulis untuk menggali, membandingkan, dan mensintesis berbagai gagasan
ilmiah yang relevan secara sistematis dan mendalam. Sumber data dalam penulisan
ini terdiri atas buku-buku klasik dan kontemporer dalam bidang sosiologi
pendidikan, sosiologi agama, serta teori sosial —khususnya karya-karya Karl Marx,
Max Weber, dan Pierre Bourdieu —serta artikel jurnal ilmiah, laporan penelitian,
dan publikasi akademik lain yang membahas isu ketimpangan pendidikan,
pendidikan agama, dan mobilitas sosial di Indonesia. Sumber-sumber tersebut
dipilih secara selektif dengan mempertimbangkan relevansi tema, otoritas penulis,
dan validitas akademiknya.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur,
pembacaan kritis, serta pencatatan gagasan-gagasan kunci yang berkaitan dengan
fokus kajian. Selanjutnya, data dianalisis menggunakan pendekatan analisis
deskriptif-analitis, yaitu dengan mendeskripsikan konsep dan teori yang relevan,
kemudian menganalisisnya secara kritis untuk menjelaskan relasi antara
ketimpangan akses pendidikan agama dan dinamika mobilitas sosial. Analisis ini
diarahkan untuk menunjukkan bagaimana pendidikan agama dapat berfungsi
sebagai arena konflik dan mekanisme reproduksi sosial dalam struktur masyarakat.
Hasil analisis disajikan dalam bentuk narasi argumentatif yang terstruktur,
sehingga mampu memberikan pemahaman teoretis yang komprehensif serta
kontribusi konseptual terhadap kajian pendidikan agama dan ketimpangan sosial.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Teori Konflik dalam Menjelaskan Ketimpangan Akses Pendidikan Agama

Dalam perspektif teori konflik, pendidikan tidak dipahami sebagai institusi
yang sepenuhnya netral dan egaliter, melainkan sebagai bagian dari struktur sosial
yang sarat dengan relasi kuasa dan kepentingan. Ketimpangan akses terhadap
pendidikan agama dapat dijelaskan melalui asumsi dasar teori konflik yang
memandang masyarakat sebagai arena pertarungan antarkelompok dalam
memperebutkan sumber daya, baik yang bersifat material maupun simbolik.
Pendidikan agama, dalam konteks ini, merupakan salah satu sumber daya simbolik
yang memiliki nilai sosial tinggi karena berkaitan dengan legitimasi moral, otoritas
keagamaan, dan pengakuan sosial.

Pandangan Karl Marx membantu menjelaskan bahwa ketimpangan akses
pendidikan agama berakar pada struktur ekonomi masyarakat. Kelompok sosial
dengan kepemilikan modal ekonomi yang lebih kuat memiliki peluang lebih besar
untuk mengakses lembaga pendidikan agama berkualitas, seperti madrasah
unggulan atau pesantren modern dengan fasilitas memadai dan tenaga pendidik

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5976

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

yang kompeten. Sebaliknya, kelompok masyarakat dengan keterbatasan ekonomi
cenderung terpinggirkan dan hanya memiliki akses pada lembaga pendidikan
agama dengan kualitas yang relatif rendah. Dalam kondisi ini, pendidikan agama
tidak lagi berfungsi sebagai instrumen emansipasi sosial, tetapi justru menjadi
mekanisme reproduksi ketimpangan struktural.

Kerangka Marxian ini dipertegas oleh analisis Max Weber yang menekankan
bahwa stratifikasi sosial tidak hanya ditentukan oleh faktor ekonomi, tetapi juga
oleh status sosial dan kekuasaan. Dalam ranah pendidikan agama, dimensi status
tampak pada prestise lembaga pendidikan tertentu yang diakui secara sosial dan
simbolik. Akses terhadap lembaga pendidikan agama yang memiliki legitimasi
tinggi sering kali mensyaratkan modal sosial dan kultural tertentu, seperti latar
belakang keluarga religius terpandang, jaringan dengan tokoh agama, atau
pengakuan sosial dalam komunitas tertentu. Dengan demikian, ketimpangan akses
pendidikan agama tidak semata-mata disebabkan oleh keterbatasan ekonomi, tetapi
juga oleh eksklusi sosial berbasis status dan legitimasi.

Dalam konteks Indonesia, ketimpangan ini semakin kompleks karena
dipengaruhi oleh faktor geografis dan kebijakan pendidikan. Wilayah perkotaan
umumnya memiliki akses yang lebih baik terhadap lembaga pendidikan agama
berkualitas, sementara daerah terpencil dan kawasan 3T menghadapi keterbatasan
serius dalam hal infrastruktur, distribusi guru agama, serta dukungan kebijakan.
Perspektif teori konflik memungkinkan kita melihat bahwa ketimpangan tersebut
bukan sekadar persoalan teknis atau administratif, melainkan bagian dari
ketimpangan struktural yang terlembagakan dalam sistem pendidikan itu sendiri.

Dengan demikian, teori konflik memberikan kerangka analitis yang kuat
untuk memahami bahwa ketimpangan akses pendidikan agama merupakan hasil
dari relasi kuasa yang tidak seimbang antar kelompok sosial. Pendidikan agama,
alih-alih menjadi sarana pemerataan kesempatan, berpotensi menjadi instrumen
dominasi simbolik apabila tidak disertai dengan kebijakan afirmatif dan distribusi
sumber daya yang berkeadilan.

Dampak Ketimpangan Akses Pendidikan Agama terhadap Mobilitas Sosial

Ketimpangan akses pendidikan agama memiliki implikasi langsung
terhadap peluang mobilitas sosial individu dan kelompok dalam masyarakat.
Dalam kerangka teori konflik, mobilitas sosial tidak dipandang sebagai proses yang
terbuka dan meritokratis, melainkan sangat dipengaruhi oleh akumulasi modal
yang dimiliki sejak awal, baik modal ekonomi, sosial, maupun kultural. Pendidikan
agama yang berkualitas menjadi salah satu sarana penting dalam akumulasi modal
tersebut.

Kelompok masyarakat yang berhasil mengakses pendidikan agama
berkualitas cenderung memperoleh modal kultural yang lebih tinggi, sebagaimana
dijelaskan oleh Pierre Bourdieu. Modal kultural ini mencakup penguasaan
pengetahuan keislaman, kemampuan simbolik seperti retorika dakwah,
pemahaman teks-teks klasik, serta internalisasi etika dan habitus religius yang
dihargai oleh masyarakat. Modal tersebut tidak hanya berfungsi sebagai bekal

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5977

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

intelektual, tetapi juga sebagai sumber legitimasi sosial yang membuka peluang
mobilitas sosial vertikal.

Selain modal kultural, pendidikan agama juga menghasilkan modal sosial
berupa jaringan alumni, relasi dengan tokoh agama, dan keterhubungan dengan
institusi keagamaan. Jaringan ini sering kali menjadi pintu masuk menuju posisi
sosial strategis, seperti guru agama, pendakwah, penyuluh keagamaan, atau peran-
peran kepemimpinan dalam masyarakat. Dengan demikian, pendidikan agama
berkualitas dapat berfungsi sebagai akselerator mobilitas sosial bagi mereka yang
memiliki akses terhadapnya.

Sebaliknya, kelompok masyarakat yang hanya memperoleh pendidikan
agama dengan kualitas terbatas cenderung mengalami hambatan dalam proses
mobilitas sosial. Keterbatasan fasilitas, kualitas pengajaran, dan pengakuan sosial
terhadap lembaga pendidikan yang diakses mengakibatkan rendahnya akumulasi
modal kultural dan sosial. Dalam jangka panjang, kondisi ini berkontribusi pada
stagnasi sosial dan memperkuat reproduksi ketimpangan antargenerasi.

Dalam perspektif teori konflik, kondisi tersebut menunjukkan bahwa
mobilitas sosial tidak terdistribusi secara merata, melainkan cenderung mengikuti
garis-garis ketimpangan struktural yang telah ada. Pendidikan agama, yang
seharusnya menjadi sarana pembebasan dan transformasi sosial, justru berisiko
memperkuat dominasi kelompok tertentu apabila akses dan kualitasnya tidak
dikelola secara adil. Oleh karena itu, ketimpangan akses pendidikan agama
memiliki dampak sistemik terhadap struktur sosial, bukan hanya pada level
individu, tetapi juga pada pola stratifikasi masyarakat secara keseluruhan.

Implikasi Teoretis dan Sosial

Pembahasan ini menegaskan bahwa teori konflik relevan dan signifikan
dalam membaca dinamika ketimpangan akses pendidikan agama dan dampaknya
terhadap mobilitas sosial. Secara teoretis, temuan ini memperkuat pandangan
bahwa pendidikan—termasuk pendidikan agama—tidak dapat dilepaskan dari
relasi kuasa dan struktur sosial yang melingkupinya. Pendidikan agama bukan
hanya ruang transmisi nilai-nilai keagamaan, tetapi juga arena produksi dan
distribusi modal sosial serta kultural.

Secara sosial, pembahasan ini menunjukkan urgensi kebijakan pendidikan
agama yang berorientasi pada keadilan sosial. Pemerataan akses pendidikan agama
perlu dipahami tidak hanya sebagai pemerataan lembaga, tetapi juga pemerataan
kualitas, legitimasi, dan peluang mobilitas sosial. Tanpa intervensi struktural yang
serius, pendidikan agama berpotensi terus mereproduksi ketimpangan sosial dan
menghambat terwujudnya mobilitas sosial yang inklusif.

SIMPULAN

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa
ketimpangan akses pendidikan agama merupakan fenomena sosial yang tidak
berdiri secara netral, melainkan berkaitan erat dengan struktur sosial, relasi
kekuasaan, dan distribusi modal dalam masyarakat. Melalui perspektif teori
konflik, pendidikan agama dipahami bukan hanya sebagai sarana transmisi nilai-

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5978

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

nilai keagamaan, tetapi juga sebagai arena kontestasi antarkelompok sosial dalam
memperebutkan sumber daya simbolik, legitimasi moral, dan peluang sosial. Teori
konflik —khususnya pemikiran Karl Marx dan Max Weber — menunjukkan bahwa
akses terhadap pendidikan agama yang berkualitas sangat dipengaruhi oleh posisi
sosial-ekonomi, status sosial, serta jaringan kekuasaan yang dimiliki oleh individu
atau kelompok. Kelompok masyarakat dengan modal ekonomi, sosial, dan kultural
yang lebih kuat memiliki peluang lebih besar untuk mengakses lembaga
pendidikan agama unggulan yang memiliki legitimasi tinggi. Sebaliknya, kelompok
masyarakat marginal, terutama yang berada di wilayah terpencil dan kawasan 3T,
cenderung terpinggirkan dalam akses terhadap pendidikan agama bermutu.
Kondisi ini menjadikan pendidikan agama berpotensi berfungsi sebagai mekanisme
reproduksi ketimpangan struktural.

Lebih lanjut, ketimpangan akses pendidikan agama terbukti memiliki
dampak signifikan terhadap dinamika mobilitas sosial. Pendidikan agama yang
berkualitas berperan penting dalam akumulasi modal kultural dan modal sosial,
sebagaimana dikemukakan oleh Pierre Bourdieu. Modal tersebut membuka
peluang mobilitas sosial vertikal melalui pengakuan sosial, jaringan keagamaan,
dan akses terhadap posisi-posisi strategis dalam masyarakat. Sebaliknya,
keterbatasan akses terhadap pendidikan agama bermutu menyebabkan rendahnya
akumulasi modal, sehingga memperkuat stagnasi sosial dan reproduksi
ketimpangan antargenerasi. Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa
ketimpangan akses pendidikan agama tidak hanya berdampak pada kualitas
pembelajaran keagamaan, tetapi juga berimplikasi luas terhadap struktur
stratifikasi dan keadilan sosial dalam masyarakat. Pendidikan agama yang
seharusnya berfungsi sebagai sarana pembebasan dan transformasi sosial berisiko
justru memperkuat dominasi sosial apabila tidak disertai dengan kebijakan yang
berorientasi pada pemerataan dan keadilan struktural.

DAFTAR RUJUKAN

Abudin, Nata. Pendidikan Islam Dalam Perspektif Sosial. Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2018.

Azyumardi Azra. Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan
Milenium III. Jakarrta: Kencana, 2012.

Bowles, Samuel Herbert Gintis Samuel. Schooling in Capitalist America. New York,
1976. https:/ /archive.org/ details/schoolingincapit00bowl.

Buordie Pierre and Passeron claude Jean. Reproduction in Education,Society and
Culture. London: Sage Publications, 1990.
https:/ /archive.org/details/reproductionineducation.

Collins 6. Randall. Toward an Explanatory Science. New York, 1975.
https:/ /archive.org/details/ conflictsociolog0Ocoll.

Collins, Randal. Cinflict Sociology. New York: Academic Press, 1975.

Creswell, John W. , Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches. Los Angeles: Sage Publications, 2014.
https:/ /us.sagepub.com/en-us/nam/research-design/book237357.

Emile, Durkheim. , Education and Sociology. New York: Free Press, 1956.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5979

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

John, Goldthorpe. Social Mobility and Class Structure in Modern Britain. Oxford: :
Clarendon Press, 1987.

Karl, Marx. : : A Critique of Political Economy. London: Penguin Classics, 1990.

— — —. Capital: A Critique of Political Economy. London: Penguin Books, 1990.
https:/ /www.marxists.org/archive/ marx/works/1867-cl.

— — —. The German Ideology Trans. C. |. Arthur. New York: International Publishers,
1970. https:/ /www.marxists.org/archive/marx/works/1845/ german-
ideology.

Kebudayaan, Kementerian Pendidikan dan. Peta Mutu Pendidikan Nasional. Jakarta:
Kemendikbud, 2021.

Max, Weber. , Economy and Society: An Outline of Interpretive Sociology. Berkeley:
University of California Press, 1978.

— — —. Economy and Society: An Outline of Interpretive Sociology. Berkeley: University
of California Press, 1978.
https:/ /archive.org/details/economysocietyweber.

— — —. From Max Weber: Essays in Sociology, Trans. New York: Oxford University
Press, 1958. https:/ /archive.org/details/frommaxweberessa00webe.

Mestika, Zed. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor
Indonesia, 2014. https:/ / opac.perpusnas.go.id / DetailOpac.aspx?id=911260.

Muhaimin. Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam. Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2015. https:/ /rajagrafindo.co.id/ produk/pengembangan-
kurikulum-pendidikan-agama-islam/.

Passeron Jean-Claude Bourdieu Pierre. Reproduction in Education. London: Sage
Publications, 1990. https:/ /archive.org/ details/ reproductionined0000bour.

Pendidikan, 3. Kementerian. Pendidikan Di Daerah 3T. Jakarta: : Kemendikbudristek,
2021. https:/ /www .kemdikbud.go.id.

Pierre, Bourdieu. “The Forms of Capital,” Dalam Handbook of Theory and Research for the
Sociology of Education, Ed. New York: Greenwood Press, 1986.
https:/ /www.marxists.org/reference/subject/ philosophy/works/fr/bour
dieu-forms-capital.htm.

Pierre, Bourdieu 5. A Social Critique of the Judgement of Taste (Cambridge,. Cambridge:
MA: Harvard University Press, 1984.
https:/ /monoskop.org/images/e/e0/Bourdieu_Pierre_Distinction_A_Soci
al_Critique_of_the_Judgement_of_Taste_1984.pdf.

Pitirim, Sorokin A. Social Mobility. New York: Harper & Brothers, 1959.

Ritzer, George. Sociological Theory. New York: McGraw-Hill, 2014.

S, Coleman James. “Social Capital in the Creation of Human Capital.” Journal of
Sociology, 1988, 95-120.

Sugiono. Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D.
Bandung;: Alfabeta, 2019.
https:/ /opac.perpusnas.go.id/DetailOpac.aspx?id=1135478.

Tilaar. Kekuasaan Dan Pendidikan. Jakarta: Rineka Cipta., 2009.

Zamakhsyari, Dhofier. Tradisi Pesantren. Jakarta: LP3ES, 2011.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5980

Copyright; Ita Fatmawati, Maftuh


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

