Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
@ https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
£ 3 Volume 4 Number 1, 2026

@ DOI: https:/ /doi.org/10.61104 /alz.v4i1.4304

Mengembangkan Kelembagaan Pendidikan Islam Menurut Ahmad
Dahlan

Ita Fatmawatil, Muhammad Arif Syihabuddin?, Fithrotul Fitri3

Prodi Pendidikan Agama Islam Pascasarjana, Universitas Kiai Abdullah Faqih!3
Email Korespondensi: Itafatmawatil011@gmail.com, arifmuhammad599@gmail.com,
‘vieshaviellah@gmail.com

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 20 Januari 2026

ABSTRACT

Islamic education plays a strategic role in shaping not only the spiritual dimension of
Muslim identity but also intellectual capacity and social responsibility. However, Islamic
educational institutions today continue to face fundamental challenges, including the
dichotomy between religious and general sciences, weak institutional governance, and the
tendency toward exclusive educational practices that are less responsive to social change. In
the context of an increasingly plural society, the discourse on religious moderation has
become a crucial framework for reorienting Islamic education toward inclusivity, balance,
and social relevance. This study examines the ideas of Ahmad Dahlan on the development of
Islamic educational institutions and analyzes their relevance for strengthening moderate
Islamic education in contemporary Indonesia. Using a qualitative library research approach,
this study explores primary and secondary sources related to Dahlan’s educational thought,
particularly his emphasis on the integration of knowledge, institutional reform, and social
action as the core foundations of educational development.

The findings indicate that Ahmad Dahlan’s vision of Islamic education goes beyond the
transmission of religious knowledge and places strong emphasis on institutional
professionalism, social engagement, and openness to modern knowledge. His ideas reflect a
spirit of religious moderation that positions education as a means of social transformation
and human empowerment. This study arqQues that Dahlan’s model of institutional
development remains highly relevant for addressing current challenges faced by Islamic
education, especially in promoting inclusive, adaptive, and socially responsive educational
institutions.

Keywords: Islamic educational institutions; religious moderation; Ahmad Dahlan’s
thought

ABSTRAK

Pengembangan kelembagaan pendidikan Islam merupakan agenda strategis dalam
merespons tantangan pendidikan Islam kontemporer, seperti menguatnya polarisasi
identitas, lemahnya tata kelola institusi, serta kebutuhan akan model pendidikan yang
inklusif dan berorientasi pada kemaslahatan sosial. Artikel ini bertujuan menganalisis
pemikiran Ahmad Dahlan tentang pengembangan kelembagaan pendidikan Islam serta
relevansinya bagi penguatan pendidikan Islam moderat. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka terhadap karya-karya Ahmad Dahlan
dan berbagai kajian ilmiah yang membahas pemikiran serta praktik pendidikan
Muhammadiyah. Temuan penelitian menunjukkan bahwa Ahmad Dahlan merumuskan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5907

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:Itafatmawati1011@gmail.com
mailto:arifmuhammad599@gmail.com
mailto:vieshaviellah@gmail.com
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.4304

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

model kelembagaan pendidikan Islam yang menekankan integrasi ilmu pengetahuan,
pembaruan sistem manajemen kelembagaan, dan orientasi aksi sosial sebagai ruh
pendidikan. Model ini menempatkan lembaga pendidikan Islam tidak hanya sebagai pusat
transmisi ilmu keagamaan, tetapi juga sebagai agen transformasi sosial yang menumbuhkan
sikap keberagamaan yang rasional, toleran, dan bertanggung jawab secara sosial. Dengan
demikian, pemikiran Ahmad Dahlan memberikan landasan strategis bagi pengembangan
kelembagaan pendidikan Islam yang moderat, adaptif, dan relevan dengan tuntutan zaman.
Kata kunci: Pendidikan Islam Moderat; Kelembagaan Pendidikan, Pemikiran Ahmad
Dahlan

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam menempati posisi strategis dalam proses pembentukan
kepribadian umat Muslim, tidak hanya dalam dimensi spiritual, tetapi juga dalam
aspek intelektual dan sosial. Keberadaan lembaga pendidikan Islam berfungsi
sebagai medium pewarisan nilai-nilai keagamaan sekaligus ruang internalisasi
etika, kesadaran sosial, dan peradaban. Namun, dalam realitasnya, kelembagaan
pendidikan Islam masih menghadapi berbagai persoalan mendasar, seperti
pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum, lemahnya tata kelola institusi, serta
kecenderungan praksis pendidikan yang bersifat eksklusif dan kurang adaptif
terhadap dinamika sosial yang terus berkembang. Situasi ini menunjukkan adanya
jarak antara cita-cita pendidikan Islam yang komprehensif dengan kondisi
kelembagaan yang belum sepenuhnya mampu menjawab tuntutan zaman.

Seiring perkembangan masyarakat modern, gagasan moderasi beragama
semakin menguat sebagai pendekatan penting dalam pembaruan pendidikan
Islam. Moderasi beragama menekankan prinsip keseimbangan, keterbukaan,
toleransi, serta komitmen terhadap nilai-nilai kemanusiaan dan kebangsaan. Dalam
konteks pendidikan Islam, pendekatan moderat menuntut lembaga pendidikan
untuk mampu mengintegrasikan ajaran Islam dengan realitas modern tanpa
menghilangkan identitas dan nilai-nilai fundamental keislaman. Oleh karena itu,
pengembangan kelembagaan pendidikan Islam yang berorientasi pada nilai-nilai
moderasi menjadi kebutuhan mendesak di tengah masyarakat yang plural dan
tantangan globalisasi yang semakin kompleks.

Berbagai penelitian sebelumnya telah mengkaji Ahmad Dahlan sebagai
tokoh pembaru pendidikan Islam, baik dari sisi biografis, pemikiran keagamaan,
maupun kontribusinya dalam proses modernisasi pendidikan Islam di Indonesia.
Ahmad Dahlan kerap diposisikan sebagai pelopor integrasi pendidikan agama dan
pendidikan umum serta penggagas sistem pendidikan Islam yang responsif
terhadap perkembangan sosial dan intelektual. Di sisi lain, kajian tentang
pendidikan Islam moderat juga berkembang pesat, terutama dalam konteks upaya
pencegahan radikalisme dan penguatan sikap keagamaan yang inklusif. Kendati
demikian, kajian yang secara khusus mengaitkan pemikiran Ahmad Dahlan dengan
pengembangan kelembagaan pendidikan Islam dalam kerangka moderasi
beragama masih belum banyak dilakukan secara mendalam.

Keterbatasan kajian tersebut menunjukkan adanya celah akademik (research
gap) yang perlu diisi, khususnya dalam memahami relevansi pemikiran Ahmad

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5908

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Dahlan tidak hanya sebagai warisan historis, tetapi juga sebagai landasan
konseptual bagi pengembangan kelembagaan pendidikan Islam moderat di era
kontemporer. Ahmad Dahlan memandang pendidikan sebagai sarana transformasi
sosial dan pembentukan kesadaran keagamaan yang rasional, inklusif, serta
berorientasi pada kemajuan. Pandangan ini menjadi pijakan penting dalam
merumuskan model kelembagaan pendidikan Islam yang mampu merespons
tantangan zaman tanpa terjebak pada sikap ekstrem maupun kecenderungan
sekularistik.

Berdasarkan pemaparan tersebut, fokus permasalahan dalam kajian ini
adalah bagaimana konsep pengembangan kelembagaan pendidikan Islam menurut
Ahmad Dahlan serta nilai-nilai moderasi yang terkandung di dalamnya. Artikel ini
bertujuan untuk menganalisis pemikiran Ahmad Dahlan terkait pengembangan
kelembagaan pendidikan Islam dan menelaah relevansinya bagi penguatan
pendidikan Islam moderat. Secara teoretis, kajian ini diharapkan dapat
memperkaya khazanah pemikiran pendidikan Islam, khususnya dalam perspektif
kelembagaan dan moderasi beragama. Secara praktis, hasil kajian ini diharapkan
dapat menjadi rujukan bagi pengelola lembaga pendidikan Islam dalam
mengembangkan institusi pendidikan yang inklusif, adaptif, dan berorientasi pada
kemajuan sosial.

Kelembagaan pendidikan Islam merupakan pilar utama dalam proses
pewarisan nilai-nilai keislaman sekaligus pengembangan kapasitas intelektual dan
sosial peserta didik. Secara konseptual, lembaga pendidikan Islam tidak dapat
dipahami semata-mata sebagai tempat berlangsungnya aktivitas belajar-mengajar,
melainkan sebagai sistem sosial yang memiliki struktur, norma, tujuan, dan nilai
yang membentuk orientasi pendidikan secara menyeluruh. Dalam konteks ini,
kelembagaan pendidikan Islam berfungsi sebagai ruang dialektika antara ajaran
normatif Islam dan realitas sosial yang terus mengalami perubahan.

Dalam literatur pendidikan Islam, kelembagaan dipandang sebagai sarana
strategis untuk mentransformasikan nilai-nilai ajaran Islam ke dalam praktik
kehidupan masyarakat. Lembaga pendidikan Islam idealnya mampu
mengintegrasikan dimensi teologis, etis, dan sosial secara seimbang. Namun, dalam
praktiknya, banyak lembaga pendidikan Islam masih terjebak pada pola
kelembagaan yang bersifat tradisional dan tekstual, sehingga kurang responsif
terhadap dinamika sosial, perkembangan ilmu pengetahuan, serta tuntutan
modernitas. Akibatnya, lembaga pendidikan Islam sering kali mengalami stagnasi,
baik dalam pengelolaan, kurikulum, maupun orientasi pendidikannya.

Salah satu persoalan mendasar dalam kelembagaan pendidikan Islam adalah
adanya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. Pola pemisahan ini tidak
hanya berdampak pada struktur kurikulum, tetapi juga memengaruhi cara
pandang peserta didik terhadap ilmu pengetahuan dan kehidupan sosial. Ilmu
agama kerap diposisikan sebagai ilmu sakral yang terpisah dari realitas sosial,
sementara ilmu umum dianggap netral dan bebas nilai. Padahal, dalam perspektif
pendidikan Islam, seluruh bentuk ilmu seharusnya berorientasi pada
pengembangan kemanusiaan dan pengabdian kepada Tuhan. Kelembagaan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5909

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

pendidikan Islam yang ideal dituntut untuk menghapus sekat-sekat tersebut
melalui pendekatan integratif dan holistik.

Selain persoalan dikotomi ilmu, kelembagaan pendidikan Islam juga
menghadapi tantangan dalam aspek manajerial dan tata kelola institusi. Lemahnya
sistem manajemen, rendahnya profesionalisme pengelola, serta minimnya inovasi
kelembagaan menyebabkan lembaga pendidikan Islam sulit bersaing dan
beradaptasi dengan perubahan zaman. Dalam konteks ini, penguatan kelembagaan
tidak hanya menyangkut aspek ideologis dan kurikuler, tetapi juga mencakup
pengembangan sistem organisasi, kepemimpinan, serta budaya akademik yang
sehat dan produktif.

Pengembangan kelembagaan pendidikan Islam juga tidak dapat dilepaskan
dari konteks sosial dan budaya masyarakat tempat lembaga tersebut berada.
Lembaga pendidikan Islam idealnya mampu membaca kebutuhan masyarakat dan
menjawab persoalan-persoalan sosial yang berkembang, seperti pluralitas agama
dan budaya, tantangan radikalisme, serta tuntutan kehidupan demokratis. Oleh
karena itu, kelembagaan pendidikan Islam perlu dikembangkan dengan
pendekatan kontekstual yang menjunjung nilai keterbukaan, toleransi, dan dialog.
Pendekatan ini sejalan dengan prinsip moderasi beragama yang menekankan
keseimbangan antara komitmen keagamaan dan realitas kebangsaan.

Dalam perspektif pemikiran pendidikan Islam kontemporer, pengembangan
kelembagaan tidak lagi dipahami sebagai proses mempertahankan tradisi semata,
tetapi sebagai upaya pembaruan (tajdid) yang berkelanjutan. Pembaruan
kelembagaan pendidikan Islam bertujuan untuk menjaga relevansi ajarn Islam
dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan substansi nilai-nilai dasarnya.
Dengan demikian, kelembagaan pendidikan Islam diharapkan mampu menjadi
agen perubahan sosial yang mendorong lahirnya masyarakat beragama yang
rasional, inklusif, dan berorientasi pada kemajuan.

Berdasarkan wuraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa konsep
kelembagaan pendidikan Islam mencakup dimensi struktural, kultural, dan nilai
yang saling berkaitan. Pengembangan kelembagaan pendidikan Islam menuntut
adanya integrasi ilmu, penguatan manajemen, serta orientasi nilai yang moderat
dan kontekstual. Kerangka konseptual ini menjadi landasan penting dalam
menganalisis pemikiran Ahmad Dahlan mengenai pengembangan kelembagaan
pendidikan Islam, yang menempatkan pendidikan sebagai sarana transformasi
sosial dan pembentukan kesadaran keagamaan yang berkemajuan.

Selain dimensi struktural dan manajerial, pengembangan kelembagaan
pendidikan Islam juga perlu dipahami dalam kerangka aksi sosial keagamaan.
Kelembagaan pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai entitas administratif
yang mengelola proses pembelajaran, tetapi juga sebagai ruang praksis nilai-nilai
keislaman yang diwujudkan melalui tindakan sosial nyata. Dalam perspektif ini,
lembaga pendidikan Islam berperan sebagai agen transformasi sosial yang
menjembatani ajaran normatif Islam dengan kebutuhan konkret masyarakat.

Pendekatan aksi sosial dalam kelembagaan pendidikan Islam menegaskan
bahwa nilai-nilai keagamaan tidak cukup dipahami pada tataran kognitif dan
simbolik, melainkan harus dilembagakan melalui program, budaya institusi, dan
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5910

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

praktik sosial yang berkelanjutan. Lembaga pendidikan Islam yang berorientasi
pada aksi sosial cenderung lebih adaptif terhadap dinamika masyarakat, karena
mampu merespons persoalan kemiskinan, ketimpangan sosial, konflik identitas,
serta tantangan pluralitas melalui pendekatan edukatif dan humanis.

Dalam kerangka sosiologis, kelembagaan pendidikan Islam dapat dibaca
sebagai hasil dari tindakan sosial keagamaan yang bermakna. Nilai-nilai Islam yang
hidup dalam lembaga pendidikan diwujudkan melalui pilihan-pilihan rasional,
program kelembagaan, dan orientasi praksis yang diarahkan pada kemaslahatan
bersama. Perspektif ini menunjukkan bahwa penguatan kelembagaan pendidikan
Islam bukan sekadar persoalan pelestarian tradisi, melainkan proses dinamis yang
melibatkan penafsiran nilai, pengambilan keputusan, dan tindakan sosial yang
kontekstual.

Pendekatan tersebut memiliki keterkaitan erat dengan prinsip moderasi
beragama, yang menekankan keseimbangan antara komitmen keagamaan dan
tanggung jawab sosial. Kelembagaan pendidikan Islam yang berlandaskan
moderasi beragama tidak hanya menekankan penguatan identitas keislaman, tetapi
juga mengembangkan sikap keterbukaan, dialog, dan kerja sama lintas kelompok.
Dalam konteks ini, moderasi beragama tidak berhenti sebagai wacana normatif,
melainkan menjadi desain kelembagaan yang tercermin dalam visi, kebijakan, dan
budaya institusi pendidikan Islam.

Pendidikan Islam moderat merupakan pendekatan pendidikan yang
berangkat dari prinsip dasar Islam sebagai agama yang menempatkan
keseimbangan (wasathiyyah) dalam seluruh aspek kehidupan. Konsep moderasi
dalam Islam tidak dimaknai sebagai sikap kompromistis yang melemahkan ajaran
agama, melainkan sebagai cara pandang dan praksis keagamaan yang proporsional,
adil, dan tidak ekstrem. Dalam konteks pendidikan, moderasi Islam menjadi
landasan penting untuk membentuk pola keberagamaan yang inklusif, rasional,
dan berorientasi pada kemaslahatan sosial.

Secara konseptual, pendidikan Islam moderat menekankan integrasi antara
dimensi normatif ajaran Islam dan realitas sosial yang plural. Pendidikan tidak
hanya diarahkan pada penguasaan teks-teks keagamaan secara literal, tetapi juga
pada kemampuan memahami konteks sosial, budaya, dan kebangsaan tempat
ajaran Islam diimplementasikan. Dengan demikian, pendidikan Islam moderat
berupaya menghindari dua kecenderungan ekstrem, yaitu formalisme keagamaan
yang kaku dan sekularisasi pendidikan yang mengabaikan nilai-nilai spiritual.

Prinsip-prinsip utama dalam pendidikan Islam moderat antara lain adalah
keseimbangan (tawazun), keadilan (i'tidal), toleransi (tasamuh), serta komitmen
terhadap perbaikan dan pembaruan (islah). Prinsip-prinsip tersebut menjadi
kerangka nilai yang membimbing proses pendidikan agar tidak hanya
menghasilkan individu yang saleh secara personal, tetapi juga memiliki kepedulian
sosial dan tanggung jawab kebangsaan. Pendidikan Islam moderat dengan
demikian diarahkan untuk membentuk subjek didik yang mampu hidup
berdampingan secara damai dalam masyarakat yang majemuk.

Dalam konteks kelembagaan, pendidikan Islam moderat menuntut lembaga
pendidikan untuk mengembangkan sistem, kurikulum, dan budaya akademik yang
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5911

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

terbuka terhadap dialog dan perbedaan. Lembaga pendidikan Islam tidak lagi
diposisikan sebagai ruang eksklusif yang tertutup dari wacana sosial dan keilmuan,
melainkan sebagai arena perjumpaan gagasan, nilai, dan pengalaman yang
beragam. Pendekatan ini memungkinkan lembaga pendidikan Islam berperan aktif
dalam membangun sikap keberagamaan yang humanis dan demokratis.

Urgensi pendidikan Islam moderat semakin menguat seiring dengan
munculnya berbagai tantangan global, seperti menguatnya radikalisme keagamaan,
konflik identitas, serta krisis kemanusiaan. Dalam situasi tersebut, pendidikan
Islam memiliki tanggung jawab moral untuk menghadirkan wajah Islam yang
ramah, adil, dan berorientasi pada perdamaian. Pendidikan Islam moderat
berfungsi sebagai instrumen strategis dalam menanamkan nilai-nilai toleransi,
penghargaan terhadap perbedaan, dan kesadaran akan pentingnya hidup bersama
dalam bingkai kebangsaan.

Lebih jauh, pendidikan Islam moderat juga menekankan pentingnya
rasionalitas dan keterbukaan terhadap ilmu pengetahuan. Pendekatan moderat
mendorong peserta didik untuk mengembangkan daya kritis, nalar reflektif, serta
kemampuan dialogis dalam memahami ajaran agama. Dengan demikian,
pendidikan Islam tidak berhenti pada penguatan identitas keagamaan semata,
tetapi juga berkontribusi pada pengembangan peradaban yang berkeadilan dan
berkemajuan. Orientasi ini menempatkan pendidikan Islam sebagai kekuatan
transformatif dalam kehidupan sosial.

Berdasarkan uraian tersebut, pendidikan Islam moderat dapat dipahami
sebagai pendekatan pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai keislaman
dengan prinsip kemanusiaan, kebangsaan, dan kemodernan. Kerangka ini menjadi
pijakan penting dalam menganalisis pengembangan kelembagaan pendidikan
Islam, khususnya dalam membaca relevansi pemikiran Ahmad Dahlan yang
menempatkan pendidikan sebagai sarana pembaruan sosial dan penguatan sikap
keagamaan yang inklusif serta berorientasi pada kemajuan.

Ahmad Dahlan merupakan salah satu tokoh pembaru pendidikan Islam di
Indonesia yang memandang pendidikan sebagai instrumen strategis dalam
melakukan transformasi sosial dan keagamaan. Bagi Ahmad Dahlan, pendidikan
Islam tidak cukup dipahami sebagai aktivitas pengajaran ilmu-ilmu agama secara
tradisional, tetapi harus dikembangkan sebagai sistem kelembagaan yang mampu
membentuk cara berpikir rasional, etos kerja, dan kepedulian sosial umat Islam.
Pemikiran ini lahir dari keprihatinannya terhadap kondisi umat Islam yang terjebak
dalam kejumudan intelektual, kemiskinan struktural, serta praktik keberagamaan
yang terlepas dari realitas sosial.

Dalam perspektif Ahmad Dahlan, kelembagaan pendidikan Islam harus
dibangun di atas prinsip integrasi ilmu pengetahuan. Ia menolak dikotomi antara
ilmu agama dan ilmu umum yang pada masa itu menjadi ciri utama pendidikan
Islam tradisional. Ahmad Dahlan meyakini bahwa seluruh ilmu pengetahuan
bersumber dari Tuhan dan memiliki fungsi yang sama-sama penting dalam
membangun peradaban manusia. Oleh karena itu, lembaga pendidikan Islam
idealnya mengajarkan ilmu-ilmu keislaman berdampingan dengan ilmu
pengetahuan modern agar peserta didik memiliki keseimbangan antara kesalehan
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5912

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

spiritual dan kecakapan intelektual. Integrasi ini menjadi fondasi utama dalam
pengembangan kelembagaan pendidikan Islam yang berorientasi pada kemajuan.

Selain integrasi ilmu, Ahmad Dahlan juga menekankan pentingnya
pembaruan sistem dan manajemen kelembagaan pendidikan Islam. Ia melihat
bahwa kelemahan pendidikan Islam bukan semata pada substansi ajaran,
melainkan pada cara ajaran tersebut dilembagakan dan dikelola. Melalui pendirian
sekolah-sekolah Muhammadiyah, Ahmad Dahlan memperkenalkan model
kelembagaan pendidikan yang lebih sistematis, terorganisir, dan terbuka terhadap
metode pembelajaran modern. Kelembagaan pendidikan Islam menurutnya harus
dikelola secara profesional agar mampu bertahan dan berkembang di tengah
perubahan sosial yang cepat.

Pemikiran Ahmad Dahlan tentang kelembagaan pendidikan Islam juga tidak
dapat dilepaskan dari orientasi aksi sosial keagamaan. Pendidikan, dalam
pandangannya, harus melahirkan kesadaran sosial dan keberpihakan kepada
kelompok lemah. Hal ini tercermin dalam penekanan Ahmad Dahlan terhadap
nilai-nilai Al-Qur’an, khususnya surah al-Ma"tn, yang menuntut keterlibatan nyata
umat Islam dalam persoalan kemiskinan, ketidakadilan, dan penderitaan sosial.
Dengan demikian, kelembagaan pendidikan Islam tidak hanya berfungsi mencetak
individu saleh secara ritual, tetapi juga melahirkan insan beriman yang aktif dalam
kerja-kerja kemanusiaan dan sosial.

Lebih jauh, pemikiran Ahmad Dahlan menunjukkan karakter moderasi
beragama yang kuat, meskipun istilah moderasi belum dikenal pada masanya.
Sikap keagamaannya yang terbuka terhadap pembaruan, dialog dengan ilmu
pengetahuan modern, serta penerimaan terhadap nilai-nilai kebangsaan
menunjukkan bahwa Ahmad Dahlan menempatkan Islam sebagai agama yang
rahmatan lil “alamin. Kelembagaan pendidikan Islam yang ia gagas tidak bersifat
eksklusif dan tertutup, melainkan inklusif dan adaptif terhadap konteks sosial
Indonesia yang plural.

Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, pemikiran Ahmad Dahlan
memiliki relevansi yang sangat kuat. Tantangan pendidikan Islam saat ini tidak jauh
berbeda dengan kondisi yang dihadapi Ahmad Dahlan, seperti dikotomi ilmu,
lemahnya tata kelola kelembagaan, serta munculnya kecenderungan ekstremisme
dan formalisme keagamaan. Model kelembagaan pendidikan Islam yang
dikembangkan Ahmad Dahlan menawarkan pendekatan alternatif yang
menyeimbangkan antara komitmen keagamaan, rasionalitas, dan tanggung jawab
sosial. Oleh karena itu, pemikiran Ahmad Dahlan dapat dijadikan landasan
konseptual dalam merumuskan pengembangan kelembagaan pendidikan Islam
moderat yang berorientasi pada kemajuan dan kemaslahatan umat.

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa pemikiran Ahmad
Dahlan tentang kelembagaan pendidikan Islam mencakup tiga pilar utama, yaitu
integrasi ilmu pengetahuan, penguatan sistem kelembagaan, dan orientasi aksi
sosial keagamaan. Ketiga pilar ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam bukan
sekadar proses transmisi pengetahuan, tetapi merupakan upaya sadar untuk
membangun peradaban Islam yang rasional, inklusif, dan berkemajuan. Kerangka

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5913

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

pemikiran ini menjadi fondasi penting dalam menganalisis pengembangan
kelembagaan pendidikan Islam moderat di Indonesia.

METODE

Untuk memperoleh pemahaman yang mendalam dan komprehensif
mengenai pemikiran Ahmad Dahlan dalam pengembangan kelembagaan
pendidikan Islam, penelitian ini dirancang dengan pendekatan metodologis yang
menekankan analisis konseptual dan penafsiran kritis terhadap sumber-sumber
ilmiah yang relevan. Pendekatan ini dipandang tepat mengingat objek kajian
berupa gagasan, nilai, dan konstruksi pemikiran tokoh, bukan fenomena empiris
yang dapat diukur secara statistik. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan jenis studi pustaka (library research) yang berfokus pada kajian
pemikiran tokoh, yakni Ahmad Dahlan. Pendekatan kualitatif dipilih karena
penelitian ini tidak diarahkan untuk menghasilkan data numerik, melainkan untuk
memahami, menafsirkan, serta menganalisis secara mendalam gagasan dan
orientasi pemikiran Ahmad Dahlan terkait pengembangan kelembagaan
pendidikan Islam dalam konteks sosial dan historis tertentu. Melalui studi pustaka,
peneliti dapat menelusuri ide-ide normatif maupun praksis pendidikan Islam yang
dirumuskan Ahmad Dahlan sebagaimana tercermin dalam karya-karya tertulis dan
kajian akademik yang membahas pemikirannya. Sumber data dalam penelitian ini
diklasifikasikan ke dalam sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer
mencakup karya-karya Ahmad Dahlan, dokumen resmi Muhammadiyah, serta
tulisan-tulisan yang merekam gagasan dan praktik pendidikan yang ia
kembangkan pada masa awal pembaruan pendidikan Islam. Adapun sumber
sekunder meliputi buku ilmiah, tesis, disertasi, dan artikel jurnal yang mengkaji
pemikiran Ahmad Dahlan, dinamika pendidikan Muhammadiyah, serta wacana
pendidikan Islam moderat dan kelembagaan pendidikan Islam. Penggunaan
beragam jenis sumber ini dimaksudkan untuk memperoleh perspektif yang utuh
sekaligus meminimalkan bias dalam penafsiran pemikiran tokoh yang dikaji.

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara
sistematis, baik dengan memanfaatkan perpustakaan fisik maupun basis data
digital jurnal ilmiah. Literatur yang dikaji diseleksi berdasarkan tingkat
relevansinya dengan fokus penelitian, kredibilitas akademik penulis, serta
kontribusinya terhadap pembahasan pengembangan kelembagaan pendidikan
Islam dan moderasi beragama. Tahapan ini meliputi inventarisasi sumber,
pengelompokan tema, serta pemilihan literatur yang paling representatif untuk
mendukung analisis pemikiran Ahmad Dahlan. Data yang telah terkumpul
selanjutnya dianalisis menggunakan metode analisis isi (content analysis) dengan
pendekatan interpretatif. Analisis ini dilakukan dengan mengkaji teks-teks yang
berkaitan dengan pemikiran Ahmad Dahlan, kemudian mengidentifikasi konsep,
tema, dan gagasan utama yang relevan dengan pengembangan kelembagaan
pendidikan Islam. Konsep-konsep tersebut selanjutnya dianalisis secara kritis
dengan mempertimbangkan konteks sosial-historis kehidupan Ahmad Dahlan serta
perkembangan diskursus pendidikan Islam moderat di era kontemporer.
Pendekatan interpretatif memungkinkan peneliti menangkap makna substantif
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5914

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

yang terkandung dalam teks, sehingga analisis tidak berhenti pada deskripsi
historis, tetapi mampu menghasilkan pemahaman konseptual yang lebih
mendalam. Untuk menjamin keabsahan dan validitas data, penelitian ini
menerapkan teknik triangulasi sumber, yakni dengan membandingkan gagasan
Ahmad Dahlan yang terdapat dalam sumber primer dengan interpretasi para
akademisi yang tertuang dalam sumber sekunder. Selain itu, kerangka teori
pendidikan Islam dan moderasi beragama digunakan sebagai alat bantu analisis
guna menjaga konsistensi argumentasi dan memperdalam penafsiran terhadap
data yang dikaji. Dengan strategi ini, hasil penelitian diharapkan memiliki landasan
akademik yang kuat dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Melalui
penerapan metodologi tersebut, penelitian ini berupaya menghasilkan analisis yang
sistematis, argumentatif, dan kontekstual mengenai pemikiran Ahmad Dahlan
dalam pengembangan kelembagaan pendidikan Islam. Metode studi pustaka tokoh
dinilai relevan untuk menggali kontribusi konseptual Ahmad Dahlan sebagai
pembaru pendidikan Islam, sekaligus menempatkan pemikirannya dalam arus
besar diskursus pendidikan Islam moderat yang berkembang hingga saat ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Integrasi Ilmu sebagai Basis Penguatan Kelembagaan Pendidikan Islam

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa salah satu sumbangan intelektual
paling menentukan dari Ahmad Dahlan dalam pengembangan kelembagaan
pendidikan Islam terletak pada visinya tentang penyatuan ilmu pengetahuan. la
secara konsisten mengkritik pemisahan tajam antara ilmu keagamaan dan ilmu
umum yang telah lama mengakar dalam sistem pendidikan Islam tradisional. Bagi
Dahlan, dikotomi tersebut tidak sekadar persoalan metodologis dalam
pembelajaran, tetapi juga problem kelembagaan yang memengaruhi cara umat
Islam membangun relasi antara agama, ilmu, dan kehidupan sosial.

Gagasan integrasi ilmu tersebut diwujudkan secara konkret melalui
pendirian sekolah-sekolah Muhammadiyah yang menggabungkan pelajaran agama
dengan disiplin ilmu modern, seperti ilmu alam, matematika, dan bahasa asing.
Pola ini menandai perubahan mendasar dalam paradigma pendidikan Islam — dari
sistem pesantren yang cenderung eksklusif menuju model kelembagaan yang lebih
terbuka dan responsif terhadap perkembangan zaman. Dalam kerangka ini, Ahmad
Dahlan memandang bahwa penguatan kelembagaan pendidikan Islam harus
bertumpu pada pembaruan cara berpikir tentang ilmu, yakni menempatkan seluruh
pengetahuan sebagai sarana membangun kemaslahatan umat manusia.

Dalam perspektif pendidikan Islam moderat, gagasan integrasi ilmu
memiliki relevansi strategis. Moderasi beragama menuntut sikap keberagamaan
yang tidak tertutup dan dogmatis, melainkan terbuka terhadap dialog dengan
realitas sosial dan perkembangan ilmu pengetahuan. Kelembagaan pendidikan
Islam yang berlandaskan pada prinsip integrasi ilmu berpotensi melahirkan
generasi Muslim yang tidak hanya memiliki kedalaman spiritual, tetapi juga
kecakapan intelektual dan kepekaan sosial. Dengan demikian, integrasi ilmu dapat
dipahami sebagai fondasi utama dalam membangun kelembagaan pendidikan
Islam yang inklusif, adaptif, dan berorientasi pada kemajuan peradaban.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5915

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Reformasi Sistem dan Manajemen sebagai Strategi Kelembagaan

Hasil kajian juga memperlihatkan bahwa pemikiran Ahmad Dahlan tentang
kelembagaan pendidikan Islam tidak terbatas pada aspek kurikulum dan orientasi
nilai, tetapi meluas hingga ranah struktural dan manajerial. Ia menyadari bahwa
persoalan utama pendidikan Islam pada masanya bukan terletak pada substansi
ajaran Islam, melainkan pada lemahnya sistem kelembagaan yang mengelola ajaran
tersebut. Atas dasar itulah, pembaruan tata kelola institusi ditempatkan sebagai
bagian integral dari agenda modernisasi pendidikan Islam.

Pendirian Muhammadiyah beserta jaringan sekolahnya dapat dipahami
sebagai bentuk konkret dari upaya membangun institusionalisasi pendidikan Islam
yang lebih sistematis dan profesional. Ahmad Dahlan memperkenalkan pola
pengelolaan lembaga yang lebih terstruktur, pembagian peran yang jelas, serta
sistem organisasi yang mendukung keberlanjutan institusi. Langkah ini sekaligus
menandai pergeseran dari pola kepemimpinan berbasis karisma personal menuju
model kepemimpinan kolektif yang bersandar pada mekanisme kelembagaan.

Dalam kerangka pendidikan Islam moderat, pembaruan manajemen
kelembagaan ini memiliki implikasi penting. Lembaga pendidikan Islam yang
dikelola secara profesional cenderung lebih siap menghadapi dinamika sosial dan
lebih terbuka terhadap kolaborasi lintas kelompok. Kelembagaan yang kuat secara
struktural juga memungkinkan pendidikan Islam berperan aktif di ruang publik
tanpa terjebak pada sikap eksklusivisme. Dengan demikian, modernisasi
kelembagaan yang dirintis Ahmad Dahlan dapat dibaca sebagai fondasi awal bagi
lahirnya pendidikan Islam yang religius sekaligus relevan secara sosial dan
institusional.

Orientasi Aksi Sosial sebagai Ruh Kelembagaan Pendidikan Islam

Salah satu temuan penting dalam kajian ini adalah kuatnya dimensi aksi
sosial dalam pemikiran Ahmad Dahlan mengenai pendidikan Islam. Ia memandang
pendidikan bukan sekadar sarana transmisi ilmu, melainkan wahana pembentukan
kesadaran sosial dan keberpihakan kepada kelompok yang terpinggirkan.
Penekanan Dahlan terhadap tafsir praksis surah al-Ma’tn menunjukkan bahwa
baginya pendidikan Islam harus berfungsi sebagai instrumen emansipasi sosial.

Dalam konteks kelembagaan, orientasi tersebut melahirkan model
pendidikan Islam yang tidak terlepas dari problem kemiskinan, ketimpangan, dan
keterbelakangan sosial. Sejak awal, sekolah-sekolah Muhammadiyah tidak hanya
berperan sebagai institusi akademik, tetapi juga sebagai pusat gerakan sosial
keagamaan yang menyentuh kebutuhan konkret masyarakat. Hal ini menegaskan
bahwa kelembagaan pendidikan Islam versi Ahmad Dahlan dibangun di atas etos
kebermanfaatan sosial, bukan semata legitimasi simbolik keagamaan.

Jika dikaitkan dengan paradigma pendidikan Islam moderat, orientasi aksi
sosial ini menjadi elemen kunci dalam membangun wajah Islam yang humanis dan
inklusif. Moderasi beragama tidak cukup berhenti pada wacana toleransi, tetapi
harus terlembagakan dalam praksis sosial yang nyata. Lembaga pendidikan Islam
yang menginternalisasi nilai aksi sosial akan lebih mudah menumbuhkan empati,
solidaritas, dan kepedulian lintas identitas. Dalam konteks ini, pemikiran Ahmad

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5916

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Dahlan menyediakan kerangka praksis yang relevan bagi pelembagaan moderasi
beragama di dunia pendidikan Islam.

Kelembagaan Pendidikan Islam sebagai Ruang Implementasi Moderasi Beragama

Meskipun Ahmad Dahlan tidak secara eksplisit menggunakan istilah
“moderasi beragama,” keseluruhan orientasi pemikirannya mencerminkan spirit
wasathiyyah yang kuat. Sikap terbukanya terhadap pembaruan, penerimaannya
terhadap ilmu pengetahuan modern, serta komitmennya pada nilai-nilai
kemanusiaan menempatkan Dahlan sebagai figur moderat dalam lanskap
pemikiran Islam Indonesia awal abad ke-20.

Kelembagaan pendidikan Islam yang ia bangun tidak berlandaskan pada
eksklusivisme teologis, melainkan pada prinsip inklusivitas sosial dan rasionalitas
keagamaan. Hal ini tampak dari keberaniannya mengadopsi sistem pendidikan
Barat tanpa kehilangan identitas keislaman, sekaligus kemampuannya memadukan
spirit keagamaan dengan semangat kebangsaan yang tumbuh dalam konteks
pergerakan nasional.

Dalam konteks kontemporer, ketika pendidikan Islam dihadapkan pada
tantangan radikalisme dan polarisasi identitas, model kelembagaan yang
dikembangkan Ahmad Dahlan menawarkan alternatif strategis. Pendidikan Islam
moderat tidak cukup hanya diajarkan sebagai materi ajar, tetapi harus diwujudkan
dalam desain kelembagaan yang inklusif, adaptif, dan berpihak pada nilai-nilai
kemanusiaan. Dengan demikian, kelembagaan pendidikan Islam menjadi arena
strategis untuk membumikan moderasi beragama secara sistemik dan
berkelanjutan.

Relevansi Pemikiran Ahmad Dahlan bagi Pengembangan Kelembagaan Pendidikan
Islam Kontemporer

Pembahasan ini menegaskan bahwa pemikiran Ahmad Dahlan tidak hanya
memiliki arti historis, tetapi juga relevansi aktual bagi pengembangan kelembagaan
pendidikan Islam dewasa ini. Tantangan yang dihadapi pendidikan Islam
modern—seperti dikotomi ilmu, lemahnya tata kelola, serta menguatnya sikap
keberagamaan yang eksklusif — memiliki kemiripan struktural dengan kondisi yang
dihadapi Ahmad Dahlan pada awal abad ke-20.

Dalam konteks tersebut, model kelembagaan pendidikan Islam yang dirintis
Ahmad Dahlan dapat dijadikan rujukan konseptual sekaligus inspirasi praksis.
Integrasi ilmu, profesionalisasi kelembagaan, dan orientasi aksi sosial merupakan
tiga pilar strategis yang dapat dikontekstualisasikan sesuai dengan kebutuhan
zaman. Ketiganya sejalan dengan agenda besar pendidikan Islam moderat yang
menekankan keseimbangan antara kesalehan personal, tanggung jawab sosial, dan
keterbukaan intelektual.

Lebih jauh, pemikiran Ahmad Dahlan memberikan kerangka etis bagi
pengembangan kelembagaan pendidikan Islam yang berorientasi pada kemajuan
peradaban. Pendidikan tidak lagi dipahami semata sebagai ruang pewarisan tradisi,
tetapi sebagai wahana transformasi sosial yang membentuk manusia beriman,
berakal, dan berkepribadian luhur. Dalam perspektif ini, kelembagaan pendidikan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5917

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Islam menjadi aktor penting dalam membangun masyarakat Muslim yang moderat,
berdaya saing, dan berkontribusi positif bagi kehidupan kebangsaan.

Sintesis Hasil Pembahasan

Berdasarkan keseluruhan hasil analisis, dapat disimpulkan bahwa
pengembangan kelembagaan pendidikan Islam menurut Ahmad Dahlan bertumpu
pada tiga dimensi utama: pembaruan epistemologis melalui integrasi ilmu,
penguatan struktural melalui modernisasi manajemen kelembagaan, serta
pendalaman praksis sosial melalui orientasi aksi kemanusiaan. Ketiga dimensi ini
saling terkait dalam membentuk model pendidikan Islam yang berkemajuan.

Dalam kerangka pendidikan Islam moderat, pemikiran Ahmad Dahlan
menyediakan landasan konseptual yang kokoh untuk membangun kelembagaan
pendidikan yang tidak terjebak pada ekstremisme religius maupun sekularisme
pragmatis. Pendidikan Islam yang ia gagas menempati jalur tengah — teguh dalam
prinsip keislaman, tetapi terbuka terhadap perubahan sosial dan perkembangan
ilmu pengetahuan.

Dengan demikian, kajian ini menegaskan bahwa Ahmad Dahlan bukan
hanya pembaru pendidikan Islam, melainkan juga perintis model kelembagaan
pendidikan Islam moderat di Indonesia. Pemikirannya tetap relevan sebagai
rujukan strategis dalam merumuskan kebijakan dan praktik pengembangan
kelembagaan pendidikan Islam yang inklusif, adaptif, serta berorientasi pada
kemaslahatan umat dan kemajuan bangsa.

SIMPULAN

Kajian ini menunjukan bahkan pemikiran Ahmad Dahlan tentang
pengembangan kelembagaan Pendidikan Islam Memiliki kedalaman konseptual
sekaligus relevasi praktis yang tetap aktual hingga hari ini. Melalui pendekatan
integrative terhadap ilmu pengetahuan, pembaruan sistem kelembagaan, serta
peneguhan orientasi aksi social, Ahmad Dahlan tidak hanya merumuskan gagasan
pembaruan Pendidikan islam, tetapi juga meletakan fondasi bagi terbentuknta
model kelembagaan Pendidikan yang berkarakter moderat, inklusif,dan
berorientasi pada kemajuan peradaban. Hasil analisis menegaskan bahwa
pengembangan kelembagaan Pendidikan islam menurut Ahmad Dahlan tidak
dapat dipahami secara parsial, melainkan sebagai satu kesatuan paradigma yang
memadukan yang memadukan dimensi epistemologys, structural,dan praksis
social. Integrasi ilmu membebaskan Pendidikan islam dari sekat-sekat dikotomis
yang selama ini membatasi peran sosialnya. Sementara itu modernisasi tata Kelola
kelembagaan memperkuat daya tahan institusi Pendidikan islam  dalam
menghadapi perubahan zaman. Pada saat yang sama, orientasi aksi social
memastikan bahwa Pendidikan tidak berhenti pada transmisi pengengetahuan,
tetapi bertransformasi menjadi kekuatan emansipatoris yang berpihak pada
kemanusiaan dan keadilan social.

Dalam kerangka Pendidikan islam moderat, Pemikiran Ahmad Dahlan
memberi kontribusi penting bagi penguatan desain kelembagaan yang mampu
menyeimbangkan antara komitmen keagamaan dan keterbukaan social. Moderasi

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5918

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

beragama, dalam perspektif ini, tidak hanya dipahami sebagai sikap individual,
tetapi juga sebagai prinsip kelembagaan yang tercermin dalam visi institusi,
kebijakan Pendidikan, serta budaya akademik. Dengan demikian, Lembaga
Pendidikan islam tidak sekedar menjadi ruang pembinaan religiositas, tetapi juga
arena pembentukan warga beriman yang rasional, toleran, dan bertanggung jawab
secara social. Relevansi pemikiran Ahmad Dahlan semakin kuat ditengah
tantangan Pendidikan islam kontemporer, seperti menguatnya polarisasi identitas,
kecenderungan ekslusivisme keagamaan, serta tuntutan profesionalisme
kelembagaan. Dalam konteks tersebut, model kelembagaan Pendidikan islam yang
ia rintis dapat dijadikan rujukan secara strategis dan dapat merumuskan arah
pengembangan institusi Pendidikan islam yang tidak terjebak pada ekstremisme
religious maupun pragmatism secular. Pendidikan islam, sebagaimana digagas
Ahmad Dahlan, ditempatkan pada jalur Tengah yang kokoh dalam nilai, namun
luwes dalam merespon dinamika social. Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa
Ahmad Dahlan bukan hanya tokoh pembaru dalam Sejarah Pendidikan islam
Indonesia, tetapi juga perintis paradigma kelembagaan Pendidikan islam moderat
yang berdata tahan lintas zaman. Pemikirannya memberikan dasar konseptual
yang kuat bagi Upaya membangun Lembaga Pendidikan islam yang inklusisf,
adaptif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat serta kemajuan bangsa. Sehingga
pengembangan kelembagaan Pendidikan islam akan semakin bermakna apabila
terus menghidupkan spirit pembaruan yang diwariskan Ahmad Dahlan, yakni
Pendidikan sebagai sarana pencerahan intelektual, penguatan etika social, dan
transformasi peradaban.

DAFTAR RUJUKAN

Abdul Munir Mulkhan. Pemikiran K.H. Ahmad Dahlan Dan Muhammadiyah Dalam
Perspektif Perubahan Sosial. Jakarta: Bumi Aksara, 2010.

Abdullah, M. Amin. Multidisiplin, Interdisiplin, Dan Transdisiplin: Metode Studi Agama
Dan Studi Islam Di Era Kontemporer. Yogyakarta: UIN Sunan kalijaga Press,
2020.

Abdurrahman Wahid. , Islamku, Islam Anda, Islam Kita. Jakarta: The Wahid Institute,
2006.

Abuddin, Nata. Pendidikan Islam: Isu-Isu Kontemporer. Jakarrta: Kencana, 2018.

Abudin, Nata. Pendidikan Islam Dalam Perspektif Sosial. Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2018.

Al-Qaradawi, Yusuf. Figh Al-Wasatiyyah Al-Islamiyyah. Kairo: Dar al-Shurugq, 2010,
2010.

Azra, Azyumardi. Islam Nusantara: Jaringan Global Dan Lokal. Bandung: Mizan, 2017.

— — —. Islam Nusantara: Jaringan Global Dan Lokal. Bandung: Mizan, 2017.
https:/ /mizanstore.com/islam-nusantara-537.

— — —. Pembaruan Pendidikan Islam: Telaah Kritis. Jakarta: Kencana, 2012.
https:/ /books.google.com/books?id=1sZHDwAAQBA]%0A.

— — —. Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan Milenium III.
Jakarta: Kencana, 2017.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5919

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Azyumardi Azra. Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan
Milenium III. Jakarrta: Kencana, 2012.

Bagir, Haidar. “Islam, Moderasi, Dan Pendidikan.” Jurnal Maarif, 2017, 34-36.
https:/ /maarifinstitute.org/jurnal-maarif/.

Burhani, Ahmad Najib. “Muhammadiyah Dan Islam Moderat,.” Studia Islamika,
2012, 293-95. https:/ /journal.uinjkt.ac.id /index.php/studia-
islamika/article/view /354 %0A.

Dahlan, Ahmad. Pemikiran Dan Perjuangan Ahmad Dahlan. Yogyakarta: suara
muhammadiyah, 2010.

— — —. Tafsir Sosial Al-Ma'un Dalam Gerakan Muhammadiyah. Yogyakarta: Majelis
Pustaka dan Informasi PP Muhammadiyah, 2011.

Fithrotul Fitri dan Saeful Anam. “STRATEGI AKSI SOSIAL DAN RESOLUSI
KONFLIK UNTUK MEMBANGUN HARMONI BERAGAMA: STUDI
PRAKTIK PENDIDIKAN ISLAM MODERAT DI KOTA MALANG.” Al-
Fatih : Jurnal Pendidikan Dan Keislaman VIII, no. 2 (2025): 606-17.

Haedar Nashir. Islam Berkemajuan Dan Aktualisasi Pemikiran Ahmad Dahlan, 2015.

Indonesia, Kementerian Agama Republik. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan
Litbang dan Diklat Kemenag RI, 20109.
https:/ /balitbangdiklat.kemenag.go.id /moderasi-beragama.

Klaus Krippendorff. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology, 3rd Ed. Loa
Angeles: Sage Publications, 2013.

Kuntowijoyo. Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, Dan Etika. Yogyakarta:
Tiara Wacana, 2006.

— — —. Paradigma Islam: Interpretasi Untuk Aksi. Bandung: Mizan, 1991.

Ma’arif, Syamsul. “Pendidikan Islam Moderat Dan Tantangan Radikalisme.” Jurnal
Al-Tahrir, 2016, 23-25.
https:/ /jurnal.iainponorogo.ac.id/index.php/altahrir/article/ view/349.

Maarif, Ahmad Syafii. Islam Dalam Bingkai Keindonesiaan Dan Kemanusiaan. bandung
mizan: Mizan, 2015.

Mas'ud, Abdurrahman. Intelektual Pesantren: Perhelatan Agama Dan Tradisi.
Yogyakarta: LKiS, 2016.

Max, Weber. The Sociology of Religion, Trans. Ephraim Fischoff. Boston: Beacon Press,
1993.

Mestika, Zed. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor
Indonesia, 2014. https:/ / opac.perpusnas.go.id/DetailOpac.aspx?id=911260.

Muhaimin. Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam. Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2015. https:/ /rajagrafindo.co.id/ produk/pengembangan-
kurikulum-pendidikan-agama-islam/.

Mulkhan, Abdul Munir. Teologi Kebudayaan Dan Demokrasi Modernitas. Yogyakarta:
Pustaka  Pelajar, 2002.  https://pustakapelajar.co.id/buku/teologi-
kebudayaan-dan-demokrasi-modernitas/.

Mulyadi. Manajemen Pendidikan Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2018.

Nakamura mitsuo. Bulan Sabit Terbit Di Atas Pohon Beringin: Studi Tentang Pergerakan
Muhammadiyah Di Indonesia. Yogyakarta: suara muhammadiyah, 2017.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5920

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Nakamura, Mitsuo. The Crescent Arises over the Banyan Tree: A Study of the
Muhammadiyah Movement in a Central Javanese Town. Yogyakarta: Gadjah
Mada University Press, 2012.
https:/ /ugmpress.ugm.ac.id /id / product/sosial-politik / the-crescent-
arises-over-the-banyan-tree.

Nashir, Haedar. Gerakan Islam Berkemajuan. Yogyakarta: suara muhammadiyah,
2018. https:/ /suaramuhammadiyah.id/ produk/ gerakan-islam-
berkemajuan/ %0A.

Nata, Abuddin. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarrta: RajaGrafindo Persada, 2016.

Qodir, Zuly. ““Modernisasi Pendidikan Muhammadiyah.” Jurnal Pendidikan Islam,
2017, 44-46. https:/ /ejournal.uin-
suka.ac.id/tarbiyah/index.php/JPI/article/view/1263.

Shihab, Alwi. Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka Dalam Beragama. Bandung: Mizan,

1997.
Steenbrink, Karel A. Pesantren, Madrasah, Sekolah : Pendidikan Islam Dalam Kurun
Modern. Jakarta: LP3ES, 1986.

https:/ /books.google.com/books?id=4cZ3DwAAQBA]J%0A.
Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D. Bandung: Alfabeta,
2019.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 5921

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

