
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5907 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

 
 

Mengembangkan Kelembagaan Pendidikan Islam Menurut Ahmad 
Dahlan 
 
Ita Fatmawati1, Muhammad Arif Syihabuddin2, Fithrotul Fitri3 

Prodi Pendidikan Agama Islam Pascasarjana, Universitas Kiai Abdullah Faqih1-3  

Email Korespondensi: Itafatmawati1011@gmail.com, arifmuhammad599@gmail.com, 
vieshaviellah@gmail.com                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   

 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 20 Januari 2026 

 

ABSTRACT  
Islamic education plays a strategic role in shaping not only the spiritual dimension of 
Muslim identity but also intellectual capacity and social responsibility. However, Islamic 
educational institutions today continue to face fundamental challenges, including the 
dichotomy between religious and general sciences, weak institutional governance, and the 
tendency toward exclusive educational practices that are less responsive to social change. In 
the context of an increasingly plural society, the discourse on religious moderation has 
become a crucial framework for reorienting Islamic education toward inclusivity, balance, 
and social relevance. This study examines the ideas of Ahmad Dahlan on the development of 
Islamic educational institutions and analyzes their relevance for strengthening moderate 
Islamic education in contemporary Indonesia. Using a qualitative library research approach, 
this study explores primary and secondary sources related to Dahlan’s educational thought, 
particularly his emphasis on the integration of knowledge, institutional reform, and social 
action as the core foundations of educational development. 
The findings indicate that Ahmad Dahlan’s vision of Islamic education goes beyond the 
transmission of religious knowledge and places strong emphasis on institutional 
professionalism, social engagement, and openness to modern knowledge. His ideas reflect a 
spirit of religious moderation that positions education as a means of social transformation 
and human empowerment. This study argues that Dahlan’s model of institutional 
development remains highly relevant for addressing current challenges faced by Islamic 
education, especially in promoting inclusive, adaptive, and socially responsive educational 
institutions. 
Keywords: Islamic educational institutions; religious moderation; Ahmad Dahlan’s 
thought 
 
ABSTRAK 
Pengembangan kelembagaan pendidikan Islam merupakan agenda strategis dalam 
merespons tantangan pendidikan Islam kontemporer, seperti menguatnya polarisasi 
identitas, lemahnya tata kelola institusi, serta kebutuhan akan model pendidikan yang 
inklusif dan berorientasi pada kemaslahatan sosial. Artikel ini bertujuan menganalisis 
pemikiran Ahmad Dahlan tentang pengembangan kelembagaan pendidikan Islam serta 
relevansinya bagi penguatan pendidikan Islam moderat. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka terhadap karya-karya Ahmad Dahlan 
dan berbagai kajian ilmiah yang membahas pemikiran serta praktik pendidikan 
Muhammadiyah. Temuan penelitian menunjukkan bahwa Ahmad Dahlan merumuskan 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.4304          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:Itafatmawati1011@gmail.com
mailto:arifmuhammad599@gmail.com
mailto:vieshaviellah@gmail.com
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.4304


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5908 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

model kelembagaan pendidikan Islam yang menekankan integrasi ilmu pengetahuan, 
pembaruan sistem manajemen kelembagaan, dan orientasi aksi sosial sebagai ruh 
pendidikan. Model ini menempatkan lembaga pendidikan Islam tidak hanya sebagai pusat 
transmisi ilmu keagamaan, tetapi juga sebagai agen transformasi sosial yang menumbuhkan 
sikap keberagamaan yang rasional, toleran, dan bertanggung jawab secara sosial. Dengan 
demikian, pemikiran Ahmad Dahlan memberikan landasan strategis bagi pengembangan 
kelembagaan pendidikan Islam yang moderat, adaptif, dan relevan dengan tuntutan zaman. 
Kata kunci: Pendidikan Islam Moderat; Kelembagaan Pendidikan; Pemikiran Ahmad 
Dahlan 

 
PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam menempati posisi strategis dalam proses pembentukan 
kepribadian umat Muslim, tidak hanya dalam dimensi spiritual, tetapi juga dalam 
aspek intelektual dan sosial. Keberadaan lembaga pendidikan Islam berfungsi 
sebagai medium pewarisan nilai-nilai keagamaan sekaligus ruang internalisasi 
etika, kesadaran sosial, dan peradaban. Namun, dalam realitasnya, kelembagaan 
pendidikan Islam masih menghadapi berbagai persoalan mendasar, seperti 
pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum, lemahnya tata kelola institusi, serta 
kecenderungan praksis pendidikan yang bersifat eksklusif dan kurang adaptif 
terhadap dinamika sosial yang terus berkembang. Situasi ini menunjukkan adanya 
jarak antara cita-cita pendidikan Islam yang komprehensif dengan kondisi 
kelembagaan yang belum sepenuhnya mampu menjawab tuntutan zaman. 

Seiring perkembangan masyarakat modern, gagasan moderasi beragama 
semakin menguat sebagai pendekatan penting dalam pembaruan pendidikan 
Islam. Moderasi beragama menekankan prinsip keseimbangan, keterbukaan, 
toleransi, serta komitmen terhadap nilai-nilai kemanusiaan dan kebangsaan. Dalam 
konteks pendidikan Islam, pendekatan moderat menuntut lembaga pendidikan 
untuk mampu mengintegrasikan ajaran Islam dengan realitas modern tanpa 
menghilangkan identitas dan nilai-nilai fundamental keislaman. Oleh karena itu, 
pengembangan kelembagaan pendidikan Islam yang berorientasi pada nilai-nilai 
moderasi menjadi kebutuhan mendesak di tengah masyarakat yang plural dan 
tantangan globalisasi yang semakin kompleks. 

Berbagai penelitian sebelumnya telah mengkaji Ahmad Dahlan sebagai 
tokoh pembaru pendidikan Islam, baik dari sisi biografis, pemikiran keagamaan, 
maupun kontribusinya dalam proses modernisasi pendidikan Islam di Indonesia. 
Ahmad Dahlan kerap diposisikan sebagai pelopor integrasi pendidikan agama dan 
pendidikan umum serta penggagas sistem pendidikan Islam yang responsif 
terhadap perkembangan sosial dan intelektual. Di sisi lain, kajian tentang 
pendidikan Islam moderat juga berkembang pesat, terutama dalam konteks upaya 
pencegahan radikalisme dan penguatan sikap keagamaan yang inklusif. Kendati 
demikian, kajian yang secara khusus mengaitkan pemikiran Ahmad Dahlan dengan 
pengembangan kelembagaan pendidikan Islam dalam kerangka moderasi 
beragama masih belum banyak dilakukan secara mendalam. 

Keterbatasan kajian tersebut menunjukkan adanya celah akademik (research 
gap) yang perlu diisi, khususnya dalam memahami relevansi pemikiran Ahmad 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5909 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

Dahlan tidak hanya sebagai warisan historis, tetapi juga sebagai landasan 
konseptual bagi pengembangan kelembagaan pendidikan Islam moderat di era 
kontemporer. Ahmad Dahlan memandang pendidikan sebagai sarana transformasi 
sosial dan pembentukan kesadaran keagamaan yang rasional, inklusif, serta 
berorientasi pada kemajuan. Pandangan ini menjadi pijakan penting dalam 
merumuskan model kelembagaan pendidikan Islam yang mampu merespons 
tantangan zaman tanpa terjebak pada sikap ekstrem maupun kecenderungan 
sekularistik. 

Berdasarkan pemaparan tersebut, fokus permasalahan dalam kajian ini 
adalah bagaimana konsep pengembangan kelembagaan pendidikan Islam menurut 
Ahmad Dahlan serta nilai-nilai moderasi yang terkandung di dalamnya. Artikel ini 
bertujuan untuk menganalisis pemikiran Ahmad Dahlan terkait pengembangan 
kelembagaan pendidikan Islam dan menelaah relevansinya bagi penguatan 
pendidikan Islam moderat. Secara teoretis, kajian ini diharapkan dapat 
memperkaya khazanah pemikiran pendidikan Islam, khususnya dalam perspektif 
kelembagaan dan moderasi beragama. Secara praktis, hasil kajian ini diharapkan 
dapat menjadi rujukan bagi pengelola lembaga pendidikan Islam dalam 
mengembangkan institusi pendidikan yang inklusif, adaptif, dan berorientasi pada 
kemajuan sosial. 

Kelembagaan pendidikan Islam merupakan pilar utama dalam proses 
pewarisan nilai-nilai keislaman sekaligus pengembangan kapasitas intelektual dan 
sosial peserta didik. Secara konseptual, lembaga pendidikan Islam tidak dapat 
dipahami semata-mata sebagai tempat berlangsungnya aktivitas belajar-mengajar, 
melainkan sebagai sistem sosial yang memiliki struktur, norma, tujuan, dan nilai 
yang membentuk orientasi pendidikan secara menyeluruh. Dalam konteks ini, 
kelembagaan pendidikan Islam berfungsi sebagai ruang dialektika antara ajaran 
normatif Islam dan realitas sosial yang terus mengalami perubahan. 

Dalam literatur pendidikan Islam, kelembagaan dipandang sebagai sarana 
strategis untuk mentransformasikan nilai-nilai ajaran Islam ke dalam praktik 
kehidupan masyarakat. Lembaga pendidikan Islam idealnya mampu 
mengintegrasikan dimensi teologis, etis, dan sosial secara seimbang. Namun, dalam 
praktiknya, banyak lembaga pendidikan Islam masih terjebak pada pola 
kelembagaan yang bersifat tradisional dan tekstual, sehingga kurang responsif 
terhadap dinamika sosial, perkembangan ilmu pengetahuan, serta tuntutan 
modernitas. Akibatnya, lembaga pendidikan Islam sering kali mengalami stagnasi, 
baik dalam pengelolaan, kurikulum, maupun orientasi pendidikannya. 

Salah satu persoalan mendasar dalam kelembagaan pendidikan Islam adalah 
adanya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. Pola pemisahan ini tidak 
hanya berdampak pada struktur kurikulum, tetapi juga memengaruhi cara 
pandang peserta didik terhadap ilmu pengetahuan dan kehidupan sosial. Ilmu 
agama kerap diposisikan sebagai ilmu sakral yang terpisah dari realitas sosial, 
sementara ilmu umum dianggap netral dan bebas nilai. Padahal, dalam perspektif 
pendidikan Islam, seluruh bentuk ilmu seharusnya berorientasi pada 
pengembangan kemanusiaan dan pengabdian kepada Tuhan. Kelembagaan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5910 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

pendidikan Islam yang ideal dituntut untuk menghapus sekat-sekat tersebut 
melalui pendekatan integratif dan holistik. 

Selain persoalan dikotomi ilmu, kelembagaan pendidikan Islam juga 
menghadapi tantangan dalam aspek manajerial dan tata kelola institusi. Lemahnya 
sistem manajemen, rendahnya profesionalisme pengelola, serta minimnya inovasi 
kelembagaan menyebabkan lembaga pendidikan Islam sulit bersaing dan 
beradaptasi dengan perubahan zaman. Dalam konteks ini, penguatan kelembagaan 
tidak hanya menyangkut aspek ideologis dan kurikuler, tetapi juga mencakup 
pengembangan sistem organisasi, kepemimpinan, serta budaya akademik yang 
sehat dan produktif. 

Pengembangan kelembagaan pendidikan Islam juga tidak dapat dilepaskan 
dari konteks sosial dan budaya masyarakat tempat lembaga tersebut berada. 
Lembaga pendidikan Islam idealnya mampu membaca kebutuhan masyarakat dan 
menjawab persoalan-persoalan sosial yang berkembang, seperti pluralitas agama 
dan budaya, tantangan radikalisme, serta tuntutan kehidupan demokratis. Oleh 
karena itu, kelembagaan pendidikan Islam perlu dikembangkan dengan 
pendekatan kontekstual yang menjunjung nilai keterbukaan, toleransi, dan dialog. 
Pendekatan ini sejalan dengan prinsip moderasi beragama yang menekankan 
keseimbangan antara komitmen keagamaan dan realitas kebangsaan. 

Dalam perspektif pemikiran pendidikan Islam kontemporer, pengembangan 
kelembagaan tidak lagi dipahami sebagai proses mempertahankan tradisi semata, 
tetapi sebagai upaya pembaruan (tajdīd) yang berkelanjutan. Pembaruan 
kelembagaan pendidikan Islam bertujuan untuk menjaga relevansi ajarn Islam 
dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan substansi nilai-nilai dasarnya. 
Dengan demikian, kelembagaan pendidikan Islam diharapkan mampu menjadi 
agen perubahan sosial yang mendorong lahirnya masyarakat beragama yang 
rasional, inklusif, dan berorientasi pada kemajuan. 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa konsep 
kelembagaan pendidikan Islam mencakup dimensi struktural, kultural, dan nilai 
yang saling berkaitan. Pengembangan kelembagaan pendidikan Islam menuntut 
adanya integrasi ilmu, penguatan manajemen, serta orientasi nilai yang moderat 
dan kontekstual. Kerangka konseptual ini menjadi landasan penting dalam 
menganalisis pemikiran Ahmad Dahlan mengenai pengembangan kelembagaan 
pendidikan Islam, yang menempatkan pendidikan sebagai sarana transformasi 
sosial dan pembentukan kesadaran keagamaan yang berkemajuan. 

Selain dimensi struktural dan manajerial, pengembangan kelembagaan 
pendidikan Islam juga perlu dipahami dalam kerangka aksi sosial keagamaan. 
Kelembagaan pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai entitas administratif 
yang mengelola proses pembelajaran, tetapi juga sebagai ruang praksis nilai-nilai 
keislaman yang diwujudkan melalui tindakan sosial nyata. Dalam perspektif ini, 
lembaga pendidikan Islam berperan sebagai agen transformasi sosial yang 
menjembatani ajaran normatif Islam dengan kebutuhan konkret masyarakat. 

Pendekatan aksi sosial dalam kelembagaan pendidikan Islam menegaskan 
bahwa nilai-nilai keagamaan tidak cukup dipahami pada tataran kognitif dan 
simbolik, melainkan harus dilembagakan melalui program, budaya institusi, dan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5911 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

praktik sosial yang berkelanjutan. Lembaga pendidikan Islam yang berorientasi 
pada aksi sosial cenderung lebih adaptif terhadap dinamika masyarakat, karena 
mampu merespons persoalan kemiskinan, ketimpangan sosial, konflik identitas, 
serta tantangan pluralitas melalui pendekatan edukatif dan humanis. 

Dalam kerangka sosiologis, kelembagaan pendidikan Islam dapat dibaca 
sebagai hasil dari tindakan sosial keagamaan yang bermakna. Nilai-nilai Islam yang 
hidup dalam lembaga pendidikan diwujudkan melalui pilihan-pilihan rasional, 
program kelembagaan, dan orientasi praksis yang diarahkan pada kemaslahatan 
bersama. Perspektif ini menunjukkan bahwa penguatan kelembagaan pendidikan 
Islam bukan sekadar persoalan pelestarian tradisi, melainkan proses dinamis yang 
melibatkan penafsiran nilai, pengambilan keputusan, dan tindakan sosial yang 
kontekstual. 

Pendekatan tersebut memiliki keterkaitan erat dengan prinsip moderasi 
beragama, yang menekankan keseimbangan antara komitmen keagamaan dan 
tanggung jawab sosial. Kelembagaan pendidikan Islam yang berlandaskan 
moderasi beragama tidak hanya menekankan penguatan identitas keislaman, tetapi 
juga mengembangkan sikap keterbukaan, dialog, dan kerja sama lintas kelompok. 
Dalam konteks ini, moderasi beragama tidak berhenti sebagai wacana normatif, 
melainkan menjadi desain kelembagaan yang tercermin dalam visi, kebijakan, dan 
budaya institusi pendidikan Islam. 

Pendidikan Islam moderat merupakan pendekatan pendidikan yang 
berangkat dari prinsip dasar Islam sebagai agama yang menempatkan 
keseimbangan (wasathiyyah) dalam seluruh aspek kehidupan. Konsep moderasi 
dalam Islam tidak dimaknai sebagai sikap kompromistis yang melemahkan ajaran 
agama, melainkan sebagai cara pandang dan praksis keagamaan yang proporsional, 
adil, dan tidak ekstrem. Dalam konteks pendidikan, moderasi Islam menjadi 
landasan penting untuk membentuk pola keberagamaan yang inklusif, rasional, 
dan berorientasi pada kemaslahatan sosial. 

Secara konseptual, pendidikan Islam moderat menekankan integrasi antara 
dimensi normatif ajaran Islam dan realitas sosial yang plural. Pendidikan tidak 
hanya diarahkan pada penguasaan teks-teks keagamaan secara literal, tetapi juga 
pada kemampuan memahami konteks sosial, budaya, dan kebangsaan tempat 
ajaran Islam diimplementasikan. Dengan demikian, pendidikan Islam moderat 
berupaya menghindari dua kecenderungan ekstrem, yaitu formalisme keagamaan 
yang kaku dan sekularisasi pendidikan yang mengabaikan nilai-nilai spiritual. 

Prinsip-prinsip utama dalam pendidikan Islam moderat antara lain adalah 
keseimbangan (tawāzun), keadilan (i‘tidāl), toleransi (tasāmuḥ), serta komitmen 
terhadap perbaikan dan pembaruan (iṣlāḥ). Prinsip-prinsip tersebut menjadi 
kerangka nilai yang membimbing proses pendidikan agar tidak hanya 
menghasilkan individu yang saleh secara personal, tetapi juga memiliki kepedulian 
sosial dan tanggung jawab kebangsaan. Pendidikan Islam moderat dengan 
demikian diarahkan untuk membentuk subjek didik yang mampu hidup 
berdampingan secara damai dalam masyarakat yang majemuk. 

Dalam konteks kelembagaan, pendidikan Islam moderat menuntut lembaga 
pendidikan untuk mengembangkan sistem, kurikulum, dan budaya akademik yang 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5912 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

terbuka terhadap dialog dan perbedaan. Lembaga pendidikan Islam tidak lagi 
diposisikan sebagai ruang eksklusif yang tertutup dari wacana sosial dan keilmuan, 
melainkan sebagai arena perjumpaan gagasan, nilai, dan pengalaman yang 
beragam. Pendekatan ini memungkinkan lembaga pendidikan Islam berperan aktif 
dalam membangun sikap keberagamaan yang humanis dan demokratis. 

Urgensi pendidikan Islam moderat semakin menguat seiring dengan 
munculnya berbagai tantangan global, seperti menguatnya radikalisme keagamaan, 
konflik identitas, serta krisis kemanusiaan. Dalam situasi tersebut, pendidikan 
Islam memiliki tanggung jawab moral untuk menghadirkan wajah Islam yang 
ramah, adil, dan berorientasi pada perdamaian. Pendidikan Islam moderat 
berfungsi sebagai instrumen strategis dalam menanamkan nilai-nilai toleransi, 
penghargaan terhadap perbedaan, dan kesadaran akan pentingnya hidup bersama 
dalam bingkai kebangsaan. 

Lebih jauh, pendidikan Islam moderat juga menekankan pentingnya 
rasionalitas dan keterbukaan terhadap ilmu pengetahuan. Pendekatan moderat 
mendorong peserta didik untuk mengembangkan daya kritis, nalar reflektif, serta 
kemampuan dialogis dalam memahami ajaran agama. Dengan demikian, 
pendidikan Islam tidak berhenti pada penguatan identitas keagamaan semata, 
tetapi juga berkontribusi pada pengembangan peradaban yang berkeadilan dan 
berkemajuan. Orientasi ini menempatkan pendidikan Islam sebagai kekuatan 
transformatif dalam kehidupan sosial. 

Berdasarkan uraian tersebut, pendidikan Islam moderat dapat dipahami 
sebagai pendekatan pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai keislaman 
dengan prinsip kemanusiaan, kebangsaan, dan kemodernan. Kerangka ini menjadi 
pijakan penting dalam menganalisis pengembangan kelembagaan pendidikan 
Islam, khususnya dalam membaca relevansi pemikiran Ahmad Dahlan yang 
menempatkan pendidikan sebagai sarana pembaruan sosial dan penguatan sikap 
keagamaan yang inklusif serta berorientasi pada kemajuan. 

Ahmad Dahlan merupakan salah satu tokoh pembaru pendidikan Islam di 
Indonesia yang memandang pendidikan sebagai instrumen strategis dalam 
melakukan transformasi sosial dan keagamaan. Bagi Ahmad Dahlan, pendidikan 
Islam tidak cukup dipahami sebagai aktivitas pengajaran ilmu-ilmu agama secara 
tradisional, tetapi harus dikembangkan sebagai sistem kelembagaan yang mampu 
membentuk cara berpikir rasional, etos kerja, dan kepedulian sosial umat Islam. 
Pemikiran ini lahir dari keprihatinannya terhadap kondisi umat Islam yang terjebak 
dalam kejumudan intelektual, kemiskinan struktural, serta praktik keberagamaan 
yang terlepas dari realitas sosial. 

Dalam perspektif Ahmad Dahlan, kelembagaan pendidikan Islam harus 
dibangun di atas prinsip integrasi ilmu pengetahuan. Ia menolak dikotomi antara 
ilmu agama dan ilmu umum yang pada masa itu menjadi ciri utama pendidikan 
Islam tradisional. Ahmad Dahlan meyakini bahwa seluruh ilmu pengetahuan 
bersumber dari Tuhan dan memiliki fungsi yang sama-sama penting dalam 
membangun peradaban manusia. Oleh karena itu, lembaga pendidikan Islam 
idealnya mengajarkan ilmu-ilmu keislaman berdampingan dengan ilmu 
pengetahuan modern agar peserta didik memiliki keseimbangan antara kesalehan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5913 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

spiritual dan kecakapan intelektual. Integrasi ini menjadi fondasi utama dalam 
pengembangan kelembagaan pendidikan Islam yang berorientasi pada kemajuan. 

Selain integrasi ilmu, Ahmad Dahlan juga menekankan pentingnya 
pembaruan sistem dan manajemen kelembagaan pendidikan Islam. Ia melihat 
bahwa kelemahan pendidikan Islam bukan semata pada substansi ajaran, 
melainkan pada cara ajaran tersebut dilembagakan dan dikelola. Melalui pendirian 
sekolah-sekolah Muhammadiyah, Ahmad Dahlan memperkenalkan model 
kelembagaan pendidikan yang lebih sistematis, terorganisir, dan terbuka terhadap 
metode pembelajaran modern. Kelembagaan pendidikan Islam menurutnya harus 
dikelola secara profesional agar mampu bertahan dan berkembang di tengah 
perubahan sosial yang cepat. 

Pemikiran Ahmad Dahlan tentang kelembagaan pendidikan Islam juga tidak 
dapat dilepaskan dari orientasi aksi sosial keagamaan. Pendidikan, dalam 
pandangannya, harus melahirkan kesadaran sosial dan keberpihakan kepada 
kelompok lemah. Hal ini tercermin dalam penekanan Ahmad Dahlan terhadap 
nilai-nilai Al-Qur’an, khususnya surah al-Mā‘ūn, yang menuntut keterlibatan nyata 
umat Islam dalam persoalan kemiskinan, ketidakadilan, dan penderitaan sosial. 
Dengan demikian, kelembagaan pendidikan Islam tidak hanya berfungsi mencetak 
individu saleh secara ritual, tetapi juga melahirkan insan beriman yang aktif dalam 
kerja-kerja kemanusiaan dan sosial. 

Lebih jauh, pemikiran Ahmad Dahlan menunjukkan karakter moderasi 
beragama yang kuat, meskipun istilah moderasi belum dikenal pada masanya. 
Sikap keagamaannya yang terbuka terhadap pembaruan, dialog dengan ilmu 
pengetahuan modern, serta penerimaan terhadap nilai-nilai kebangsaan 
menunjukkan bahwa Ahmad Dahlan menempatkan Islam sebagai agama yang 
rahmatan lil ‘ālamīn. Kelembagaan pendidikan Islam yang ia gagas tidak bersifat 
eksklusif dan tertutup, melainkan inklusif dan adaptif terhadap konteks sosial 
Indonesia yang plural. 

Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, pemikiran Ahmad Dahlan 
memiliki relevansi yang sangat kuat. Tantangan pendidikan Islam saat ini tidak jauh 
berbeda dengan kondisi yang dihadapi Ahmad Dahlan, seperti dikotomi ilmu, 
lemahnya tata kelola kelembagaan, serta munculnya kecenderungan ekstremisme 
dan formalisme keagamaan. Model kelembagaan pendidikan Islam yang 
dikembangkan Ahmad Dahlan menawarkan pendekatan alternatif yang 
menyeimbangkan antara komitmen keagamaan, rasionalitas, dan tanggung jawab 
sosial. Oleh karena itu, pemikiran Ahmad Dahlan dapat dijadikan landasan 
konseptual dalam merumuskan pengembangan kelembagaan pendidikan Islam 
moderat yang berorientasi pada kemajuan dan kemaslahatan umat. 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa pemikiran Ahmad 
Dahlan tentang kelembagaan pendidikan Islam mencakup tiga pilar utama, yaitu 
integrasi ilmu pengetahuan, penguatan sistem kelembagaan, dan orientasi aksi 
sosial keagamaan. Ketiga pilar ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam bukan 
sekadar proses transmisi pengetahuan, tetapi merupakan upaya sadar untuk 
membangun peradaban Islam yang rasional, inklusif, dan berkemajuan. Kerangka 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5914 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

pemikiran ini menjadi fondasi penting dalam menganalisis pengembangan 
kelembagaan pendidikan Islam moderat di Indonesia. 

 
METODE 

Untuk memperoleh pemahaman yang mendalam dan komprehensif 
mengenai pemikiran Ahmad Dahlan dalam pengembangan kelembagaan 
pendidikan Islam, penelitian ini dirancang dengan pendekatan metodologis yang 
menekankan analisis konseptual dan penafsiran kritis terhadap sumber-sumber 
ilmiah yang relevan. Pendekatan ini dipandang tepat mengingat objek kajian 
berupa gagasan, nilai, dan konstruksi pemikiran tokoh, bukan fenomena empiris 
yang dapat diukur secara statistik. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan jenis studi pustaka (library research) yang berfokus pada kajian 
pemikiran tokoh, yakni Ahmad Dahlan. Pendekatan kualitatif dipilih karena 
penelitian ini tidak diarahkan untuk menghasilkan data numerik, melainkan untuk 
memahami, menafsirkan, serta menganalisis secara mendalam gagasan dan 
orientasi pemikiran Ahmad Dahlan terkait pengembangan kelembagaan 
pendidikan Islam dalam konteks sosial dan historis tertentu. Melalui studi pustaka, 
peneliti dapat menelusuri ide-ide normatif maupun praksis pendidikan Islam yang 
dirumuskan Ahmad Dahlan sebagaimana tercermin dalam karya-karya tertulis dan 
kajian akademik yang membahas pemikirannya. Sumber data dalam penelitian ini 
diklasifikasikan ke dalam sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer 
mencakup karya-karya Ahmad Dahlan, dokumen resmi Muhammadiyah, serta 
tulisan-tulisan yang merekam gagasan dan praktik pendidikan yang ia 
kembangkan pada masa awal pembaruan pendidikan Islam. Adapun sumber 
sekunder meliputi buku ilmiah, tesis, disertasi, dan artikel jurnal yang mengkaji 
pemikiran Ahmad Dahlan, dinamika pendidikan Muhammadiyah, serta wacana 
pendidikan Islam moderat dan kelembagaan pendidikan Islam. Penggunaan 
beragam jenis sumber ini dimaksudkan untuk memperoleh perspektif yang utuh 
sekaligus meminimalkan bias dalam penafsiran pemikiran tokoh yang dikaji. 

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara 
sistematis, baik dengan memanfaatkan perpustakaan fisik maupun basis data 
digital jurnal ilmiah. Literatur yang dikaji diseleksi berdasarkan tingkat 
relevansinya dengan fokus penelitian, kredibilitas akademik penulis, serta 
kontribusinya terhadap pembahasan pengembangan kelembagaan pendidikan 
Islam dan moderasi beragama. Tahapan ini meliputi inventarisasi sumber, 
pengelompokan tema, serta pemilihan literatur yang paling representatif untuk 
mendukung analisis pemikiran Ahmad Dahlan. Data yang telah terkumpul 
selanjutnya dianalisis menggunakan metode analisis isi (content analysis) dengan 
pendekatan interpretatif. Analisis ini dilakukan dengan mengkaji teks-teks yang 
berkaitan dengan pemikiran Ahmad Dahlan, kemudian mengidentifikasi konsep, 
tema, dan gagasan utama yang relevan dengan pengembangan kelembagaan 
pendidikan Islam. Konsep-konsep tersebut selanjutnya dianalisis secara kritis 
dengan mempertimbangkan konteks sosial-historis kehidupan Ahmad Dahlan serta 
perkembangan diskursus pendidikan Islam moderat di era kontemporer. 
Pendekatan interpretatif memungkinkan peneliti menangkap makna substantif 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5915 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

yang terkandung dalam teks, sehingga analisis tidak berhenti pada deskripsi 
historis, tetapi mampu menghasilkan pemahaman konseptual yang lebih 
mendalam. Untuk menjamin keabsahan dan validitas data, penelitian ini 
menerapkan teknik triangulasi sumber, yakni dengan membandingkan gagasan 
Ahmad Dahlan yang terdapat dalam sumber primer dengan interpretasi para 
akademisi yang tertuang dalam sumber sekunder. Selain itu, kerangka teori 
pendidikan Islam dan moderasi beragama digunakan sebagai alat bantu analisis 
guna menjaga konsistensi argumentasi dan memperdalam penafsiran terhadap 
data yang dikaji. Dengan strategi ini, hasil penelitian diharapkan memiliki landasan 
akademik yang kuat dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Melalui 
penerapan metodologi tersebut, penelitian ini berupaya menghasilkan analisis yang 
sistematis, argumentatif, dan kontekstual mengenai pemikiran Ahmad Dahlan 
dalam pengembangan kelembagaan pendidikan Islam. Metode studi pustaka tokoh 
dinilai relevan untuk menggali kontribusi konseptual Ahmad Dahlan sebagai 
pembaru pendidikan Islam, sekaligus menempatkan pemikirannya dalam arus 
besar diskursus pendidikan Islam moderat yang berkembang hingga saat ini. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Integrasi Ilmu sebagai Basis Penguatan Kelembagaan Pendidikan Islam 

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa salah satu sumbangan intelektual 
paling menentukan dari Ahmad Dahlan dalam pengembangan kelembagaan 
pendidikan Islam terletak pada visinya tentang penyatuan ilmu pengetahuan. Ia 
secara konsisten mengkritik pemisahan tajam antara ilmu keagamaan dan ilmu 
umum yang telah lama mengakar dalam sistem pendidikan Islam tradisional. Bagi 
Dahlan, dikotomi tersebut tidak sekadar persoalan metodologis dalam 
pembelajaran, tetapi juga problem kelembagaan yang memengaruhi cara umat 
Islam membangun relasi antara agama, ilmu, dan kehidupan sosial. 

Gagasan integrasi ilmu tersebut diwujudkan secara konkret melalui 
pendirian sekolah-sekolah Muhammadiyah yang menggabungkan pelajaran agama 
dengan disiplin ilmu modern, seperti ilmu alam, matematika, dan bahasa asing. 
Pola ini menandai perubahan mendasar dalam paradigma pendidikan Islam—dari 
sistem pesantren yang cenderung eksklusif menuju model kelembagaan yang lebih 
terbuka dan responsif terhadap perkembangan zaman. Dalam kerangka ini, Ahmad 
Dahlan memandang bahwa penguatan kelembagaan pendidikan Islam harus 
bertumpu pada pembaruan cara berpikir tentang ilmu, yakni menempatkan seluruh 
pengetahuan sebagai sarana membangun kemaslahatan umat manusia. 

Dalam perspektif pendidikan Islam moderat, gagasan integrasi ilmu 
memiliki relevansi strategis. Moderasi beragama menuntut sikap keberagamaan 
yang tidak tertutup dan dogmatis, melainkan terbuka terhadap dialog dengan 
realitas sosial dan perkembangan ilmu pengetahuan. Kelembagaan pendidikan 
Islam yang berlandaskan pada prinsip integrasi ilmu berpotensi melahirkan 
generasi Muslim yang tidak hanya memiliki kedalaman spiritual, tetapi juga 
kecakapan intelektual dan kepekaan sosial. Dengan demikian, integrasi ilmu dapat 
dipahami sebagai fondasi utama dalam membangun kelembagaan pendidikan 
Islam yang inklusif, adaptif, dan berorientasi pada kemajuan peradaban. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5916 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

Reformasi Sistem dan Manajemen sebagai Strategi Kelembagaan 
Hasil kajian juga memperlihatkan bahwa pemikiran Ahmad Dahlan tentang 

kelembagaan pendidikan Islam tidak terbatas pada aspek kurikulum dan orientasi 
nilai, tetapi meluas hingga ranah struktural dan manajerial. Ia menyadari bahwa 
persoalan utama pendidikan Islam pada masanya bukan terletak pada substansi 
ajaran Islam, melainkan pada lemahnya sistem kelembagaan yang mengelola ajaran 
tersebut. Atas dasar itulah, pembaruan tata kelola institusi ditempatkan sebagai 
bagian integral dari agenda modernisasi pendidikan Islam. 

Pendirian Muhammadiyah beserta jaringan sekolahnya dapat dipahami 
sebagai bentuk konkret dari upaya membangun institusionalisasi pendidikan Islam 
yang lebih sistematis dan profesional. Ahmad Dahlan memperkenalkan pola 
pengelolaan lembaga yang lebih terstruktur, pembagian peran yang jelas, serta 
sistem organisasi yang mendukung keberlanjutan institusi. Langkah ini sekaligus 
menandai pergeseran dari pola kepemimpinan berbasis karisma personal menuju 
model kepemimpinan kolektif yang bersandar pada mekanisme kelembagaan. 

Dalam kerangka pendidikan Islam moderat, pembaruan manajemen 
kelembagaan ini memiliki implikasi penting. Lembaga pendidikan Islam yang 
dikelola secara profesional cenderung lebih siap menghadapi dinamika sosial dan 
lebih terbuka terhadap kolaborasi lintas kelompok. Kelembagaan yang kuat secara 
struktural juga memungkinkan pendidikan Islam berperan aktif di ruang publik 
tanpa terjebak pada sikap eksklusivisme. Dengan demikian, modernisasi 
kelembagaan yang dirintis Ahmad Dahlan dapat dibaca sebagai fondasi awal bagi 
lahirnya pendidikan Islam yang religius sekaligus relevan secara sosial dan 
institusional. 

 
Orientasi Aksi Sosial sebagai Ruh Kelembagaan Pendidikan Islam 

Salah satu temuan penting dalam kajian ini adalah kuatnya dimensi aksi 
sosial dalam pemikiran Ahmad Dahlan mengenai pendidikan Islam. Ia memandang 
pendidikan bukan sekadar sarana transmisi ilmu, melainkan wahana pembentukan 
kesadaran sosial dan keberpihakan kepada kelompok yang terpinggirkan. 
Penekanan Dahlan terhadap tafsir praksis surah al-Mā‘ūn menunjukkan bahwa 
baginya pendidikan Islam harus berfungsi sebagai instrumen emansipasi sosial. 

Dalam konteks kelembagaan, orientasi tersebut melahirkan model 
pendidikan Islam yang tidak terlepas dari problem kemiskinan, ketimpangan, dan 
keterbelakangan sosial. Sejak awal, sekolah-sekolah Muhammadiyah tidak hanya 
berperan sebagai institusi akademik, tetapi juga sebagai pusat gerakan sosial 
keagamaan yang menyentuh kebutuhan konkret masyarakat. Hal ini menegaskan 
bahwa kelembagaan pendidikan Islam versi Ahmad Dahlan dibangun di atas etos 
kebermanfaatan sosial, bukan semata legitimasi simbolik keagamaan. 

Jika dikaitkan dengan paradigma pendidikan Islam moderat, orientasi aksi 
sosial ini menjadi elemen kunci dalam membangun wajah Islam yang humanis dan 
inklusif. Moderasi beragama tidak cukup berhenti pada wacana toleransi, tetapi 
harus terlembagakan dalam praksis sosial yang nyata. Lembaga pendidikan Islam 
yang menginternalisasi nilai aksi sosial akan lebih mudah menumbuhkan empati, 
solidaritas, dan kepedulian lintas identitas. Dalam konteks ini, pemikiran Ahmad 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5917 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

Dahlan menyediakan kerangka praksis yang relevan bagi pelembagaan moderasi 
beragama di dunia pendidikan Islam. 

 
Kelembagaan Pendidikan Islam sebagai Ruang Implementasi Moderasi Beragama 

Meskipun Ahmad Dahlan tidak secara eksplisit menggunakan istilah 
“moderasi beragama,” keseluruhan orientasi pemikirannya mencerminkan spirit 
wasathiyyah yang kuat. Sikap terbukanya terhadap pembaruan, penerimaannya 
terhadap ilmu pengetahuan modern, serta komitmennya pada nilai-nilai 
kemanusiaan menempatkan Dahlan sebagai figur moderat dalam lanskap 
pemikiran Islam Indonesia awal abad ke-20. 

Kelembagaan pendidikan Islam yang ia bangun tidak berlandaskan pada 
eksklusivisme teologis, melainkan pada prinsip inklusivitas sosial dan rasionalitas 
keagamaan. Hal ini tampak dari keberaniannya mengadopsi sistem pendidikan 
Barat tanpa kehilangan identitas keislaman, sekaligus kemampuannya memadukan 
spirit keagamaan dengan semangat kebangsaan yang tumbuh dalam konteks 
pergerakan nasional. 

Dalam konteks kontemporer, ketika pendidikan Islam dihadapkan pada 
tantangan radikalisme dan polarisasi identitas, model kelembagaan yang 
dikembangkan Ahmad Dahlan menawarkan alternatif strategis. Pendidikan Islam 
moderat tidak cukup hanya diajarkan sebagai materi ajar, tetapi harus diwujudkan 
dalam desain kelembagaan yang inklusif, adaptif, dan berpihak pada nilai-nilai 
kemanusiaan. Dengan demikian, kelembagaan pendidikan Islam menjadi arena 
strategis untuk membumikan moderasi beragama secara sistemik dan 
berkelanjutan. 

 
Relevansi Pemikiran Ahmad Dahlan bagi Pengembangan Kelembagaan Pendidikan 
Islam Kontemporer 

Pembahasan ini menegaskan bahwa pemikiran Ahmad Dahlan tidak hanya 
memiliki arti historis, tetapi juga relevansi aktual bagi pengembangan kelembagaan 
pendidikan Islam dewasa ini. Tantangan yang dihadapi pendidikan Islam 
modern—seperti dikotomi ilmu, lemahnya tata kelola, serta menguatnya sikap 
keberagamaan yang eksklusif—memiliki kemiripan struktural dengan kondisi yang 
dihadapi Ahmad Dahlan pada awal abad ke-20. 

Dalam konteks tersebut, model kelembagaan pendidikan Islam yang dirintis 
Ahmad Dahlan dapat dijadikan rujukan konseptual sekaligus inspirasi praksis. 
Integrasi ilmu, profesionalisasi kelembagaan, dan orientasi aksi sosial merupakan 
tiga pilar strategis yang dapat dikontekstualisasikan sesuai dengan kebutuhan 
zaman. Ketiganya sejalan dengan agenda besar pendidikan Islam moderat yang 
menekankan keseimbangan antara kesalehan personal, tanggung jawab sosial, dan 
keterbukaan intelektual. 

Lebih jauh, pemikiran Ahmad Dahlan memberikan kerangka etis bagi 
pengembangan kelembagaan pendidikan Islam yang berorientasi pada kemajuan 
peradaban. Pendidikan tidak lagi dipahami semata sebagai ruang pewarisan tradisi, 
tetapi sebagai wahana transformasi sosial yang membentuk manusia beriman, 
berakal, dan berkepribadian luhur. Dalam perspektif ini, kelembagaan pendidikan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5918 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

Islam menjadi aktor penting dalam membangun masyarakat Muslim yang moderat, 
berdaya saing, dan berkontribusi positif bagi kehidupan kebangsaan. 

 
Sintesis Hasil Pembahasan 

Berdasarkan keseluruhan hasil analisis, dapat disimpulkan bahwa 
pengembangan kelembagaan pendidikan Islam menurut Ahmad Dahlan bertumpu 
pada tiga dimensi utama: pembaruan epistemologis melalui integrasi ilmu, 
penguatan struktural melalui modernisasi manajemen kelembagaan, serta 
pendalaman praksis sosial melalui orientasi aksi kemanusiaan. Ketiga dimensi ini 
saling terkait dalam membentuk model pendidikan Islam yang berkemajuan. 

Dalam kerangka pendidikan Islam moderat, pemikiran Ahmad Dahlan 
menyediakan landasan konseptual yang kokoh untuk membangun kelembagaan 
pendidikan yang tidak terjebak pada ekstremisme religius maupun sekularisme 
pragmatis. Pendidikan Islam yang ia gagas menempati jalur tengah—teguh dalam 
prinsip keislaman, tetapi terbuka terhadap perubahan sosial dan perkembangan 
ilmu pengetahuan. 

Dengan demikian, kajian ini menegaskan bahwa Ahmad Dahlan bukan 
hanya pembaru pendidikan Islam, melainkan juga perintis model kelembagaan 
pendidikan Islam moderat di Indonesia. Pemikirannya tetap relevan sebagai 
rujukan strategis dalam merumuskan kebijakan dan praktik pengembangan 
kelembagaan pendidikan Islam yang inklusif, adaptif, serta berorientasi pada 
kemaslahatan umat dan kemajuan bangsa. 

 
SIMPULAN 

Kajian ini menunjukan bahkan pemikiran Ahmad Dahlan tentang 
pengembangan kelembagaan Pendidikan Islam Memiliki kedalaman konseptual 
sekaligus relevasi praktis yang tetap aktual hingga hari ini. Melalui pendekatan 
integrative terhadap ilmu pengetahuan, pembaruan sistem kelembagaan, serta 
peneguhan orientasi aksi social, Ahmad Dahlan tidak hanya merumuskan gagasan 
pembaruan Pendidikan islam, tetapi juga meletakan fondasi bagi terbentuknta 
model kelembagaan Pendidikan yang berkarakter moderat, inklusif,dan 
berorientasi pada kemajuan peradaban. Hasil analisis menegaskan bahwa 
pengembangan kelembagaan Pendidikan islam menurut Ahmad Dahlan tidak 
dapat dipahami secara parsial, melainkan sebagai satu kesatuan  paradigma yang 
memadukan yang memadukan dimensi epistemologys, structural,dan praksis 
social. Integrasi ilmu membebaskan Pendidikan islam  dari sekat-sekat dikotomis 
yang selama ini membatasi peran sosialnya. Sementara itu modernisasi tata Kelola 
kelembagaan memperkuat daya tahan institusi Pendidikan islam  dalam 
menghadapi perubahan zaman. Pada saat yang sama, orientasi aksi social 
memastikan bahwa Pendidikan tidak berhenti pada transmisi pengengetahuan, 
tetapi bertransformasi menjadi kekuatan emansipatoris yang berpihak pada 
kemanusiaan dan keadilan social.  

Dalam kerangka Pendidikan islam moderat, Pemikiran Ahmad Dahlan 
memberi kontribusi penting bagi penguatan desain kelembagaan yang mampu 
menyeimbangkan antara komitmen keagamaan dan keterbukaan social. Moderasi 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5919 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

beragama, dalam perspektif ini, tidak hanya dipahami sebagai sikap individual, 
tetapi juga sebagai prinsip kelembagaan yang tercermin dalam visi institusi, 
kebijakan Pendidikan, serta budaya akademik. Dengan demikian, Lembaga 
Pendidikan islam tidak sekedar menjadi ruang pembinaan religiositas, tetapi juga  
arena pembentukan warga beriman yang rasional, toleran, dan bertanggung jawab 
secara social.  Relevansi pemikiran Ahmad Dahlan semakin kuat ditengah 
tantangan Pendidikan islam kontemporer, seperti menguatnya polarisasi identitas, 
kecenderungan ekslusivisme keagamaan, serta tuntutan profesionalisme 
kelembagaan. Dalam konteks tersebut, model kelembagaan Pendidikan islam yang 
ia rintis dapat dijadikan rujukan secara strategis dan dapat merumuskan arah 
pengembangan institusi Pendidikan islam yang tidak terjebak pada ekstremisme 
religious maupun pragmatism secular. Pendidikan islam, sebagaimana digagas 
Ahmad Dahlan, ditempatkan pada jalur Tengah yang kokoh dalam nilai, namun 
luwes dalam merespon dinamika social. Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa 
Ahmad Dahlan bukan hanya tokoh pembaru dalam Sejarah Pendidikan islam 
Indonesia, tetapi juga perintis paradigma kelembagaan Pendidikan islam moderat 
yang berdata tahan lintas zaman. Pemikirannya memberikan dasar konseptual  
yang kuat bagi Upaya membangun Lembaga Pendidikan islam yang inklusisf, 
adaptif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat serta kemajuan bangsa. Sehingga 
pengembangan kelembagaan Pendidikan islam akan semakin bermakna apabila 
terus menghidupkan spirit pembaruan yang diwariskan Ahmad Dahlan, yakni 
Pendidikan sebagai sarana pencerahan intelektual, penguatan etika social, dan 
transformasi peradaban. 

 
DAFTAR RUJUKAN 
Abdul Munir Mulkhan. Pemikiran K.H. Ahmad Dahlan Dan Muhammadiyah Dalam 

Perspektif Perubahan Sosial. Jakarta: Bumi Aksara, 2010. 
Abdullah, M. Amin. Multidisiplin, Interdisiplin, Dan Transdisiplin: Metode Studi Agama 

Dan Studi Islam Di Era Kontemporer. Yogyakarta: UIN Sunan kalijaga Press, 
2020. 

Abdurrahman Wahid. , Islamku, Islam Anda, Islam Kita. Jakarta: The Wahid Institute, 
2006. 

Abuddin, Nata. Pendidikan Islam: Isu-Isu Kontemporer. Jakarrta: Kencana, 2018. 
Abudin, Nata. Pendidikan Islam Dalam Perspektif Sosial. Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 2018. 
Al-Qaradawi, Yusuf. Fiqh Al-Wasatiyyah Al-Islamiyyah. Kairo: Dar al-Shuruq, 2010, 

2010. 
Azra, Azyumardi. Islam Nusantara: Jaringan Global Dan Lokal. Bandung: Mizan, 2017. 
———. Islam Nusantara: Jaringan Global Dan Lokal. Bandung: Mizan, 2017. 

https://mizanstore.com/islam-nusantara-537. 
———. Pembaruan Pendidikan Islam: Telaah Kritis. Jakarta: Kencana, 2012. 

https://books.google.com/books?id=1sZHDwAAQBAJ%0A. 
———. Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan Milenium III. 

Jakarta: Kencana, 2017. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5920 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

Azyumardi Azra. Pendidikan Islam: Tradisi Dan Modernisasi Di Tengah Tantangan 
Milenium III. Jakarrta: Kencana, 2012. 

Bagir, Haidar. “Islam, Moderasi, Dan Pendidikan.” Jurnal Maarif, 2017, 34–36. 
https://maarifinstitute.org/jurnal-maarif/. 

Burhani, Ahmad Najib. “Muhammadiyah Dan Islam Moderat,.” Studia Islamika, 
2012, 293–95. https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/studia-
islamika/article/view/354%0A. 

Dahlan, Ahmad. Pemikiran Dan Perjuangan Ahmad Dahlan. Yogyakarta: suara 
muhammadiyah, 2010. 

———. Tafsir Sosial Al-Ma’un Dalam Gerakan Muhammadiyah. Yogyakarta: Majelis 
Pustaka dan Informasi PP Muhammadiyah, 2011. 

Fithrotul Fitri dan Saeful Anam. “STRATEGI AKSI SOSIAL DAN RESOLUSI 
KONFLIK UNTUK MEMBANGUN HARMONI BERAGAMA: STUDI 
PRAKTIK PENDIDIKAN ISLAM MODERAT DI KOTA MALANG.” Al-
Fatih : Jurnal Pendidikan Dan Keislaman VIII, no. 2 (2025): 606–17. 

Haedar Nashir. Islam Berkemajuan Dan Aktualisasi Pemikiran Ahmad Dahlan, 2015. 
Indonesia, Kementerian Agama Republik. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan 

Litbang dan Diklat Kemenag RI, 2019. 
https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/moderasi-beragama. 

Klaus Krippendorff. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology, 3rd Ed. Loa 
Angeles: Sage Publications, 2013. 

Kuntowijoyo. Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, Dan Etika. Yogyakarta: 
Tiara Wacana, 2006. 

———. Paradigma Islam: Interpretasi Untuk Aksi. Bandung: Mizan, 1991. 
Ma’arif, Syamsul. “Pendidikan Islam Moderat Dan Tantangan Radikalisme.” Jurnal 

Al-Tahrir, 2016, 23–25. 
https://jurnal.iainponorogo.ac.id/index.php/altahrir/article/view/349. 

Maarif, Ahmad Syafii. Islam Dalam Bingkai Keindonesiaan Dan Kemanusiaan. bandung 
mizan: Mizan, 2015. 

Mas’ud, Abdurrahman. Intelektual Pesantren: Perhelatan Agama Dan Tradisi. 
Yogyakarta: LKiS, 2016. 

Max, Weber. The Sociology of Religion, Trans. Ephraim Fischoff. Boston: Beacon Press, 
1993. 

Mestika, Zed. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 
Indonesia, 2014. https://opac.perpusnas.go.id/DetailOpac.aspx?id=911260. 

Muhaimin. Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam. Jakarta: RajaGrafindo 
Persada, 2015. https://rajagrafindo.co.id/produk/pengembangan-
kurikulum-pendidikan-agama-islam/. 

Mulkhan, Abdul Munir. Teologi Kebudayaan Dan Demokrasi Modernitas. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 2002. https://pustakapelajar.co.id/buku/teologi-
kebudayaan-dan-demokrasi-modernitas/. 

Mulyadi. Manajemen Pendidikan Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2018. 
Nakamura mitsuo. Bulan Sabit Terbit Di Atas Pohon Beringin: Studi Tentang Pergerakan 

Muhammadiyah Di Indonesia. Yogyakarta: suara muhammadiyah, 2017. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  5921 
 

Copyright; Ita Fatmawati, Muhammad Arif Syihabuddin, Fithrotul fitri 

Nakamura, Mitsuo. The Crescent Arises over the Banyan Tree: A Study of the 
Muhammadiyah Movement in a Central Javanese Town. Yogyakarta: Gadjah 
Mada University Press, 2012. 
https://ugmpress.ugm.ac.id/id/product/sosial-politik/the-crescent-
arises-over-the-banyan-tree. 

Nashir, Haedar. Gerakan Islam Berkemajuan. Yogyakarta: suara muhammadiyah, 
2018. https://suaramuhammadiyah.id/produk/gerakan-islam-
berkemajuan/%0A. 

Nata, Abuddin. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarrta: RajaGrafindo Persada, 2016. 
Qodir, Zuly. ““Modernisasi Pendidikan Muhammadiyah.” Jurnal Pendidikan Islam, 

2017, 44–46. https://ejournal.uin-
suka.ac.id/tarbiyah/index.php/JPI/article/view/1263. 

Shihab, Alwi. Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka Dalam Beragama. Bandung: Mizan, 
1997. 

Steenbrink, Karel A. Pesantren, Madrasah, Sekolah : Pendidikan Islam Dalam Kurun 
Modern. Jakarta: LP3ES, 1986. 
https://books.google.com/books?id=4cZ3DwAAQBAJ%0A. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D. Bandung: Alfabeta, 
2019. 
 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

