
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  6714 
 

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang 

 
 

Qiraah Mubadalah: Sebuah Alternatif Metode Tafsir Dan Praktek 
Kehidupan 
 
Nur Sa’adah Harahap1, Junida Sari Hasibuan2, Sakinah Azzahra Hsb3, Musa 
Azhari4, Nur Sania Dasopang5 

Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimipuan1-5 

Email Korespondensi: saadahharahap20@gmail.com1, junidasarihasibua@gmail.com2, 
sakinahazzahra97@gmail.com3, musaazharinasution18@gmail.com4, 
nursaniadasopang@uinsyahada.ac.id5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      

 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 26 Januari 2026 

 

ABSTRACT  
This article examines Qiraah Mubadalah as a method of interpretation aimed at correcting 
patriarchal bias in the interpretation of religious texts. Until now, some interpretations of 
the Qur'an and hadith have tended to position women as subordinate, even though Islam is 
based on justice, reciprocity, and respect for human dignity. This study uses a library 
research method with a hermeneutic approach to examine the basic concepts of Mubadalah, 
its theological foundations in tawhid, and its application to verses and hadiths related to 
gender relations. The results of the study show that Mubadalah places men and women as 
equal moral subjects, with the principle that ethical values in the text apply reciprocally as 
long as there are no specific arguments that limit them. This approach produces a more 
contextual and fair reading, while offering a paradigm of partnership in the family and 
society. Thus, Qiraah Mubadalah is relevant as an alternative method of interpretation that 
supports gender justice within the framework of Sharia. 
Keywords: Qiraah Mubadalah, interpretation, gender, reciprocity, hermeneutics 
 
ABSTRAK 
Artikel ini mengkaji Qiraah Mubadalah sebagai metode tafsir yang ditujukan untuk 
mengoreksi bias patriarkal dalam penafsiran teks keagamaan. Selama ini, sebagian 
tafsir Al-Qur’an dan hadis cenderung memosisikan perempuan secara subordinat, 
padahal Islam berlandaskan keadilan, kesalingan, dan penghormatan martabat 
manusia. Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan dengan pendekatan 
hermeneutis untuk menelaah konsep dasar Mubadalah, landasan teologisnya 
dalam tauhid, serta penerapannya pada ayat dan hadis yang berkaitan dengan 
relasi gender. Hasil kajian menunjukkan bahwa Mubadalah menempatkan laki-laki 
dan perempuan sebagai subjek moral yang setara, dengan prinsip bahwa nilai etis 
dalam teks berlaku timbal balik selama tidak ada dalil khusus yang membatasinya. 
Pendekatan ini menghasilkan pembacaan yang lebih kontekstual dan adil, sekaligus 
menawarkan paradigma kemitraan dalam keluarga dan masyarakat. Dengan 
demikian, Qiraah Mubadalah relevan sebagai alternatif metode tafsir yang 
mendukung keadilan gender dalam kerangka syariat. 
Kata kunci: Qiraah Mubadalah, tafsir, gender, kesalingan, hermeneutika 

 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.4185          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:saadahharahap20@gmail.com1,
mailto:junidasarihasibua@gmail.com
mailto:sakinahazzahra97@gmail.com
mailto:musaazharinasution18@gmail.com4
mailto:nursaniadasopang@uinsyahada.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.4185


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  6715 
 

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang 

PENDAHULUAN 
Diskursus tentang relasi laki-laki dan perempuan dalam Islam sejak lama 

dipengaruhi oleh struktur sosial patriarkal yang berkembang dalam masyarakat 
Muslim. Kondisi ini menyebabkan sebagian ayat dan hadis dipahami secara parsial 
sehingga menghasilkan tafsir yang menempatkan perempuan pada posisi 
subordinat. Padahal, nilai dasar ajaran Islam dibangun di atas prinsip keadilan, 
penghormatan terhadap martabat manusia, dan perlindungan terhadap pihak yang 
lemah. Ketegangan antara ideal normatif Islam dan praktik penafsiran inilah yang 
membuat isu relasi gender tetap menjadi pembahasan penting dalam studi 
keislaman kontemporer. 

Salah satu persoalan utama dalam tafsir klasik adalah kecenderungan 
memahami teks secara literal tanpa mempertimbangkan prinsip universal yang 
terkandung di dalamnya. Ketika sebuah ayat atau hadis menyebut salah satu jenis 
kelamin, pembacaan tradisional sering memahaminya secara eksklusif. Hal ini 
melahirkan kesan bahwa ajaran Islam membedakan secara tajam antara laki-laki 
dan perempuan, padahal banyak perintah dan larangan bersifat etis dan ditujukan 
bagi seluruh manusia. Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan hermeneutis yang 
mampu menangkap pesan utama teks tanpa terperangkap oleh formulasi redaksi 
yang partikular. 

Qiraah Mubadalah hadir sebagai metode pembacaan yang menegaskan bahwa 
nilai moral dan pesan utama teks berlaku secara timbal balik bagi laki-laki dan 
perempuan selama tidak ada dalil khusus yang membatasi. Pendekatan ini 
menempatkan ayat dan hadis sebagai sumber nilai kesalingan, kemitraan, dan 
tanggung jawab bersama, bukan sebagai legitimasi superioritas satu pihak terhadap 
pihak lain. Prinsip Mubadalah selaras dengan fondasi tauhid yang menolak segala 
bentuk dominasi antarmanusia dan menempatkan seluruh hamba Allah dalam 
kedudukan yang setara secara moral dan spiritual. 

Melalui Qiraah Mubadalah, tampak bahwa baik Al-Qur’an maupun Sunnah 
Nabi sebenarnya banyak memuat ajaran tentang kesalingan, cinta kasih, dan 
keadilan antara laki-laki dan perempuan. Banyak ayat yang menekankan kerja 
sama, dan sejumlah hadis menggambarkan bagaimana Nabi menjalin relasi yang 
penuh empati, komunikasi, dan penghormatan terhadap perempuan. Dengan 
demikian, pendekatan Mubadalah menjadi penting bukan hanya sebagai metode 
tafsir, tetapi juga sebagai paradigma etis untuk membangun relasi sosial dan 
keluarga yang lebih setara. Pendekatan ini sekaligus menawarkan kontribusi 
signifikan dalam upaya meluruskan bias tafsir dan menghadirkan kembali ajaran 
Islam yang sesuai dengan tujuan moral syariat. 

 
METODE  

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian kepustakaan 
(library research). Penelitian ini dilakukan dengan menelaah secara sistematis 
berbagai sumber tertulis yang relevan dengan tema Qiraah Mubadalah, meliputi 
buku-buku tafsir, karya-karya pemikiran gender dalam Islam, artikel jurnal, serta 
tulisan-tulisan konseptual yang menjelaskan kerangka metodologis Mubadalah. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  6716 
 

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang 

Sumber-sumber tersebut dipilih secara purposif, yaitu berdasarkan kedekatannya 
dengan isu relasi gender, metode penafsiran, dan diskursus keadilan dalam Islam. 

Data yang diperoleh kemudian dianalisis secara kualitatif dengan 
pendekatan hermeneutis, yaitu membaca teks dalam konteks historis, sosial, dan 
tujuan moralnya. Analisis ini bertujuan mengidentifikasi bias-bias patriarkal dalam 
tafsir tradisional, sekaligus menilai sejauh mana metode Mubadalah mampu 
menawarkan pembacaan alternatif yang lebih adil dan berkesalingan. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Makna Mubadalah: Tauhid Sebagai Basis Mubadalah 

1. Makna Mubadalah 
Qiraah secara etimologis berarti bacaan, sedangkan secara terminologis 

merujuk pada cara memahami teks-teks keagamaan melalui sudut pandang, 
metode, dan kerangka berpikir tertentu. Dengan demikian, Qiraah tidak berhenti 
pada aktivitas membaca, tetapi merupakan proses penafsiran yang menentukan 
bagaimana sebuah teks dihidupkan dalam realitas sosial. Dalam kerangka ini, 
metode Mubadalah merupakan salah satu bentuk Qiraah yang menempatkan 
kesalingan sebagai prinsip dasar dalam membaca ayat maupun hadis. 

Adapun istilah Mubadalah berasal dari akar kata بدل yang bermakna 
pertukaran dan mengikuti wazan مفاعلة yang menunjukkan adanya musyarakah atau 
hubungan timbal balik antara dua pihak. Secara konseptual, hal ini menandakan 
bahwa relasi yang dibangun bersifat dua arah. Mubadalah kemudian berkembang 
sebagai metode membaca teks keagamaan dengan menekankan prinsip kemitraan, 
kerja sama, dan kesalingan dalam relasi manusia. Dalam konteks relasi laki-laki dan 
perempuan, pendekatan ini menegaskan bahwa keduanya memiliki kedudukan 
sebagai subjek yang setara, sehingga penafsiran terhadap teks tidak boleh berpihak 
hanya pada salah satu gender ataupun mengukuhkan dominasi yang timpang. 

Esensi Mubadalah terletak pada pola interaksi yang saling memberi dan 
menerima secara proporsional. Model relasi tersebut menolak struktur hierarkis 
yang menempatkan satu pihak sebagai pusat keputusan, dan justru menegaskan 
bahwa kehidupan bersama termasuk dalam keluarga dibangun melalui kerja sama 
dan tanggung jawab bersama. Karena itu, dalam hubungan suami istri, kesalingan 
menjadi elemen penting untuk mewujudkan rumah tangga yang sakinah, di mana 
kedua belah pihak terlibat secara aktif, timbal balik, dan saling menguatkan. 

Dalam Islam, prinsip kesetaraan dan keseimbangan merupakan nilai 
mendasar yang membentuk hubungan sosial. Ajaran agama menekankan keadilan 
dan keberlanjutan relasi antarmanusia, termasuk antara laki-laki dan perempuan. 
Karena itu, Islam menetapkan hak-hak keduanya secara setara, kecuali dalam hal-
hal tertentu yang secara alami berbeda. Metode Mubadalah hadir untuk 
menjembatani nilai-nilai tersebut dengan situasi kontemporer, terutama ketika 
penafsiran klasik sering kali bias dan menempatkan perempuan dalam posisi 
subordinat. Kritik ini bukan diarahkan pada teks, tetapi pada cara baca yang 
berkembang dalam konteks budaya patriarkal. 

Sebagai pendekatan hermeneutika, metode Mubadalah menekankan tiga hal 
utama: pertama, kesalingan, yaitu prinsip bahwa perintah, larangan, atau nilai yang 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  6717 
 

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang 

ditujukan kepada salah satu gender juga berlaku bagi gender lainnya selama tidak 
ada dalil spesifik yang membedakannya. Kedua, keadilan, yakni pemberian hak 
dan tanggung jawab secara proporsional, bukan seragam, sesuai kondisi masing-
masing pihak. Ketiga, kontekstualisasi teks, yaitu memahami ayat dan hadis dalam 
konteks sosial dan historisnya agar maknanya tidak diterima secara literal tetapi 
secara bijak dan tidak melanggengkan ketidakadilan. 

Selain itu, metode Mubadalah mendorong reinterpretasi kritis terhadap tafsir-
tafsir lama yang tidak lagi relevan atau bertentangan dengan prinsip keadilan. 
Reinterpretasi ini bukan penolakan terhadap teks keagamaan, tetapi upaya untuk 
memastikan bahwa penafsiran tidak dijadikan legitimasi bagi kekerasan, 
ketimpangan, atau subordinasi perempuan. Contohnya dapat dilihat dalam 
penafsiran ayat mengenai bidadari surga, di mana pendekatan Mubadalah 
menekankan bahwa gambaran kenikmatan surga tidak hanya diperuntukkan bagi 
laki-laki, tetapi juga perempuan, sehingga menciptakan pemahaman yang lebih 
inklusif. 

Banyak teks agama pada dasarnya bersifat universal dan adil, namun 
mengalami penyempitan makna akibat bias penafsiran. Karena itu, metode 
Mubadalah hadir sebagai usaha kritis untuk membongkar bias tersebut dan 
menawarkan pembacaan yang lebih setara. Secara keseluruhan, Mubadalah 
menunjukkan bahwa penafsiran Al-Qur’an dapat menjadi sarana untuk 
membangun tatanan sosial yang lebih adil, humanis, dan inklusif. Pendekatan ini 
membuka ruang bagi dialog antara tradisi dan pembaruan, sehingga nilai-nilai 
moral Islam dapat diwujudkan dalam kehidupan nyata yang lebih menghargai 
martabat laki-laki maupun perempuan. 

 
2. Tauhid Sebagai Basis Mubadalah 

Secara etimologis, tauhid berasal dari kata wahhada–yuwahhidu–tawḥīdan 
yang berarti “mengesakan”. Secara teologis, tauhid merupakan fondasi paling 
fundamental dalam Islam: pengakuan bahwa hanya Allah yang memiliki otoritas 
mutlak, sehingga segala bentuk ketaatan, ketundukan, cinta, dan harap hanya layak 
ditujukan kepada-Nya. Kalimat la ilaha illallah mengandung dua makna pokok: 
pertama, pengakuan akan keesaan Allah sebagai satu-satunya Dzat yang berhak 
disembah; kedua, pengakuan kesetaraan manusia, yakni bahwa tidak ada seorang 
pun yang sah menempatkan dirinya sebagai “sesembahan kecil” yang 
menundukkan manusia lain secara absolut. Dengan demikian, tauhid menegaskan 
hubungan vertikal manusia hanya kepada Allah, sedangkan hubungan horizontal 
manusia berlangsung di antara sesama secara setara. 

Al-Qur’an menegaskan kesetaraan tersebut melalui asal-usul penciptaan 
manusia. Dalam Qur’an Surah Al Nisa ayat 1 ditegaskan bahwa Allah menciptakan 
seluruh manusia dari nafs wahidah dan menjadikan laki-laki serta perempuan 
berasal dari sumber yang sama. Ayat ini menolak anggapan bahwa perbedaan 
biologis menjadi dasar bagi hierarki ontologis ataupun legitimasi dominasi sosial. 
Tidak ada satu jenis kelamin pun yang diciptakan lebih tinggi sehingga berhak 
menguasai yang lain. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  6718 
 

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang 

Ketika Islam datang, masyarakat jahiliah hidup dalam struktur patriarki 
ekstrem. Perempuan diposisikan sebagai objek: dikubur hidup-hidup, diwariskan, 
dijadikan jaminan utang, atau dikontrol secara mutlak oleh laki-laki. Islam 
merombak struktur tersebut secara revolusioner melalui tauhid. Dengan 
menegaskan bahwa otoritas mutlak hanya milik Allah, Islam mencabut legitimasi 
bagi kekuasaan sewenang-wenang manusia atas manusia lainnya. Baik laki-laki 
maupun perempuan ditempatkan sebagai hamba yang setara, tanpa satu pun yang 
memiliki hak ilahi untuk mendominasi. 

Amina Wadud menegaskan bahwa patriarki yang menempatkan laki-laki 
sebagai superior dan perempuan sebagai inferior merupakan bentuk 
penyimpangan teologis. Sikap tersebut menyerupai syirik sosial mengangkat 
manusia ke posisi yang seharusnya hanya dimiliki Allah. Tauhid, dalam kerangka 
ini, menolak struktur dominasi karena menjustifikasi ketundukan absolut kepada 
sesama makhluk. Relasi laki-laki dan perempuan harus bersifat horizontal, 
kemitraan, dan saling melengkapi, bukan hierarkis. 

Secara epistemologis, tauhid juga bekerja sebagai metode membaca nash. 
Prinsip mengesakan Allah menggeser fokus penafsiran dari pertanyaan “siapa yang 
lebih tinggi?” menjadi “siapa yang bertanggung jawab kepada siapa?”. Dengan 
demikian, ayat atau hadis yang secara tekstual tampak menyiratkan superioritas 
salah satu gender harus dibaca ulang melalui kriteria tauhid: bahwa otoritas absolut 
tidak dimiliki manusia mana pun, sehingga setiap tanggung jawab, perintah, atau 
larangan dalam teks bersifat etis dan bukan hierarkis. Perspektif ini membuka 
ruang bagi pembacaan yang lebih adil dan proporsional serta menolak tafsir yang 
menjadikan perempuan sebagai objek ketundukan permanen. 

Dalam konteks sosial, tauhid menuntut transformasi dari dominasi menuju 
kesalingan (reciprocity), dari hierarki menuju kemitraan, dan dari relasi kuasa 
menuju relasi tanggung jawab. Kesetaraan tidak berarti menghapus perbedaan 
biologis, melainkan menempatkan laki-laki dan perempuan sebagai mitra sejajar 
dalam ranah publik maupun domestik. Partisipasi perempuan dalam kehidupan 
sosial bukan hanya diperbolehkan, tetapi merupakan implikasi etis dari tauhid 
karena menolak segala bentuk ketidakadilan dan pengekangan yang tidak berdasar. 

Dengan demikian, tauhid bukan hanya inti akidah, tetapi juga fondasi moral 
dan sosial yang menuntut keadilan antar manusia. Meyakini keesaan Allah berarti 
menolak segala bentuk penindasan, pembungkaman, atau hierarki yang tidak 
beralasan, serta membangun relasi yang berlandaskan pada kesalingan, 
penghormatan, dan martabat manusia. Dalam kerangka inilah tauhid menjadi basis 
paling kokoh bagi nilai kesetaraan gender dalam Islam. 

 
Gagasan Mubadalah dalam Al Qur’an 

Dalam perspektif al-Qur’an, amanah kekhalifahan di bumi dipikul bersama 
oleh laki-laki dan perempuan. Keduanya dituntut untuk bekerja sama, saling 
menguatkan, dan saling menolong dalam mewujudkan kemaslahatan. Prinsip 
kesalingan ini menegaskan bahwa tidak ada ruang bagi dominasi atau penundukan 
salah satu pihak, karena hal itu bertentangan dengan tugas memakmurkan bumi 
yang harus dijalankan secara bersama. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  6719 
 

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang 

Karena itu, pendekatan Qiraah Mubadalah digunakan untuk menggali 
gagasan inti dari sebuah ayat meskipun ayat itu hanya menyebut salah satu jenis 
kelamin dan menerapkannya secara resiprokal kepada pihak yang tidak 
disebutkan. Dengan demikian, penyebutan laki-laki atau perempuan dipahami 
sebagai contoh partikular dari prinsip universal yang berlaku bagi keduanya. 
1. Kesalingan Amal 

 
نْْۢ بَ  نْ ذكََرٍ اوَْ انُْثٰى ۚ بعَْضُكُمْ م ِّ نْكُمْ م ِّ لٍ م ِّ يْعُ عَمَلَ عَامِّ يْنَ هَاجَرُوْا فَاسْتجََابَ لهَُمْ رَبُّهُمْ انَ ِّيْ لََٓ اضُِّ عْضٍ ۚ فَالَّذِّ

مْ وَاوُْذوُْا فِّيْ سَبِّيْلِّيْ وَقٰتلَوُْا وَقتُِّلوُْا لََكَُف ِّرَنَّ عَ  هِّ يَارِّ نْ دِّ جُوْا مِّ نْ تحَْتِّهَا الَْنَْهٰرُۚ  وَاخُْرِّ يْ مِّ لنََّهُمْ جَنّٰتٍ تجَْرِّ مْ وَلََدُْخِّ نْهُمْ سَي ِّاٰتِّهِّ
نْدَهٗ حُسْنُ الثَّوَابِّ   ُ عِّ ِّ ۗ وَاللّّٰٰ نْدِّ اللّّٰٰ نْ عِّ  ثوََابًا م ِّ

Maka, Tuhan mereka memperkenankan permohonannya (dengan 
berfirman), “Sesungguhnya Aku tidak menyia-nyiakan perbuatan orang yang 
beramal di antara kamu, baik laki-laki maupun perempuan, (karena) sebagian kamu 
adalah (keturunan) dari sebagian yang lain. Maka, orang-orang yang berhijrah, 
diusir dari kampung halamannya, disakiti pada jalan-Ku, berperang, dan terbunuh, 
pasti akan Aku hapus kesalahan mereka dan pasti Aku masukkan mereka ke dalam 
surga-surga yang mengalir di bawahnya sungai-sungai sebagai pahala dari Allah. 
Di sisi Allahlah ada pahala yang baik.” (Q.S Ali Imran (3): 195) 

 
Menurut al-Qurthubi dalam Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, ungkapan “ba‘ḍukum 

min ba‘ḍ” menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya mengajarkan prinsip 
kesalingan, tetapi juga menegaskan kesetaraan antara laki-laki dan perempuan 
dalam perspektif agama, hukum, dan kebijakan. Dengan demikian, frasa tersebut 
mengandung pesan bahwa laki-laki dan perempuan berada pada posisi yang 
sejajar. Penguatan makna kesalingan juga tampak pada surah al-Taubah ayat 71 
berikut. 

 
نٰتُ بَعْضُهُمْ اوَْلِّيَاۤءُ بعَْضٍٍۘ يَأمُْرُوْنَ  نوُْنَ وَالْمُؤْمِّ لٰوةَ وَيؤُْتوُْنَ  وَالْمُؤْمِّ يْمُوْنَ الصَّ بِّالْمَعْرُوْفِّ وَيَنْهَوْنَ عَنِّ الْمُنْكَرِّ وَيقُِّ

ىِٕكَ سَ 
ۤ
َ وَرَسُوْلَهٗ ۗاوُلٰ يْعوُْنَ اللّّٰٰ كٰوةَ وَيطُِّ يْمٌ الزَّ يْزٌ حَكِّ َ عَزِّ ُ ۗاِّنَّ اللّّٰٰ يَرْحَمُهُمُ اللّّٰٰ  

Orang-orang mukmin, laki-laki dan perempuan, sebagian mereka menjadi 
penolong bagi sebagian yang lain Mereka menyuruh (berbuat) makruf dan 
mencegah (berbuat) mungkar, menegakkan salat, menunaikan zakat, dan taat 
kepada Allah dan Rasul-Nya. Mereka akan diberi rahmat oleh Allah. Sesungguhnya 
Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana. (Q.S al-Taubah (9): 71) 

 
Ayat ini merupakan salah satu ayat yang paling tegas menekankan prinsip 

kesalingan antara laki-laki dan perempuan melalui frasa ba’duhum auliya ba’d, yang 
oleh berbagai tafsir klasik dipahami sebagai saling menolong, menyayangi, 
mencintai, dan menopang. Makna wali sebagai penolong dan pelindung 
menunjukkan bahwa relasi tersebut bersifat timbal balik dan mengisyaratkan 
kesejajaran antara kedua jenis kelamin. Meski para mufasir klasik umumnya 
membahas kesalingan ini dalam konteks umum sesama Muslim, teks ayat 
sebenarnya menyatakan secara jelas bahwa kesalingan itu berlaku antara laki-laki 
dan perempuan. Hal ini mengisyaratkan bahwa kerja sama yang setara merupakan 
bagian dari prinsip al Qur’an. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  6720 
 

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang 

2. Kesalingan dalam Relasi Rumah Tangga 
 

وَدَّةً وَّ  ا اِّليَْهَا وَجَعَلَ بيَْنكَُمْ مَّ كُمْ ازَْوَاجًا ل ِّتسَْكُنوُْٓ نْ انَْفسُِّ ٓ انَْ خَلقََ لكَُمْ م ِّ نْ اٰيٰتِّه  يٰتٍ ل ِّقوَْمٍ يَّتفَكََّرُوْنَ  وَمِّ رَحْمَةً ۗاِّنَّ فِّيْ ذٰلِّكَ لََٰ  
 
Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah bahwa Dia menciptakan 

pasangan-pasangan untukmu dari (jenis) dirimu sendiri agar kamu merasa 
tenteram kepadanya. Dia menjadikan di antaramu rasa cinta dan kasih sayang. 
Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda 
(kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir. (Q.S al-Rum (30): 21) 

 
Ayat ini menjelaskan bahwa penggunaan dhamir maskulin “kum” dalam ayat 

tersebut sering dipahami seolah menempatkan laki-laki sebagai subjek utama. 
Namun pendekatan Mubadalah menunjukkan bahwa pesan ketenangan, kasih, dan 
sayang dalam hubungan pernikahan tidak hanya ditujukan kepada suami, tetapi 
juga kepada istri. Dengan pembacaan resiprokal, ayat ini menegaskan bahwa suami 
dan istri sama-sama berfungsi sebagai sumber ketenangan bagi pasangannya, 
sehingga relasi rumah tangga dibangun atas dasar kesalingan, bukan dominasi. 
Prinsip serupa diperkuat melalui surah al-Baqarah ayat 187 berikut. 

 
 هُنَّ لِّبَاسٌ لَّكُمْ وَانَْتمُْ لِّبَاسٌ لَّهُنَّ ۗ  

Mereka adalah pakaian bagimu dan kamu adalah pakaian bagi mereka. (Q.S 
al-Baqarah (2): 187) 

 
Pemaknaan serupa juga ditemukan dalam ayat tentang “pakaian” pada QS. 

al-Baqarah ayat 187. Ulama klasik biasanya mengartikan ayat tersebut sebagai 
gambaran kedekatan dan perlindungan. Metode Mubadalah memperluas makna ini 
menjadi prinsip kesalingan: suami adalah pakaian bagi istri dan istri adalah pakaian 
bagi suami. Fungsi pakaian menutupi aib, melindungi, menghangatkan, dan 
menguatkan berlaku dua arah, bukan hanya dari salah satu pihak. Dengan 
demikian, ayat ini menegaskan bahwa relasi pasangan dalam Al-Qur’an bersifat 
kemitraan, bukan hubungan hierarkis. 

 
3. Koreksi Terhadap Ayat Yang Dianggap Misoginis 

 
نَ الذَّهَبِّ وَالْفِّضَّ  يْرِّ الْمُقنَْطَرَةِّ مِّ نَ الن ِّسَاۤءِّ وَالْبنَِّيْنَ وَالْقنََاطِّ مَةِّ وَالَْنَْعَامِّ زُي ِّنَ لِّلنَّاسِّ حُبُّ الشَّهَوٰتِّ مِّ ةِّ وَالْخَيْلِّ الْمُسَوَّ

نْدَهٗ حُسْنُ الْمَاٰبِّ  ُ عِّ    وَالْحَرْثِّ ۗ ذٰلِّكَ مَتاَعُ الْحَيٰوةِّ الدُّنْيَا وَۗاللّّٰٰ
Dijadikan indah bagi manusia kecintaan pada aneka kesenangan yang 

berupa perempuan, anak-anak, harta benda yang bertimbun tak terhingga berupa 
emas, perak, kuda pilihan, binatang ternak, dan sawah ladang. Itulah kesenangan 
hidup di dunia dan di sisi Allahlah tempat kembali yang baik. (Q.S Ali Imran (3): 
14) 

Ayat ini sering ditafsirkan secara maskulin sehingga perempuan diposisikan 
sebagai pihak yang menggoda laki-laki. Sebagain interpretasi menjjelaskan frasa 
zuyyina lin-nās menimbulkan anggapan bahwa perempuan harus membatasi diri 
agar tidak menjadi fitnah bagi laki-laki. Pendekatan Mubadalah mengkritisi 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  6721 
 

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang 

pemahaman ini dengan menegaskan bahwa laki-laki pun dapat menjadi perhiasan 
dan potensi godaan bagi perempuan. Oleh karena itu, pesan moral ayat tersebut 
bersifat timbal balik, sehingga baik laki-laki maupun perempuan sama-sama 
diperintahkan untuk menjaga diri dan berperilaku secara benar. Prinsip kesalingan 
juga diterapkan pada surah al Nisa ayat 34 berikut. 

 
نْ امَْوَالِّ  بِّمَآ انَْفقَوُْا مِّ ُ بعَْضَهُمْ عَلٰى بعَْضٍ وَّ لَ اللّّٰٰ امُوْنَ عَلىَ الن ِّسَاۤءِّ بِّمَا فضََّ جَالُ قوََّ لِّحٰتُ قٰنِّتٰتٌ حٰفِّظٰتٌ  الَر ِّ مْ ۗ فَالصّٰ هِّ

ظُوْهُنَّ وَاهْجُ  ُ وَۗالّٰتِّيْ تخََافوُْنَ نشُُوْزَهُنَّ فعَِّ بوُْهُنَّ ۚ فَاِّنْ اطََعْنكَُمْ فلَََ تبَْغوُْا  ل ِّلْغيَْبِّ بِّمَا حَفِّظَ اللّّٰٰ عِّ وَاضْرِّ رُوْهُنَّ فِّى الْمَضَاجِّ
َ كَانَ عَلِّيًّا كَبِّيْرًا   نَّ سَبِّيْلًَ ۗاِّنَّ اللّّٰٰ  عَليَْهِّ

Laki-laki (suami) adalah penanggung jawab atas para perempuan (istri) 
karena Allah telah melebihkan sebagian mereka (laki-laki) atas sebagian yang lain 
(perempuan) dan karena mereka (laki-laki) telah menafkahkan sebagian dari 
hartanya. Perempuan-perempuan saleh adalah mereka yang taat (kepada Allah) 
dan menjaga diri ketika (suaminya) tidak ada karena Allah telah menjaga (mereka). 
Perempuan-perempuan yang kamu khawatirkan akan nusyuz, berilah mereka 
nasihat, tinggalkanlah mereka di tempat tidur (pisah ranjang), dan (kalau perlu,) 
pukullah mereka (dengan cara yang tidak menyakitkan). Akan tetapi, jika mereka 
menaatimu, janganlah kamu mencari-cari jalan untuk menyusahkan mereka. 
Sesungguhnya Allah Maha Tinggi lagi Maha Besar. (Q.S al-Nisa (4): 34) 

 
Pembacaan Mubadalah menunjukkan bahwa konsep nusyuz juga tidak hanya 

ditujukan kepada perempuan sebagaimana dipahami dalam tafsir klasik, tetapi juga 
kepada laki-laki. Keduanya dapat melakukan tindakan yang mengganggu 
keharmonisan hubungan, dan keduanya pula yang berkewajiban menyelesaikan 
persoalan dengan cara yang baik dan adil. Pendekatan ini menghapus pemahaman 
yang menempatkan perempuan sebagai satu-satunya pihak “pembangkang” dan 
mengembalikan ayat pada prinsip kesalingan yang menjadi fondasi metode 
Mubadalah. 

 
Gagasan Mubadalah dalam Hadits 
1. Hadits Yang Mengandung Nilai Mubadalah 

 
يرٍ يقَوُلُ قَالَ  مْ   عَنِّ النُّعْمَانِّ بْن بشَِّ مْ وَتعََاطُفِّهِّ هِّ مْ وَتوََاد ِّ هِّ نِّينَ فِّي ترََاحُمِّ رَسُولُ اللهِّ صَلَّى اللهُ عَليَْهِّ وَسَلَّمَ ترََى الْمُؤْمِّ

ى هِّ بِّالسَّهَرِّ وَالحُمَّ  .كَمَثلَِّ الْجَسَدِّ إِّذَا اشْتكََى عُضْوًا تدََاعَى لهَُ سَائِّرُ جَسَدِّ
Diriwayatkan dari Nu'man bin Basyir Ra. bahwa Rasulullah Saw. bersabda, 

"Kamu akan melihat orang-orang mukmin dalam hal saling menyayangi, saling 
mencintai, dan saling mengasihi, mereka laksana satu tubuh, yang jika salah satu 
anggotanya merintih kesakitan, maka seluruh anggota tubuh yang lain akan 
merasakan demam dan tidak dapat tidur." (Shahih Bukhari, no. 6079). 

 
Hadis ini menegaskan prinsip dasar hubungan antarsesama mukmin yang 

dilandasi kasih sayang, empati, dan solidaritas. Perumpamaan tubuh yang satu 
menunjukkan bahwa kebaikan maupun keburukan yang dialami oleh satu pihak 
akan berdampak pada pihak lainnya. Dalam perspektif Mubadalah, hadis ini 
menjadi landasan normatif bahwa relasi antarmanusia termasuk antara laki-laki 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  6722 
 

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang 

dan perempuan harus dibangun melalui kesalingan: saling mendukung, saling 
melindungi, dan saling menguatkan, sebagaimana anggota tubuh yang bekerja 
sama menjaga keseluruhan tubuh tetap sehat. Dengan demikian, hadis ini menjadi 
inspirasi nilai keadilan, kebersamaan, dan kemitraan yang menjadi inti pendekatan 
Mubadalah. 

 
جَالِّ   عَنْ عَائِّشَةَ قَالتَْ: قَالَ: رَسُولُ اللهِّ صَلَّى اللهُ عَليَْهِّ وَسَلَّمَ: إِّنَّمَا الن ِّسَاءُ شَقَائِّقُ الر ِّ

Aisyah Ra. menuturkan bahwa Rasulullah Saw. bersabda, "Sesungguhnya, 
perempuan itu saudara kandung (mitra sejajar) laki-laki." (Sunan Abu Dawud no. 
236, Sunan al-Tirmidzi no.163, dan Musnad Ahmad no. 26836). 

 
Hadis ini secara jelas menegaskan bahwa perempuan dan laki-laki adalah 

“saudara kembar”, yakni mitra sejajar dalam kemanusiaan. Istilah syaqā’iq 
bermakna kembaran atau padanan yang sederajat, sehingga menunjukkan bahwa 
kedua jenis kelamin memiliki posisi yang paralel dan ekuivalen. Dengan makna 
tersebut, relasi perempuan dan laki-laki dalam Islam harus dibangun di atas prinsip 
kemitraan dan kesalingan, karena kerja sama dan saling menghormati hanya 
mungkin terwujud apabila keduanya dipandang setara. Abu Syuqah menegaskan 
bahwa hadis ini menjadi landasan pokok bagi prinsip musāwah (kesederajatan) dan 
musyārakah (kesalingan) dalam Islam, sekaligus menjadi acuan bahwa seluruh 
hadis lain terkait relasi gender harus dibaca dalam kerangka kesetaraan dan kerja 
sama ini. 

 
نَ اللَّيْلِّ فَصَ  مَ اللهُ رَجُلًَ قَامَ مِّ لَّ وَأيَْقظََ امْرَأتَهَُ فَإِّنْ  عَنْ أبَِّي هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِّ صَلَّى اللهُ عَليَْهِّ وَسَلَّمَ رَجِّ

يأبَتَْ نَضَحَ فِّ  مَ اَللُّٰ امْرَأةًَ قَا  هَا الْمَاءَ رَجِّ هِّ الْمَاءَ مَ وَجْهِّ نَ اللَّيْلِّ فصََلَّتْ وَأيَْقظََتْ زَوْجَهَا فَإِّنْ أبََى نَضَحَتْ فِّي وَجْهِّ تْ مِّ . 
 
Abu Hurairah Ra. meriwayatkan bahwa Rasulullah Saw. bersabda, "Semoga 

Allah menurunkan rahmat kepada seorang laki-laki yang bangun malam hari 
kemudian shalat, lalu membangunkan istrinya. Apabila istrinya menolak bangun, 
ia akan memercikkan air ke wajah istrinya. Semoga Allah juga menurunkan rahmat 
kepada seorang perempuan yang bangun malam hari kemudian shalat, lalu 
membangunkan suaminya. Jika suaminya menolak bangun, ia akan memercikkan 
air ke wajah suaminya." (HR. Abu Dawud, no. 1310). 

 
Hadis ini menunjukkan secara eksplisit bahwa laki-laki dan perempuan 

sama-sama menjadi subjek ajakan kebaikan. Nabi menggambarkan suami dan istri 
sebagai pasangan yang saling mendorong dalam beribadah, bahkan dianjurkan 
untuk saling membangunkan ketika salah satu enggan bangun malam. Struktur 
hadis yang menempatkan kedua pihak secara sejajar menegaskan bahwa sumber 
nasihat, kebenaran, dan dorongan spiritual tidak hanya berasal dari laki-laki, tetapi 
juga dari perempuan. Dengan demikian, hadis ini merefleksikan prinsip kesalingan 
dalam kebaikan, yaitu bahwa tanggung jawab moral dan spiritual dalam keluarga 
merupakan tugas bersama. 

 
2. Prinsip Mubadalah Pada Sunnah Nabi 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  6723 
 

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang 

Dalam kerangka Mubadalah, sebuah hadis dibaca bukan hanya pada redaksi 
lahiriahnya, tetapi pada nilai inti yang bersifat universal dan dapat diterapkan 
secara timbal balik kepada semua pihak. 

Prinsip-prinsip dasar Sunnah Nabi menunjukkan dengan jelas bahwa ajaran 
Islam dibangun di atas relasi kesalingan antara laki-laki dan perempuan. Nabi 
Muhammad Saw. mempraktikkan hubungan sosial dan keluarga yang menegakkan 
nilai kasih sayang, dukungan timbal balik, serta tanggung jawab bersama. Kerangka 
etis ini menegaskan bahwa laki-laki dan perempuan diposisikan sebagai mitra 
moral yang setara dalam menghindarkan keburukan dan menghadirkan kebaikan 
bagi kehidupan bersama. Karena itu, pendekatan Mubadalah menemukan fondasi 
kuatnya dalam Sunnah, sebab ajaran Nabi konsisten menolak dominasi sepihak dan 
justru menguatkan relasi kemitraan. 

Dalam banyak teladan Nabi, relasi suami–istri digambarkan sebagai 
hubungan yang dibangun atas komunikasi yang baik, empati, dan kerja sama. 
Prinsip mu‘asyarah bil ma‘ruf yang beliau tekankan meniscayakan adanya 
penghormatan timbal balik antara kedua belah pihak. Relasi rumah tangga tidak 
dipahami sebagai struktur hierarkis yang memberi keistimewaan pada salah satu 
pihak, melainkan sebagai ruang kemitraan yang memungkinkan keduanya terlibat 
aktif dalam menjaga keharmonisan dan kemaslahatan keluarga. 

Selain itu, Sunnah Nabi juga memberikan ruang penuh bagi perempuan 
untuk berpartisipasi dalam urusan sosial, intelektual, dan pengambilan keputusan. 
Nabi tidak hanya mendengar pendapat perempuan, tetapi juga menghargainya dan 
menjadikannya bagian penting dalam proses musyawarah. Sikap ini 
memperlihatkan bahwa perintah atau larangan yang dalam sebuah hadis tampak 
hanya ditujukan kepada salah satu jenis kelamin sebenarnya merupakan contoh 
partikular dari nilai moral universal yang berlaku bagi keduanya. Dengan 
demikian, prinsip Mubadalah memperoleh legitimasi kuat dari praktik Nabi yang 
menempatkan laki-laki dan perempuan sebagai subjek yang sama-sama berperan 
dalam membangun masyarakat. 

Sunnah Nabi juga menegaskan bahwa relasi sosial dan keluarga harus 
berorientasi pada kemaslahatan bersama. Ajaran untuk tidak menyakiti pasangan, 
saling menjaga perasaan, serta saling mengingatkan dalam kebaikan merupakan 
nilai yang diulang berkali-kali dalam berbagai hadis. Prinsip-prinsip ini 
menunjukkan bahwa keadilan dan keseimbangan dalam relasi laki-laki dan 
perempuan merupakan bagian dari tujuan moral Sunnah itu sendiri. Karena itu, 
pembacaan Mubadalah melihat hadis-hadis Nabi bukan sebagai pembagian peran 
yang kaku, melainkan sebagai pedoman etis yang menuntun pada relasi yang saling 
menguatkan dan saling melindungi. 

Dengan demikian, Sunnah Nabi mengandung pesan universal yang menjadi 
dasar bagi metode Mubadalah: menemukan makna besar dari setiap teks, lalu 
menerapkannya secara timbal balik kepada semua pihak selama tidak ada indikasi 
khusus yang membatasi. Pendekatan ini menegaskan bahwa ajaran Nabi, baik di 
ranah sosial maupun rumah tangga, secara substansial mengarah pada kesetaraan, 
kemitraan, dan saling berbagi tanggung jawab antara laki-laki dan perempuan. 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  6724 
 

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang 

SIMPULAN 
Konsep dasar Mubadalah berangkat dari prinsip tauhid yang menegaskan 

bahwa laki-laki dan perempuan memiliki kedudukan moral yang setara sebagai 
hamba Allah. Kesetaraan ontologis ini menjadi landasan bahwa relasi keduanya 
tidak boleh dibangun atas dominasi, tetapi atas tanggung jawab bersama untuk 
mewujudkan kebaikan dan kemaslahatan. Karena itu, tauhid berfungsi sebagai asas 
teologis yang meneguhkan kesalingan dalam setiap hubungan kemanusiaan. 

Prinsip kesalingan tersebut tercermin dalam sejumlah ayat Al-Qur’an yang 
menunjukkan bahwa laki-laki dan perempuan diposisikan sebagai pihak yang 
saling menolong, saling menopang, dan sama-sama berperan dalam menjaga 
keharmonisan dan kemaslahatan. Melalui metode Mubadalah, pesan universal dari 
ayat-ayat ini dipahami secara timbal balik sehingga perintah atau nilai moral yang 
tampak ditujukan kepada salah satu jenis kelamin berlaku pula bagi yang lain 
selama tidak ada pembatasan khusus. Sunnah Nabi dan berbagai hadis pilihan juga 
memperkuat nilai Mubadalah dengan menggambarkan relasi sosial dan keluarga 
yang dibangun atas dasar cinta kasih, penghormatan, dan kerja sama. Teladan Nabi 
menunjukkan bahwa laki-laki dan perempuan adalah mitra moral yang sama-sama 
terlibat dalam menghadirkan kebaikan. Dengan demikian, metode Mubadalah 
memberikan cara baca yang lebih adil dan proporsional terhadap teks-teks agama, 
serta menghadirkan kembali ajaran Islam sebagai pedoman relasi yang setara dan 
penuh kemitraan 

 
DAFTAR RUJUKAN 
Afrilia and Fauzan, "Metode Mubadalah Dalam Tafsir Kontemporer: Analisis 

Pendekatan Kesetaraan Gender Faqihuddin Abdul Qodir", Mahabbah: Jurnal 
Ilmu Ushuluddin dan Pemikiran Islam, Vol. 1, No. 2, 2025. 

Aqib, Ahmad , Penafsiran Tauhid Emansipatoris dalam Al-Qur’an, Vol. 2, No. 2, 
2019.  

Ats-Tsauri, Fajrul Islam, “Kesetaraan Gender Dalam Islam: Reinterpretasi 
Kedudukan Perempuan”, Progresiva: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, 
Vol. 9, No. 2, 2020.  

Bakir and Kahar, "Pendekatan Tafsir Inklusif dalam Menjawab Persoalan 
Kesetaraan Gender di Madura", Revelatia: JUrnal Ilmu al Qur'an dan Tafsir, 
Vol. 6, No, 1, 2025. 

Basid and Jazila, “Tinjauan Konsep Mubadalah dan Tafsir Maqashidi dalam 
Merespon Isu Kekerasan Seksual”, Islamic Review: Jurnal Riset dan Kajian 
Keislaman, Vol. 12, No. 1, 2023. 

Dwi Lestari, Anisah, “Qiraah Mubadalah dan Arah Kemajuan Tafsir Adil Gender: 
Aplikasi Prinsip Resiprositas Terhadap Al Qur’an Surah Ali Imran Ayat 14, 
Muasarah: Jurnal Kajian Islam Kontemporer, Vol. 2, No. 1, 2020. 

Faqihuddin Abdul Kodir, “60 Hadits Shahih Khusu Tentang Hak-hak perempuan 
dalam islam dilengkapi dengan penafsirannya, (Yogyakarta: Diva Press, 
2019) 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  6725 
 

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang 

Hamisan, Nur Saadah and Norullisza Khosim, "Analysis Of Human Development 
Aspects In The Lives Of The Female Companions Of The Prophet", Jurnal 
Islam dan Masyarakat Kontemporari, Vol. 26, No. 1, 2025. 

Hermanto and Nisa’, “Ekologi Rumah Tangga Harmonis: Konsep Mubadalah 
sebagaii Kunci Utama", The Indonesian Journal Of Islamic Law and Civil Law,  
Vol. 5, No. 1, 2024.  

Hilmi, Ismi Lathifatul, "Mu’asyarah Bil Ma’ruf As A Principle Of Marriage", Jurnal 
Ilmiah Ahwal Syakhshiyyah, Vol. 5, No. 1, 2023. 

Kodir, Faqihuddin Abdul, “Qiraah Mubadalah: Tafsir Progresif Untuk Keadilan 
Gender dalam Islam”, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2021). 

Mahbub, Syukron, “Pendidikan Keluarga Berwawasan Gender Dalam Persfektif 
Islam", Musawa, Vol. 21, No. 1, 2022. 

Ramadhani and Alwi, "Kajian Metode Mubadalah: Definisi, Landasan Tradisional, 
Dan Penerapan Tafsir", Tashdiq: Jurnal Kajian Agama dan Dakwah, Vol. 13, No. 
2, 2025. 

Rofi’ah, Nur, “Nalar Kritis Muslimah Refleksi Atas Perempuan, Kemanusiaan Dan 
Keislaman”, (Bandung: Afkaruna.Id, 2022). 

Wijaya et al., "Rethinking Gender Justice in the Quran: A Critical Exploration of 
Muslim Feminist Perspectives", Jurnal Studi Ikmu-Ilmu al-Qur'an dan Hadis, 
Vol. 26. No. 1, 2025. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

