Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
@ https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
£ 3 Volume 4 Number 1, 2026

@ DOI: https:/ /doi.org/10.61104/alz.v4i1.4185

Qiraah Mubadalah: Sebuah Alternatif Metode Tafsir Dan Praktek
Kehidupan

Nur Sa’adah Harahap!, Junida Sari Hasibuan?, Sakinah Azzahra Hsb3, Musa
Azhari%, Nur Sania Dasopang?®

Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimipuan'->
Email Korespondensi: saadahharahap20@gmail.com?, junidasarihasibua@gmail.com?,
‘sakinahazzahra97@gmail.com3, musaazharinasution18@gemail.com?,
nursaniadasopang@uinsyahada.ac.id®

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 26 Januari 2026

ABSTRACT

This article examines Qiraah Mubadalah as a method of interpretation aimed at correcting
patriarchal bias in the interpretation of religious texts. Until now, some interpretations of
the Qur'an and hadith have tended to position women as subordinate, even though Islam is
based on justice, reciprocity, and respect for human dignity. This study uses a library
research method with a hermeneutic approach to examine the basic concepts of Mubadalah,
its theological foundations in tawhid, and its application to verses and hadiths related to
gender relations. The results of the study show that Mubadalah places men and women as
equal moral subjects, with the principle that ethical values in the text apply reciprocally as
long as there are no specific arquments that limit them. This approach produces a more
contextual and fair reading, while offering a paradigm of partnership in the family and
society. Thus, Qiraah Mubadalah is relevant as an alternative method of interpretation that
supports gender justice within the framework of Sharia.

Keywords: Qiraah Mubadalah, interpretation, gender, reciprocity, hermeneutics

ABSTRAK

Artikel ini mengkaji Qiraah Mubadalah sebagai metode tafsir yang ditujukan untuk
mengoreksi bias patriarkal dalam penafsiran teks keagamaan. Selama ini, sebagian
tafsir Al-Qur’an dan hadis cenderung memosisikan perempuan secara subordinat,
padahal Islam berlandaskan keadilan, kesalingan, dan penghormatan martabat
manusia. Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan dengan pendekatan
hermeneutis untuk menelaah konsep dasar Mubadalah, landasan teologisnya
dalam tauhid, serta penerapannya pada ayat dan hadis yang berkaitan dengan
relasi gender. Hasil kajian menunjukkan bahwa Mubadalah menempatkan laki-laki
dan perempuan sebagai subjek moral yang setara, dengan prinsip bahwa nilai etis
dalam teks berlaku timbal balik selama tidak ada dalil khusus yang membatasinya.
Pendekatan ini menghasilkan pembacaan yang lebih kontekstual dan adil, sekaligus
menawarkan paradigma kemitraan dalam keluarga dan masyarakat. Dengan
demikian, Qiraah Mubadalah relevan sebagai alternatif metode tafsir yang
mendukung keadilan gender dalam kerangka syariat.

Kata kunci: Qiraah Mubadalah, tafsir, gender, kesalingan, hermeneutika

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6714

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:saadahharahap20@gmail.com1,
mailto:junidasarihasibua@gmail.com
mailto:sakinahazzahra97@gmail.com
mailto:musaazharinasution18@gmail.com4
mailto:nursaniadasopang@uinsyahada.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.4185

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

PENDAHULUAN

Diskursus tentang relasi laki-laki dan perempuan dalam Islam sejak lama
dipengaruhi oleh struktur sosial patriarkal yang berkembang dalam masyarakat
Muslim. Kondisi ini menyebabkan sebagian ayat dan hadis dipahami secara parsial
sehingga menghasilkan tafsir yang menempatkan perempuan pada posisi
subordinat. Padahal, nilai dasar ajaran Islam dibangun di atas prinsip keadilan,
penghormatan terhadap martabat manusia, dan perlindungan terhadap pihak yang
lemah. Ketegangan antara ideal normatif Islam dan praktik penafsiran inilah yang
membuat isu relasi gender tetap menjadi pembahasan penting dalam studi
keislaman kontemporer.

Salah satu persoalan utama dalam tafsir klasik adalah kecenderungan
memahami teks secara literal tanpa mempertimbangkan prinsip universal yang
terkandung di dalamnya. Ketika sebuah ayat atau hadis menyebut salah satu jenis
kelamin, pembacaan tradisional sering memahaminya secara eksklusif. Hal ini
melahirkan kesan bahwa ajaran Islam membedakan secara tajam antara laki-laki
dan perempuan, padahal banyak perintah dan larangan bersifat etis dan ditujukan
bagi seluruh manusia. Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan hermeneutis yang
mampu menangkap pesan utama teks tanpa terperangkap oleh formulasi redaksi
yang partikular.

Qiraah Mubadalah hadir sebagai metode pembacaan yang menegaskan bahwa
nilai moral dan pesan utama teks berlaku secara timbal balik bagi laki-laki dan
perempuan selama tidak ada dalil khusus yang membatasi. Pendekatan ini
menempatkan ayat dan hadis sebagai sumber nilai kesalingan, kemitraan, dan
tanggung jawab bersama, bukan sebagai legitimasi superioritas satu pihak terhadap
pihak lain. Prinsip Mubadalah selaras dengan fondasi tauhid yang menolak segala
bentuk dominasi antarmanusia dan menempatkan seluruh hamba Allah dalam
kedudukan yang setara secara moral dan spiritual.

Melalui Qiraah Mubadalah, tampak bahwa baik Al-Qur’an maupun Sunnah
Nabi sebenarnya banyak memuat ajaran tentang kesalingan, cinta kasih, dan
keadilan antara laki-laki dan perempuan. Banyak ayat yang menekankan kerja
sama, dan sejumlah hadis menggambarkan bagaimana Nabi menjalin relasi yang
penuh empati, komunikasi, dan penghormatan terhadap perempuan. Dengan
demikian, pendekatan Mubadalah menjadi penting bukan hanya sebagai metode
tafsir, tetapi juga sebagai paradigma etis untuk membangun relasi sosial dan
keluarga yang lebih setara. Pendekatan ini sekaligus menawarkan kontribusi
signifikan dalam upaya meluruskan bias tafsir dan menghadirkan kembali ajaran
Islam yang sesuai dengan tujuan moral syariat.

METODE

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian kepustakaan
(library research). Penelitian ini dilakukan dengan menelaah secara sistematis
berbagai sumber tertulis yang relevan dengan tema Qiraah Mubadalah, meliputi
buku-buku tafsir, karya-karya pemikiran gender dalam Islam, artikel jurnal, serta
tulisan-tulisan konseptual yang menjelaskan kerangka metodologis Mubadalah.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6715

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Sumber-sumber tersebut dipilih secara purposif, yaitu berdasarkan kedekatannya
dengan isu relasi gender, metode penafsiran, dan diskursus keadilan dalam Islam.
Data yang diperoleh kemudian dianalisis secara kualitatif dengan
pendekatan hermeneutis, yaitu membaca teks dalam konteks historis, sosial, dan
tujuan moralnya. Analisis ini bertujuan mengidentifikasi bias-bias patriarkal dalam
tafsir tradisional, sekaligus menilai sejauh mana metode Mubadalah mampu
menawarkan pembacaan alternatif yang lebih adil dan berkesalingan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Makna Mubadalah: Tauhid Sebagai Basis Mubadalah
1. Makna Mubadalah

Qiraah secara etimologis berarti bacaan, sedangkan secara terminologis
merujuk pada cara memahami teks-teks keagamaan melalui sudut pandang,
metode, dan kerangka berpikir tertentu. Dengan demikian, Qiraah tidak berhenti
pada aktivitas membaca, tetapi merupakan proses penafsiran yang menentukan
bagaimana sebuah teks dihidupkan dalam realitas sosial. Dalam kerangka ini,
metode Mubadalah merupakan salah satu bentuk Qirash yang menempatkan
kesalingan sebagai prinsip dasar dalam membaca ayat maupun hadis.

Adapun istilah Mubadalah berasal dari akar kata Jv yang bermakna
pertukaran dan mengikuti wazan 4lelis yang menunjukkan adanya musyarakah atau
hubungan timbal balik antara dua pihak. Secara konseptual, hal ini menandakan
bahwa relasi yang dibangun bersifat dua arah. Mubadalah kemudian berkembang
sebagai metode membaca teks keagamaan dengan menekankan prinsip kemitraan,
kerja sama, dan kesalingan dalam relasi manusia. Dalam konteks relasi laki-laki dan
perempuan, pendekatan ini menegaskan bahwa keduanya memiliki kedudukan
sebagai subjek yang setara, sehingga penafsiran terhadap teks tidak boleh berpihak
hanya pada salah satu gender ataupun mengukuhkan dominasi yang timpang.

Esensi Mubadalah terletak pada pola interaksi yang saling memberi dan
menerima secara proporsional. Model relasi tersebut menolak struktur hierarkis
yang menempatkan satu pihak sebagai pusat keputusan, dan justru menegaskan
bahwa kehidupan bersama termasuk dalam keluarga dibangun melalui kerja sama
dan tanggung jawab bersama. Karena itu, dalam hubungan suami istri, kesalingan
menjadi elemen penting untuk mewujudkan rumah tangga yang sakinah, di mana
kedua belah pihak terlibat secara aktif, timbal balik, dan saling menguatkan.

Dalam Islam, prinsip kesetaraan dan keseimbangan merupakan nilai
mendasar yang membentuk hubungan sosial. Ajaran agama menekankan keadilan
dan keberlanjutan relasi antarmanusia, termasuk antara laki-laki dan perempuan.
Karena itu, Islam menetapkan hak-hak keduanya secara setara, kecuali dalam hal-
hal tertentu yang secara alami berbeda. Metode Mubadalah hadir untuk
menjembatani nilai-nilai tersebut dengan situasi kontemporer, terutama ketika
penafsiran klasik sering kali bias dan menempatkan perempuan dalam posisi
subordinat. Kritik ini bukan diarahkan pada teks, tetapi pada cara baca yang
berkembang dalam konteks budaya patriarkal.

Sebagai pendekatan hermeneutika, metode Mubadalah menekankan tiga hal
utama: pertama, kesalingan, yaitu prinsip bahwa perintah, larangan, atau nilai yang

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6716

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

ditujukan kepada salah satu gender juga berlaku bagi gender lainnya selama tidak
ada dalil spesifik yang membedakannya. Kedua, keadilan, yakni pemberian hak
dan tanggung jawab secara proporsional, bukan seragam, sesuai kondisi masing-
masing pihak. Ketiga, kontekstualisasi teks, yaitu memahami ayat dan hadis dalam
konteks sosial dan historisnya agar maknanya tidak diterima secara literal tetapi
secara bijak dan tidak melanggengkan ketidakadilan.

Selain itu, metode Mubadalah mendorong reinterpretasi kritis terhadap tafsir-
tafsir lama yang tidak lagi relevan atau bertentangan dengan prinsip keadilan.
Reinterpretasi ini bukan penolakan terhadap teks keagamaan, tetapi upaya untuk
memastikan bahwa penafsiran tidak dijadikan legitimasi bagi kekerasan,
ketimpangan, atau subordinasi perempuan. Contohnya dapat dilihat dalam
penafsiran ayat mengenai bidadari surga, di mana pendekatan Mubadalah
menekankan bahwa gambaran kenikmatan surga tidak hanya diperuntukkan bagi
laki-laki, tetapi juga perempuan, sehingga menciptakan pemahaman yang lebih
inklusif.

Banyak teks agama pada dasarnya bersifat universal dan adil, namun
mengalami penyempitan makna akibat bias penafsiran. Karena itu, metode
Mubadalah hadir sebagai usaha kritis untuk membongkar bias tersebut dan
menawarkan pembacaan yang lebih setara. Secara keseluruhan, Mubadalah
menunjukkan bahwa penafsiran Al-Qur'an dapat menjadi sarana untuk
membangun tatanan sosial yang lebih adil, humanis, dan inklusif. Pendekatan ini
membuka ruang bagi dialog antara tradisi dan pembaruan, sehingga nilai-nilai
moral Islam dapat diwujudkan dalam kehidupan nyata yang lebih menghargai
martabat laki-laki maupun perempuan.

2. Tauhid Sebagai Basis Mubadalah

Secara etimologis, tauhid berasal dari kata wahhada-yuwahhidu-tawhidan
yang berarti “mengesakan”. Secara teologis, tauhid merupakan fondasi paling
fundamental dalam Islam: pengakuan bahwa hanya Allah yang memiliki otoritas
mutlak, sehingga segala bentuk ketaatan, ketundukan, cinta, dan harap hanya layak
ditujukan kepada-Nya. Kalimat la ilaha illallah mengandung dua makna pokok:
pertama, pengakuan akan keesaan Allah sebagai satu-satunya Dzat yang berhak
disembah; kedua, pengakuan kesetaraan manusia, yakni bahwa tidak ada seorang
pun yang sah menempatkan dirinya sebagai “sesembahan kecil” vyang
menundukkan manusia lain secara absolut. Dengan demikian, tauhid menegaskan
hubungan vertikal manusia hanya kepada Allah, sedangkan hubungan horizontal
manusia berlangsung di antara sesama secara setara.

Al-Qur'an menegaskan kesetaraan tersebut melalui asal-usul penciptaan
manusia. Dalam Qur’an Surah Al Nisa ayat 1 ditegaskan bahwa Allah menciptakan
seluruh manusia dari nafs wahidah dan menjadikan laki-laki serta perempuan
berasal dari sumber yang sama. Ayat ini menolak anggapan bahwa perbedaan
biologis menjadi dasar bagi hierarki ontologis ataupun legitimasi dominasi sosial.
Tidak ada satu jenis kelamin pun yang diciptakan lebih tinggi sehingga berhak
menguasai yang lain.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6717

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Ketika Islam datang, masyarakat jahiliah hidup dalam struktur patriarki
ekstrem. Perempuan diposisikan sebagai objek: dikubur hidup-hidup, diwariskan,
dijadikan jaminan utang, atau dikontrol secara mutlak oleh laki-laki. Islam
merombak struktur tersebut secara revolusioner melalui tauhid. Dengan
menegaskan bahwa otoritas mutlak hanya milik Allah, Islam mencabut legitimasi
bagi kekuasaan sewenang-wenang manusia atas manusia lainnya. Baik laki-laki
maupun perempuan ditempatkan sebagai hamba yang setara, tanpa satu pun yang
memiliki hak ilahi untuk mendominasi.

Amina Wadud menegaskan bahwa patriarki yang menempatkan laki-laki
sebagai superior dan perempuan sebagai inferior merupakan bentuk
penyimpangan teologis. Sikap tersebut menyerupai syirik sosial mengangkat
manusia ke posisi yang seharusnya hanya dimiliki Allah. Tauhid, dalam kerangka
ini, menolak struktur dominasi karena menjustifikasi ketundukan absolut kepada
sesama makhluk. Relasi laki-laki dan perempuan harus bersifat horizontal,
kemitraan, dan saling melengkapi, bukan hierarkis.

Secara epistemologis, tauhid juga bekerja sebagai metode membaca nash.
Prinsip mengesakan Allah menggeser fokus penafsiran dari pertanyaan “siapa yang
lebih tinggi?” menjadi “siapa yang bertanggung jawab kepada siapa?”’. Dengan
demikian, ayat atau hadis yang secara tekstual tampak menyiratkan superioritas
salah satu gender harus dibaca ulang melalui kriteria tauhid: bahwa otoritas absolut
tidak dimiliki manusia mana pun, sehingga setiap tanggung jawab, perintah, atau
larangan dalam teks bersifat etis dan bukan hierarkis. Perspektif ini membuka
ruang bagi pembacaan yang lebih adil dan proporsional serta menolak tafsir yang
menjadikan perempuan sebagai objek ketundukan permanen.

Dalam konteks sosial, tauhid menuntut transformasi dari dominasi menuju
kesalingan (reciprocity), dari hierarki menuju kemitraan, dan dari relasi kuasa
menuju relasi tanggung jawab. Kesetaraan tidak berarti menghapus perbedaan
biologis, melainkan menempatkan laki-laki dan perempuan sebagai mitra sejajar
dalam ranah publik maupun domestik. Partisipasi perempuan dalam kehidupan
sosial bukan hanya diperbolehkan, tetapi merupakan implikasi etis dari tauhid
karena menolak segala bentuk ketidakadilan dan pengekangan yang tidak berdasar.

Dengan demikian, tauhid bukan hanya inti akidah, tetapi juga fondasi moral
dan sosial yang menuntut keadilan antar manusia. Meyakini keesaan Allah berarti
menolak segala bentuk penindasan, pembungkaman, atau hierarki yang tidak
beralasan, serta membangun relasi yang berlandaskan pada kesalingan,
penghormatan, dan martabat manusia. Dalam kerangka inilah tauhid menjadi basis
paling kokoh bagi nilai kesetaraan gender dalam Islam.

Gagasan Mubadalah dalam Al Qur'an

Dalam perspektif al-Qur’an, amanah kekhalifahan di bumi dipikul bersama
oleh laki-laki dan perempuan. Keduanya dituntut untuk bekerja sama, saling
menguatkan, dan saling menolong dalam mewujudkan kemaslahatan. Prinsip
kesalingan ini menegaskan bahwa tidak ada ruang bagi dominasi atau penundukan
salah satu pihak, karena hal itu bertentangan dengan tugas memakmurkan bumi
yang harus dijalankan secara bersama.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6718

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Karena itu, pendekatan Qirash Mubadalah digunakan untuk menggali
gagasan inti dari sebuah ayat meskipun ayat itu hanya menyebut salah satu jenis
kelamin dan menerapkannya secara resiprokal kepada pihak yang tidak
disebutkan. Dengan demikian, penyebutan laki-laki atau perempuan dipahami
sebagai contoh partikular dari prinsip universal yang berlaku bagi keduanya.

1. Kesalingan Amal

155808 u.u]\a umu,aeswu ‘544\ 383 (a aia Jdle e il ¥ 85 4 st
SV G5 e 5,35 a0 5 agli gl ORY 13l 1l (ot c5-°‘ ‘ﬁ}‘j o O ‘Pﬁb
I LA e 50 e Ba U
Maka, Tuhan mereka memperkenankan permohonannya (dengan
berfirman), “Sesungguhnya Aku tidak menyia-nyiakan perbuatan orang yang
beramal di antara kamu, baik laki-laki maupun perempuan, (karena) sebagian kamu
adalah (keturunan) dari sebagian yang lain. Maka, orang-orang yang berhijrah,
diusir dari kampung halamannya, disakiti pada jalan-Ku, berperang, dan terbunuh,
pasti akan Aku hapus kesalahan mereka dan pasti Aku masukkan mereka ke dalam
surga-surga yang mengalir di bawahnya sungai-sungai sebagai pahala dari Allah.
Di sisi Allahlah ada pahala yang baik.” (Q.S Ali Imran (3): 195)

Menurut al-Qurthubi dalam Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an, ungkapan “ba’dukum
min ba’d” menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya mengajarkan prinsip
kesalingan, tetapi juga menegaskan kesetaraan antara laki-laki dan perempuan
dalam perspektif agama, hukum, dan kebijakan. Dengan demikian, frasa tersebut
mengandung pesan bahwa laki-laki dan perempuan berada pada posisi yang
sejajar. Penguatan makna kesalingan juga tampak pada surah al-Taubah ayat 71
berikut.

O3 slall (3amy KW ce (33 ‘JJJ’-‘“SL’ O3 G S5 aglang Ciabally u;-wyﬁb

S5 e A A adas s S FATRL5 G jaald s 5 850

Orang-orang mukmin, laki-laki dan perempuan, sebagian mereka menjadi

penolong bagi sebagian yang lain Mereka menyuruh (berbuat) makruf dan

mencegah (berbuat) mungkar, menegakkan salat, menunaikan zakat, dan taat

kepada Allah dan Rasul-Nya. Mereka akan diberi rahmat oleh Allah. Sesungguhnya
Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana. (Q.S al-Taubah (9): 71)

Ayat ini merupakan salah satu ayat yang paling tegas menekankan prinsip
kesalingan antara laki-laki dan perempuan melalui frasa ba’duhum auliya ba’d, yang
oleh berbagai tafsir klasik dipahami sebagai saling menolong, menyayangi,
mencintai, dan menopang. Makna wali sebagai penolong dan pelindung
menunjukkan bahwa relasi tersebut bersifat timbal balik dan mengisyaratkan
kesejajaran antara kedua jenis kelamin. Meski para mufasir klasik umumnya
membahas kesalingan ini dalam konteks umum sesama Muslim, teks ayat
sebenarnya menyatakan secara jelas bahwa kesalingan itu berlaku antara laki-laki
dan perempuan. Hal ini mengisyaratkan bahwa kerja sama yang setara merupakan
bagian dari prinsip al Qur’an.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6719

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

2. Kesalingan dalam Relasi Rumah Tangga
7o sEaar omt LG gm0 oz SEE o L g 28 g fres cn o o (54Ee @ gz (%] o& 231 S w o2 iz 27wl o .
3088 o8 Y Alls o8 LA 55835 S Jad 5 ) | SLANA 5 31 a8l Bz 281 BIA Gl A (e

Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah bahwa Dia menciptakan
pasangan-pasangan untukmu dari (jenis) dirimu sendiri agar kamu merasa
tenteram kepadanya. Dia menjadikan di antaramu rasa cinta dan kasih sayang.
Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda
(kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir. (Q.S al-Rum (30): 21)

Ayat ini menjelaskan bahwa penggunaan dhamir maskulin “kum” dalam ayat
tersebut sering dipahami seolah menempatkan laki-laki sebagai subjek utama.
Namun pendekatan Mubadalah menunjukkan bahwa pesan ketenangan, kasih, dan
sayang dalam hubungan pernikahan tidak hanya ditujukan kepada suami, tetapi
juga kepada istri. Dengan pembacaan resiprokal, ayat ini menegaskan bahwa suami
dan istri sama-sama berfungsi sebagai sumber ketenangan bagi pasangannya,
sehingga relasi rumah tangga dibangun atas dasar kesalingan, bukan dominasi.
Prinsip serupa diperkuat melalui surah al-Bagarah ayat 187 berikut.

Mereka adalah pakaian bagimu dan kamu adalah pakaian bagi mereka. (Q.S
al-Baqarah (2): 187)

Pemaknaan serupa juga ditemukan dalam ayat tentang “pakaian” pada QS.
al-Bagarah ayat 187. Ulama klasik biasanya mengartikan ayat tersebut sebagai
gambaran kedekatan dan perlindungan. Metode Mubadalah memperluas makna ini
menjadi prinsip kesalingan: suami adalah pakaian bagi istri dan istri adalah pakaian
bagi suami. Fungsi pakaian menutupi aib, melindungi, menghangatkan, dan
menguatkan berlaku dua arah, bukan hanya dari salah satu pihak. Dengan
demikian, ayat ini menegaskan bahwa relasi pasangan dalam Al-Qur’an bersifat
kemitraan, bukan hubungan hierarkis.

3. Koreksi Terhadap Ayat Yang Dianggap Misoginis

i 5 dasnaall Qg dladll s AR (e 5 el }L\_us\, uws\, $Ll (o gl E4 QR (5
Gl A saie 203 5 Al f e Slb2 oAl

Dijadikan indah bagi manusia kecintaan pada aneka kesenangan yang
berupa perempuan, anak-anak, harta benda yang bertimbun tak terhingga berupa
emas, perak, kuda pilihan, binatang ternak, dan sawah ladang. Itulah kesenangan
hidup di dunia dan di sisi Allahlah tempat kembali yang baik. (Q.S Ali Imran (3):
14)

Ayat ini sering ditafsirkan secara maskulin sehingga perempuan diposisikan
sebagai pihak yang menggoda laki-laki. Sebagain interpretasi menjjelaskan frasa
zuyyina lin-nas menimbulkan anggapan bahwa perempuan harus membatasi diri
agar tidak menjadi fitnah bagi laki-laki. Pendekatan Mubadalah mengkritisi

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6720

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

pemahaman ini dengan menegaskan bahwa laki-laki pun dapat menjadi perhiasan
dan potensi godaan bagi perempuan. Oleh karena itu, pesan moral ayat tersebut
bersifat timbal balik, sehingga baik laki-laki maupun perempuan sama-sama
diperintahkan untuk menjaga diri dan berperilaku secara benar. Prinsip kesalingan
juga diterapkan pada surah al Nisa ayat 34 berikut.

Gl i SALAEE 530 e \ﬁ\uJW&Mw\MuGM\&U)A\}aJ\;)\

) 525 Db 2Kkl 8% Cib 55 il 5 @w\ s G5 HAR 3 Gh shaad BAS 3 AT c a3 s Ly 0]

158 G IS ) OF o Gelle

Laki-laki (suami) adalah penanggung jawab atas para perempuan (istri)

karena Allah telah melebihkan sebagian mereka (laki-laki) atas sebagian yang lain

(perempuan) dan karena mereka (laki-laki) telah menafkahkan sebagian dari

hartanya. Perempuan-perempuan saleh adalah mereka yang taat (kepada Allah)

dan menjaga diri ketika (suaminya) tidak ada karena Allah telah menjaga (mereka).

Perempuan-perempuan yang kamu khawatirkan akan nusyuz, berilah mereka

nasihat, tinggalkanlah mereka di tempat tidur (pisah ranjang), dan (kalau perlu,)

pukullah mereka (dengan cara yang tidak menyakitkan). Akan tetapi, jika mereka

menaatimu, janganlah kamu mencari-cari jalan untuk menyusahkan mereka.
Sesungguhnya Allah Maha Tinggi lagi Maha Besar. (Q.S al-Nisa (4): 34)

Pembacaan Mubadalah menunjukkan bahwa konsep nusyuz juga tidak hanya
ditujukan kepada perempuan sebagaimana dipahami dalam tafsir klasik, tetapijuga
kepada laki-laki. Keduanya dapat melakukan tindakan yang mengganggu
keharmonisan hubungan, dan keduanya pula yang berkewajiban menyelesaikan
persoalan dengan cara yang baik dan adil. Pendekatan ini menghapus pemahaman
yang menempatkan perempuan sebagai satu-satunya pihak “pembangkang” dan
mengembalikan ayat pada prinsip kesalingan yang menjadi fondasi metode
Mubadalah.

Gagasan Mubadalah dalam Hadits
1. Hadits Yang Mengandung Nilai Mubadalah

peibalay 2031555 el 5 8 Cane bl (o 58 s alle 0 im0 (55 08 065 a5 0 Jaalll e

AN S elll ead il Al e 1d 3l KR 1Y) 2l (B

Diriwayatkan dari Nu'man bin Basyir Ra. bahwa Rasulullah Saw. bersabda,

"Kamu akan melihat orang-orang mukmin dalam hal saling menyayangi, saling

mencintai, dan saling mengasihi, mereka laksana satu tubuh, yang jika salah satu

anggotanya merintih kesakitan, maka seluruh anggota tubuh yang lain akan
merasakan demam dan tidak dapat tidur." (Shahih Bukhari, no. 6079).

Hadis ini menegaskan prinsip dasar hubungan antarsesama mukmin yang
dilandasi kasih sayang, empati, dan solidaritas. Perumpamaan tubuh yang satu
menunjukkan bahwa kebaikan maupun keburukan yang dialami oleh satu pihak
akan berdampak pada pihak lainnya. Dalam perspektif Mubadalah, hadis ini
menjadi landasan normatif bahwa relasi antarmanusia termasuk antara laki-laki

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6721

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

dan perempuan harus dibangun melalui kesalingan: saling mendukung, saling
melindungi, dan saling menguatkan, sebagaimana anggota tubuh yang bekerja
sama menjaga keseluruhan tubuh tetap sehat. Dengan demikian, hadis ini menjadi
inspirasi nilai keadilan, kebersamaan, dan kemitraan yang menjadi inti pendekatan
Mubadalah.

Jal s ey W) alig ale b Eia b g 06 1l e 0

Aisyah Ra. menuturkan bahwa Rasulullah Saw. bersabda, "Sesungguhnya,

perempuan itu saudara kandung (mitra sejajar) laki-laki." (Sunan Abu Dawud no.
236, Sunan al-Tirmidzi no.163, dan Musnad Ahmad no. 26836).

Hadis ini secara jelas menegaskan bahwa perempuan dan laki-laki adalah
“saudara kembar”, yakni mitra sejajar dalam kemanusiaan. Istilah syaqa’iq
bermakna kembaran atau padanan yang sederajat, sehingga menunjukkan bahwa
kedua jenis kelamin memiliki posisi yang paralel dan ekuivalen. Dengan makna
tersebut, relasi perempuan dan laki-laki dalam Islam harus dibangun di atas prinsip
kemitraan dan kesalingan, karena kerja sama dan saling menghormati hanya
mungkin terwujud apabila keduanya dipandang setara. Abu Syugqah menegaskan
bahwa hadis ini menjadi landasan pokok bagi prinsip musawah (kesederajatan) dan
musyarakah (kesalingan) dalam Islam, sekaligus menjadi acuan bahwa seluruh
hadis lain terkait relasi gender harus dibaca dalam kerangka kesetaraan dan kerja
sama ini.

UBM“}A‘LSJ‘JMM‘L)AEBA‘)AN‘P‘)AMJMQAﬂ“;md&‘d‘}w‘)dudub‘).}ﬁ‘f\
@c;a.\&_u\;\AM‘&@A}@&_\MQ’_!\u\ﬁL@A}JQJLSJ\}JmﬁM\LJAQ_\ABD‘)A\A.U\P‘)C«L&“L@_P‘S

Abu Hurairah Ra. meriwayatkan bahwa Rasulullah Saw. bersabda, "Semoga
Allah menurunkan rahmat kepada seorang laki-laki yang bangun malam hari
kemudian shalat, lalu membangunkan istrinya. Apabila istrinya menolak bangun,
ia akan memercikkan air ke wajah istrinya. Semoga Allah juga menurunkan rahmat
kepada seorang perempuan yang bangun malam hari kemudian shalat, lalu
membangunkan suaminya. Jika suaminya menolak bangun, ia akan memercikkan
air ke wajah suaminya." (HR. Abu Dawud, no. 1310).

Hadis ini menunjukkan secara eksplisit bahwa laki-laki dan perempuan
sama-sama menjadi subjek ajakan kebaikan. Nabi menggambarkan suami dan istri
sebagai pasangan yang saling mendorong dalam beribadah, bahkan dianjurkan
untuk saling membangunkan ketika salah satu enggan bangun malam. Struktur
hadis yang menempatkan kedua pihak secara sejajar menegaskan bahwa sumber
nasihat, kebenaran, dan dorongan spiritual tidak hanya berasal dari laki-laki, tetapi
juga dari perempuan. Dengan demikian, hadis ini merefleksikan prinsip kesalingan
dalam kebaikan, yaitu bahwa tanggung jawab moral dan spiritual dalam keluarga
merupakan tugas bersama.

2. Prinsip Mubadalah Pada Sunnah Nabi
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6722

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Dalam kerangka Mubadalah, sebuah hadis dibaca bukan hanya pada redaksi
lahiriahnya, tetapi pada nilai inti yang bersifat universal dan dapat diterapkan
secara timbal balik kepada semua pihak.

Prinsip-prinsip dasar Sunnah Nabi menunjukkan dengan jelas bahwa ajaran
Islam dibangun di atas relasi kesalingan antara laki-laki dan perempuan. Nabi
Muhammad Saw. mempraktikkan hubungan sosial dan keluarga yang menegakkan
nilai kasih sayang, dukungan timbal balik, serta tanggung jawab bersama. Kerangka
etis ini menegaskan bahwa laki-laki dan perempuan diposisikan sebagai mitra
moral yang setara dalam menghindarkan keburukan dan menghadirkan kebaikan
bagi kehidupan bersama. Karena itu, pendekatan Mubadalah menemukan fondasi
kuatnya dalam Sunnah, sebab ajaran Nabi konsisten menolak dominasi sepihak dan
justru menguatkan relasi kemitraan.

Dalam banyak teladan Nabi, relasi suami-istri digambarkan sebagai
hubungan yang dibangun atas komunikasi yang baik, empati, dan kerja sama.
Prinsip mu‘asyarah bil ma‘’ruf yang beliau tekankan meniscayakan adanya
penghormatan timbal balik antara kedua belah pihak. Relasi rumah tangga tidak
dipahami sebagai struktur hierarkis yang memberi keistimewaan pada salah satu
pihak, melainkan sebagai ruang kemitraan yang memungkinkan keduanya terlibat
aktif dalam menjaga keharmonisan dan kemaslahatan keluarga.

Selain itu, Sunnah Nabi juga memberikan ruang penuh bagi perempuan
untuk berpartisipasi dalam urusan sosial, intelektual, dan pengambilan keputusan.
Nabi tidak hanya mendengar pendapat perempuan, tetapi juga menghargainya dan
menjadikannya bagian penting dalam proses musyawarah. Sikap ini
memperlihatkan bahwa perintah atau larangan yang dalam sebuah hadis tampak
hanya ditujukan kepada salah satu jenis kelamin sebenarnya merupakan contoh
partikular dari nilai moral universal yang berlaku bagi keduanya. Dengan
demikian, prinsip Mubadalah memperoleh legitimasi kuat dari praktik Nabi yang
menempatkan laki-laki dan perempuan sebagai subjek yang sama-sama berperan
dalam membangun masyarakat.

Sunnah Nabi juga menegaskan bahwa relasi sosial dan keluarga harus
berorientasi pada kemaslahatan bersama. Ajaran untuk tidak menyakiti pasangan,
saling menjaga perasaan, serta saling mengingatkan dalam kebaikan merupakan
nilai yang diulang berkali-kali dalam berbagai hadis. Prinsip-prinsip ini
menunjukkan bahwa keadilan dan keseimbangan dalam relasi laki-laki dan
perempuan merupakan bagian dari tujuan moral Sunnah itu sendiri. Karena itu,
pembacaan Mubadalah melihat hadis-hadis Nabi bukan sebagai pembagian peran
yang kaku, melainkan sebagai pedoman etis yang menuntun pada relasi yang saling
menguatkan dan saling melindungi.

Dengan demikian, Sunnah Nabi mengandung pesan universal yang menjadi
dasar bagi metode Mubadalah: menemukan makna besar dari setiap teks, lalu
menerapkannya secara timbal balik kepada semua pihak selama tidak ada indikasi
khusus yang membatasi. Pendekatan ini menegaskan bahwa ajaran Nabi, baik di
ranah sosial maupun rumah tangga, secara substansial mengarah pada kesetaraan,
kemitraan, dan saling berbagi tanggung jawab antara laki-laki dan perempuan.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6723

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

SIMPULAN

Konsep dasar Mubadalah berangkat dari prinsip tauhid yang menegaskan
bahwa laki-laki dan perempuan memiliki kedudukan moral yang setara sebagai
hamba Allah. Kesetaraan ontologis ini menjadi landasan bahwa relasi keduanya
tidak boleh dibangun atas dominasi, tetapi atas tanggung jawab bersama untuk
mewujudkan kebaikan dan kemaslahatan. Karena itu, tauhid berfungsi sebagai asas
teologis yang meneguhkan kesalingan dalam setiap hubungan kemanusiaan.

Prinsip kesalingan tersebut tercermin dalam sejumlah ayat Al-Qur’an yang
menunjukkan bahwa laki-laki dan perempuan diposisikan sebagai pihak yang
saling menolong, saling menopang, dan sama-sama berperan dalam menjaga
keharmonisan dan kemaslahatan. Melalui metode Mubadalah, pesan universal dari
ayat-ayat ini dipahami secara timbal balik sehingga perintah atau nilai moral yang
tampak ditujukan kepada salah satu jenis kelamin berlaku pula bagi yang lain
selama tidak ada pembatasan khusus. Sunnah Nabi dan berbagai hadis pilihan juga
memperkuat nilai Mubadalah dengan menggambarkan relasi sosial dan keluarga
yang dibangun atas dasar cinta kasih, penghormatan, dan kerja sama. Teladan Nabi
menunjukkan bahwa laki-laki dan perempuan adalah mitra moral yang sama-sama
terlibat dalam menghadirkan kebaikan. Dengan demikian, metode Mubadalah
memberikan cara baca yang lebih adil dan proporsional terhadap teks-teks agama,
serta menghadirkan kembali ajaran Islam sebagai pedoman relasi yang setara dan
penuh kemitraan

DAFTAR RUJUKAN

Afrilia and Fauzan, "Metode Mubadalah Dalam Tafsir Kontemporer: Analisis
Pendekatan Kesetaraan Gender Faqihuddin Abdul Qodir", Mahabbah: Jurnal
Ilmu Ushuluddin dan Pemikiran Islam, Vol. 1, No. 2, 2025.

Aqib, Ahmad , Penafsiran Tauhid Emansipatoris dalam Al-Qur’an, Vol. 2, No. 2,
20109.

Ats-Tsauri, Fajrul Islam, “Kesetaraan Gender Dalam Islam: Reinterpretasi
Kedudukan Perempuan”, Progresiva: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam,
Vol. 9, No. 2, 2020.

Bakir and Kahar, "Pendekatan Tafsir Inklusif dalam Menjawab Persoalan
Kesetaraan Gender di Madura", Revelatia: JUrnal Ilmu al Qur'an dan Tafsir,
Vol. 6, No, 1, 2025.

Basid and Jazila, “Tinjauan Konsep Mubadalah dan Tafsir Maqashidi dalam
Merespon Isu Kekerasan Seksual”, Islamic Review: Jurnal Riset dan Kajian
Keislaman, Vol. 12, No. 1, 2023.

Dwi Lestari, Anisah, “Qirash Mubadalah dan Arah Kemajuan Tafsir Adil Gender:
Aplikasi Prinsip Resiprositas Terhadap Al Qur’an Surah Ali Imran Ayat 14,
Muasarah: Jurnal Kajian Islam Kontemporer, Vol. 2, No. 1, 2020.

Faqihuddin Abdul Kodir, “60 Hadits Shahih Khusu Tentang Hak-hak perempuan
dalam islam dilengkapi dengan penafsirannya, (Yogyakarta: Diva Press,
2019)

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6724

Copyright; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Hamisan, Nur Saadah and Norullisza Khosim, "Analysis Of Human Development
Aspects In The Lives Of The Female Companions Of The Prophet", Jurnal
Islam dan Masyarakat Kontemporari, Vol. 26, No. 1, 2025.

Hermanto and Nisa’, “Ekologi Rumah Tangga Harmonis: Konsep Mubadalah
sebagaii Kunci Utama", The Indonesian Journal Of Islamic Law and Civil Law,
Vol. 5, No. 1, 2024.

Hilmi, Ismi Lathifatul, "Mu’asyarah Bil Ma'ruf As A Principle Of Marriage", Jurnal
IImiah Ahwal Syakhshiyyah, Vol. 5, No. 1, 2023.

Kodir, Fagihuddin Abdul, “Qiraah Mubadalah: Tafsir Progresif Untuk Keadilan
Gender dalam Islam”, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2021).

Mahbub, Syukron, “Pendidikan Keluarga Berwawasan Gender Dalam Persfektif
Islam", Musawa, Vol. 21, No. 1, 2022.

Ramadhani and Alwi, "Kajian Metode Mubadalah: Definisi, Landasan Tradisional,
Dan Penerapan Tafsir", Tashdiq: Jurnal Kajian Agama dan Dakwah, Vol. 13, No.
2,2025.

Rofi’ah, Nur, “Nalar Kritis Muslimah Refleksi Atas Perempuan, Kemanusiaan Dan
Keislaman”, (Bandung: Afkaruna.ld, 2022).

Wijaya et al., "Rethinking Gender Justice in the Quran: A Critical Exploration of
Muslim Feminist Perspectives", Jurnal Studi Ikmu-Ilmu al-Qur'an dan Hadis,
Vol. 26. No. 1, 2025.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 6725

Cop]/right; Nur Sa’adah Harahap, Junida Sari Hasibuan, Sakinah Azzahra Hsb, Musa Azhari, Nur Sania Dasopang


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

