Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
@ https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
£ 3 Volume 4 Number 1, 2026

@ DOI: https:/ /doi.org/10.61104/alz.v4i1.3910

Larangan Riba dan Gharar dalam Perspektif Al-Qur’an dan Maqasid
Al-Syariah

Sugih Ayu Pratitis!, Nawir Yuslem?, Akhyar Zen3

Pascasarjana Doktor Universitas Islam Negeri Sumatera Utaral-
Email Korespondensi: sugihayu85@gmail.com?, nawir_yuslem@uinsu.ac.id?,
‘achyarzein@uinsu.ac.id3

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 15 Januari 2026

ABSTRACT

Islam, as a comprehensive religion, establishes principles of mu ‘amalat to realize justice,
transparency, and the protection of vulnerable parties in economic activities, particularly
through the prohibition of riba and gharar. This study aims to analyze the concepts,
normative foundations, and implications of the prohibitions of riba and gharar from the
perspectives of the Qur'an and magqasid al-shari‘ah, as well as their relevance to modern
economic practices. This research employs a qualitative method with a library-based
approach, examining Qur’anic exegesis, hadith, classical and contemporary works of Islamic
jurisprudence (figh al-mu ‘amalat), and scholarly literature on Islamic economics. The
findings indicate that riba is categorically prohibited because it involves exploitation,
injustice, and the acquisition of profit without productive risk, which contradicts the
objectives of wealth protection (hifz al-mal) and social justice. Gharar is prohibited due to
the presence of excessive uncertainty and harmful speculation, although minor uncertainty
(gharar yasir) is tolerated because it is unavoidable and does not significantly undermine
contractual fairness. In the context of the modern economy, the prohibitions of riba and
gharar are operationalized through Islamic financial instruments based on profit-and-loss
sharing, sale-based, and lease-based contracts, as well as through risk mitigation mechanisms
in digital transactions. From the perspective of maqasid al-shari ‘ah, the prohibitions of riba
and gharar function to safequard wealth, life, intellect, and social justice, thereby aligning
with the overarching objectives of Islamic law in promoting comprehensive public welfare.
Keywords: Riba; Gharar; Qur’anic Perspective; Magqasid al-Shari ‘ah

ABSTRAK

Islam sebagai agama yang komprehensif menetapkan prinsip-prinsip muamalah untuk
mewujudkan keadilan, transparansi, dan perlindungan terhadap pihak yang rentan dalam
aktivitas ekonomi, salah satunya melalui larangan riba dan gharar. Penelitian ini bertujuan
menganalisis konsep, dasar normatif, dan implikasi larangan riba dan gharar dalam
perspektif Al-Qur’an dan magqasid al-syari’ah serta relevansinya dalam praktik ekonomi
modern. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan, melalui penelaahan tafsir Al-Qur’an, hadis, kitab fikih muamalah, karya ulama
klasik dan kontemporer, serta literatur ekonomi syariah. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa riba diharamkan secara mutlak karena mengandung unsur eksploitasi, ketidakadilan,
dan perolehan keuntungan tanpa risiko produktif, yang bertentangan dengan prinsip
perlindungan harta (hifz al-mal) dan keadilan sosial. Gharar dilarang karena mengandung
ketidakpastian dan spekulasi yang merugikan, meskipun gharar ringan (yasir) ditoleransi
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4634

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:sugihayu85@gmail.com1
mailto:nawir_yuslem@uinsu.ac.id2
mailto:achyarzein@uinsu.ac.id3
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3910

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

karena sulit dihindari dan tidak berdampak signifikan terhadap keadilan akad. Dalam
konteks ekonomi modern, prinsip larangan riba dan gharar diimplementasikan melalui
instrumen keuangan syariah berbasis bagi hasil, jual beli, dan sewa, serta mitigasi risiko
dalam transaksi digital. Dari perspektif magqasid al-syari’ah, larangan riba dan gharar
berfungsi menjaga harta, jiwa, akal, dan keadilan sosial, sehingga selaras dengan tujuan
syariat dalam mewujudkan kemaslahatan umat secara menyeluruh.

Kata Kunci: Riba, Gharar, Perspektif Al-Qur’an, Maqgasid Al-Syari’ah

PENDAHULUAN

Islam sebagai din kamil merupakan ajaran yang komprehensif, tidak hanya
mengatur aspek spiritual dan ritual, tetapi juga memberikan kerangka normatif
dalam bidang sosial, politik, dan ekonomi. Dalam ranah ekonomi, Islam menetapkan
prinsip-prinsip dasar muamalah sebagai pedoman etis dan hukum dalam interaksi
ekonomi masyarakat, dengan penekanan pada keadilan distributif, transparansi
kontraktual, dan perlindungan pihak rentan dari eksploitasi (Camille Paldi, 2014).
Dalam konteks ini, dua prinsip fundamental yang menempati posisi sentral adalah
larangan riba dan gharar. Larangan riba tidak sebatas penolakan teknis terhadap
bunga, melainkan penegasan atas penolakan Islam terhadap akumulasi kekayaan
yang tidak berbasis aktivitas produktif dan berpotensi menimbulkan ketidakadilan
ekonomi. Sementara itu, larangan gharar bertujuan menciptakan kepastian hukum
dan keadilan kontraktual agar transaksi terbebas dari spekulasi yang merugikan
salah satu pihak (Rodiah Efa, 2017).

Al-Qur'an menegaskan larangan riba melalui tahapan pewahyuan yang
gradual hingga mencapai pengharaman mutlak dalam Surah al-Bagarah ayat 275,
disertai ancaman keras terhadap pelakunya. Allah Swt. berfirman:

Couall {yo ! AT oA 2 5 L& W) (50 58 Y 153301 65080

"Orang-orang yang memakan riba tidak dapat berdiri melainkan seperti berdirinya
orang yang kemasukan setan lantaran (tekanan) penyakit gila." (QS. al-Baqarah [2]: 275)

Ayat ini menegaskan keseriusan larangan riba sekaligus menggambarkan
dampak moral, spiritual, dan sosial dari praktik tersebut, yang bertentangan
dengan prinsip keadilan dan maqasid al-syari’ah. Adapun gharar dalam fikih
muamalah dipahami sebagai unsur ketidakpastian, ambiguitas, atau penipuan
dalam transaksi yang berpotensi merugikan salah satu pihak. Gharar memiliki
kedekatan dengan maysir karena sama-sama mengandung risiko tidak
proporsional dan spekulasi, yang dapat merusak keadilan dalam muamalah.
Praktik gharar dapat ditemukan dalam berbagai transaksi kontemporer, seperti jual
beli hasil pertanian yang belum jelas kualitas, jumlah, dan waktu panennya.

Kompleksitas praktik riba dan gharar dalam ekonomi modern menuntut
kajian mendalam terhadap landasan normatif al-Qur’an dan al-Sunnah guna
memahami ‘illat al-hukm di balik kedua larangan tersebut. Pemahaman ini menjadi
penting untuk menilai relevansi dan penerapan prinsip syariah dalam sistem
ekonomi kontemporer yang ditandai oleh inovasi keuangan, digitalisasi transaksi,

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4635

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

dan integrasi pasar global (Hidayat, 2024). Di sisi lain, analisis larangan riba dan
gharar tidak dapat dilepaskan dari kerangka maqasid al-syari’ah, yang
menekankan tujuan perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.
Pendekatan maqasid memungkinkan pengungkapan dimensi filosofis, etis, dan
sosiologis dari larangan riba dan gharar sebagai instrumen untuk mewujudkan
kemaslahatan dan mencegah kerusakan dalam tatanan ekonomi masyarakat.

Berdasarkan kerangka tersebut, kajian ini diarahkan untuk menganalisis
larangan riba dan gharar secara terpadu melalui dimensi normatif-tekstual,
aplikatif-kontekstual, dan teleologis-filosofis dengan pendekatan tafsir mawda'i,
fikih muamalah, dan teori maqgasid al-syari‘ah, guna memperkuat epistemologi
ekonomi Islam yang tetap otentik sekaligus responsif terhadap dinamika ekonomi
kontemporer.

METODE

Metode penelitian dalam artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan studi kepustakaan sebagai sumber data utama. Penelitian ini diarahkan
untuk mengkaji dan memahami konsep serta pandangan Islam terhadap transaksi
ekonomi, khususnya yang berkaitan dengan larangan riba dan gharar, ditinjau dari
perspektif Al-Qur'an dan Magqasid al-Syariah. Data penelitian diperoleh dari
berbagai sumber literatur yang relevan, meliputi buku-buku ilmiah, artikel jurnal,
tafsir Al-Qur’an, hadis serta fatwa yang dikeluarkan oleh lembaga keagamaan
otoritatif. Proses pengumpulan data dilakukan melalui penelaahan dan analisis
literatur yang mencakup pemikiran ulama klasik maupun kontemporer, serta hasil
kajian akademik mengenai hukum Islam terkait riba dan gharar. Selanjutnya, data
dianalisis dengan cara mengkaji, menafsirkan, dan mensintesis teks-teks hukum
Islam, pandangan para ahli, serta konsep-konsep fundamental dalam ekonomi
syariah. Pendekatan ini memungkinkan penulis untuk menelaah secara
komprehensif prinsip-prinsip syariah mengenai larangan riba dan gharar
berdasarkan Al-Qur’an dan Magqasid al-Syariah, serta relevansinya terhadap praktik
ekonomi modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Defenisi dan Dasar Hukum Pelanggaran Riba dan Gharar dalam Al-Qur’an

Secara etimologis, riba berasal dari kata al-ribi (L/), yang berarti bertambah,
berkembang, atau meningkat (Munawwir, 1997). Dalam konteks linguistik Arab,
kata riba digunakan untuk menunjukkan setiap penambahan atau kelebihan dari
jumlah awal, sebagaimana disebutkan dalam ungkapan "raba al-syai' yarbu rabwan
wa riba" yang berarti sesuatu itu bertambah dan berkembang (Ibn Manzhur, 2018).
Secara terminologis, para ulama memberikan definisi yang beragam namun
substansial. Menurut Imam al-Sarakhsi, riba adalah “al-fadl al-khali “an al-‘iwad al-
masyrut fi al-bay’” (kelebihan yang kosong dari imbalan yang disyaratkan dalam
jual beli) (Ghazaly et al., 2010).

Imam al-Jassas mendefinisikan riba sebagai setiap penambahan tanpa
pengganti yang dibenarkan syara’ (Suhendi, 2002). Al-Qur’an menegaskan riba
sebagai memakan harta secara batil (QS. al-Baqarah [2]:188; al-Nisa" [4]:29), bentuk

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4636

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

permusuhan terhadap Allah dan Rasul-Nya (QS. al-Bagarah [2]:279), serta perbuatan

yang menghilangkan keberkahan dan merusak tatanan sosial. Hadis Nabi SAW

memperluas maknanya mencakup riba fadl dan riba nast’ah dalam pertukaran enam
komoditas ribawi. Imam al-Syafi‘i menegaskan setiap tambahan pada pertukaran
barang ribawi adalah riba, sedikit maupun banyak. Secara kontemporer, Yusuf

Qardhawi memaknai riba sebagai tambahan tanpa imbalan riil dan tanpa risiko

produktif bagi pemberi pinjaman (Qardhawi, 2003).

Muhammad Syafi'i Antonio mengklasifikasikan riba ke dalam dua kategori
utama berdasarkan sumber dan mekanismenya: riba dayn (utang-piutang) dan riba
buyt' (jual beli). Riba dayn terbagi menjadi dua bentuk: (Harahaap, 2019).

a. Riba Qardh adalah pinjaman yang sejak awal disyaratkan adanya tambahan
manfaat atau kelebihan bagi pemberi pinjaman. Bentuk riba ini secara tegas
dilarang dalam al-Qur’an karena mengandung unsur eksploitasi terhadap
pihak yang berada dalam kondisi membutuhkan.

b. Riba Jahiliyah adalah praktik penggandaan utang ketika debitur tidak
mampu melunasi kewajiban pada waktu yang ditentukan, dengan formula
“unzirni uzidhuk” (beri aku penangguhan, aku tambahkan utang). Praktik ini
merupakan bentuk riba yang paling umum pada masa pra-Islam dan
menjadi sasaran utama larangan dalam QS. Ali ‘Imran [3]:130.

Adapun riba buyt' terbagi menjadi dua jenis:

a. Riba fadl adalah pertukaran barang ribaw1i sejenis dengan takaran atau kadar
yang tidak sama. Larangannya didasarkan pada hadis Abu Sa‘id al-Khudri
r.a. yang diriwayatkan oleh Imam Muslim (No. 1587) dan juga oleh Imam al-
Bukhari, sehingga berstatus muttafaq ‘alaih dan berkedudukan sahih
tertinggi.

el“}uc‘m\ T 05y 06 06 e (o) (s Al mwﬂ e
s cally gelally ¢ Rl 5805 ¢ putlly Sualally AT 52075 cAladlly A2l BN LA

“Emas dengan emas, perak dengan perak, gandum dengan gandum, sya'ir dengan
sya'ir, kurma dengan kurma, dan garam dengan garam, (harus) sama dan sejenis serta
secara tunai.”

Hadis tersebut menjadi landasan utama larangan riba fadl dan riba nasi’ah
dalam fikih muamalah. Imam al-Nawawi dalam Syarh Sahih Muslim menegaskan
bahwa setiap pertukaran barang ribawi sejenis wajib memenuhi prinsip kesetaraan
dan tunai, karena penyimpangannya mengandung kezaliman. Hadis ini
menetapkan enam komoditas ribawi emas, perak, gandum, sya‘ir, kurma, dan
garam yang hanya boleh dipertukarkan secara setara dan tunai (Dahlan, 2001).

b. Riba nasi’ah adalah riba yang timbul akibat penangguhan penyerahan atau
penerimaan barang ribawi, baik sejenis maupun tidak sejenis. Riba ini terjadi
karena unsur penundaan waktu dalam transaksi, yang berpotensi
menimbulkan ketidakadilan ekonomi.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4637

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Para ulama berbeda pendapat mengenai ‘illah riba fadl, yang berdampak
pada perluasan hukum riba melalui qgiyas.

1. Mazhab Hanafi menetapkan ‘illah pada kesamaan jenis (jins) dan ukuran
(qadr), baik ditimbang maupun ditakar. Karena itu, setiap barang sejenis
yang ditakar atau ditimbang meskipun bukan makanan dapat terkena riba
fadl.

2. Mazhab Syafii membedakan ‘illah menjadi makanan (tha'm) untuk
komoditas pangan dan alat tukar (tsaman) untuk emas dan perak. Riba fadl
berlaku pada seluruh makanan yang dikonsumsi manusia serta segala alat
tukar.

3. Mazhab Maliki membatasi ‘illah pada makanan pokok yang dapat disimpan
(igtiyat) dan mata uang (naqd), sehingga tidak semua makanan terkena riba
fadl, kecuali yang tahan simpan.

4. Mazhab Hanbali menetapkan ‘illah pada sifat dapat ditimbang atau ditakar
(wazn dan kayl), tanpa membedakan makanan atau alat tukar, sehingga
pertukaran barang sejenis harus setara dan tunai.

Perbedaan ini menunjukkan bahwa penentuan ‘illah riba fadl bersifat
ijtihadi, memberi ruang pengembangan fikih muamalah kontemporer. Ulama
modern seperti Wahbah al-Zuhaili menegaskan bahwa inti pengharaman riba
adalah unsur kezaliman, eksploitasi ekonomi, dan pertambahan tanpa aktivitas
ekonomi riil (Al-Zuhaili, 2011).

Secara etimologis, gharar (554) berasal dari kata gharra—yaghurru (5% - 5&)
yang bermakna menipu atau meragukan, dan dalam kamus Arab diartikan sebagai
ketidakjelasan, ketidakpastian, atau bahaya tersembunyi (Anwar, 2017). Secara
terminologis fikih, Imam al-Kasani mendefinisikan gharar sebagai ma yustata’
taslimuhu halan wa malan, yakni sesuatu yang tidak dapat diserahkan secara aktual
maupun potensial (Fathurrahman Djamil, 2013). Ibn Hazm memaknainya sebagai
transaksi yang mengandung ketidakjelasan pada objek, harga, atau waktu
penyerahan, sedangkan Ibn Taymiyyah menekankan ketidakpastian hasil akhir
transaksi (Mardani, 2012). Dalam konteks kontemporer, Mustafa Ahmad al-Zarqa
mendefinisikan gharar sebagai al-majhul al-‘agibah, vyaitu ketidakpastian
konsekuensi yang bersifat spekulatif dan berpotensi merugikan, yang kemudian
diklasifikasikan tingkatannya oleh Muhammad Syafi’i Antonio (Ahmad Zarqa,
2004).

a. Gharar fahisy adalah ketidakpastian besar dan dominan yang menyebabkan
akad batal, seperti menjual ikan di laut, burung yang masih terbang, atau
janin hewan dalam kandungan.

b. Gharar yasir adalah ketidakpastian kecil yang tidak dominan dan dapat
ditoleransi karena sulit dihindari, seperti membeli rumah tanpa melihat
fondasi atau buah yang sebagian tertutup daun.

C. Gharar mutawassit adalah ketidakpastian tingkat sedang, berada di antara
gharar fahisy dan gharar yasir, yang hukumnya diperselisihkan oleh para
ulama.

Ibnu Qayyim al-Jauziyah dalam kitab I'lam al-Muwaqqi'in menyatakan:

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4638

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Ayl J gl e e il oal1 e 10,

“Larangan terhadap gharar merupakan prinsip besar dari prinsip-prinsip syariah.”

Pernyataan tersebut menegaskan bahwa syariah Islam menolak transaksi
yang mengandung ketidakpastian merugikan, dengan tujuan melindungi hak
ekonomi, mencegah penipuan, dan menegakkan keadilan dalam hubungan
kontraktual.

Landasan Normatif Larangan Riba dalam Al-Qur’an

Larangan riba dalam Islam bersifat normatif dan berlandaskan al-Qur’an,
hadis, dan ijma ulama, dengan tujuan tidak hanya ekonomi tetapi juga moral, etika
transaksi, dan stabilitas sosial. Al-Qurtubi menyebut hikmah pengharamannya
meliputi perlindungan harta, pencegahan kezaliman, dan pemeliharaan solidaritas
sosial. Larangan riba diturunkan secara bertahap dalam empat tahapan,
mencerminkan metode Islam dalam transformasi sosial-ekonomi masyarakat Arab.
Tahap pertama larangan riba terdapat dalam Surah al-Rum ayat 39, yang
menegaskan bahwa harta yang diperoleh dari riba tidak mendapat berkah, meski
larangan eksplisit belum diberikan. Tahap kedua muncul dalam Surah an-Nisa ayat
160-161, yang mengaitkan riba dengan kezaliman kaum Yahudi dan menjelaskan
bahwa praktik merugikan ini pernah mendapat sanksi ilahi, menunjukkan riba
telah lama dikenal sebagai praktik ekonomi yang merugikan. Tahapan ketiga,
larangan riba secara tegas dalam QS. Ali ‘Imran [3]: 130 yaitu,

BFEN A P e o AR PLSR E I ARV B BN (P L
“Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu memakan riba dengan berlipat
ganda, dan bertakwalah kepada Allah agar kamu beruntung.” (QS. Ali “Imran [3]: 130)

Ayat ini melarang praktik riba yang berlipat ganda (ad'afan muda'afah),
yang merupakan praktik umum dalam masyarakat Jahiliyah di mana utang akan
digandakan apabila debitur tidak mampu membayar pada waktu yang telah
ditentukan. Para mufassir menjelaskan bahwa ayat ini turun dalam konteks riba
jahiliyah, yaitu sistem utang berbunga yang sangat eksploitatif. Praktik yang lazim
terjadi adalah ungkapan &) 23kl “Berilah aku tempo, aku tambahkan
(utangmu).” Artinya, ketika debitur tidak mampu melunasi utang pada waktu
jatuh tempo, kreditur menawarkan perpanjangan waktu dengan syarat
penambahan jumlah utang. Jika penundaan kembali terjadi, utang tersebut terus
dilipatgandakan.

Model riba jahiliyah menyebabkan utang berkembang eksponensial,
menjerat debitur, dan berpotensi menghilangkan harta serta martabat, sehingga
larangannya bertujuan melindungi sosial dan mencegah penindasan. Dalam QS.
Ali ‘Imran [3]:130, frasa ad‘fan muda‘afah tidak menjadi syarat keharaman,
melainkan deskripsi praktik riba jahiliyah. Mayoritas ulama tafsir dan fikih
termasuk Al-Tabari dan Al-Baghawi menegaskan larangan riba bersifat mutlak,

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4639

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

baik sedikit maupun banyak, karena esensinya adalah eksploitasi dan
ketidakadilan ekonomi.
Tahap keempat, pengharaman riba secara mutlak (QS. al-Baqarah [2]: 275)

e 1 ) 108 1 3" ol (O 4005 012 LS ) G ¥ 130 R
5ol 258 5 aall 4 Qs 51 o0

“Orang-orang yang memakan riba tidak dapat berdiri melainkan seperti
berdirinya orang yang kemasukan setan karena gila. Yang demikian itu karena
mereka berkata: ‘Jual beli sama dengan riba.” Padahal Allah telah menghalalkan
jual beli dan mengharamkan riba.” (QS. al-Bagarah [2]: 275). Ayat ini menegaskan
perbedaan esensial antara jual beli dan riba: jual beli melibatkan pertukaran
sepadan, sedangkan riba bersifat eksploitatif tanpa kontra-prestasi nyata.
Selanjutnya, QS. al-Baqarah [2]: 278-279 memberi ultimatum tegas bagi orang
beriman untuk meninggalkan seluruh riba, dengan ancaman berperang melawan
Allah dan Rasul-Nya suatu hukuman yang unik dibanding dosa lain dalam al-
Qur’an.

Larangan riba dalam Islam ditegaskan secara gradual dan berulang dalam
al-Qur’an sebagai upaya mewujudkan keadilan distributif, perlindungan harta,
dan keseimbangan sosial-ekonomi. Prinsip ini menjadi fondasi figh muamalah,
magqasid al-syari’ah, dan etika ekonomi, termasuk dalam konteks modern. Para
mufasir menjelaskan larangan riba dari berbagai sudut: Al-Qurtubi menekankan
kezaliman dan kerusakan sosial akibat riba; Ibn Kathir membaginya ke dalam riba
al-jahiliyyah dan riba al-fadhl dengan penekanan pada perlindungan pihak lemah;
Al-Razi menyoroti illat komoditas ribawi dan menolak penyamaan riba dengan jual
beli; sementara Quraish Shihab menegaskan unsur ketidakadilan dan perolehan
harta tanpa risiko seimbang dalam ekonomi modern. Al-Qur’an menggambarkan
riba sebagai praktik memakan harta secara batil, merusak solidaritas, dan memicu
ketimpangan. Larangan ini memiliki basis normatif kuat dari al-Qur’an dan hadis,
diperjelas oleh ulama klasik, sehingga menjadi landasan teoritis dan praktis bagi
analisis serta penerapan prinsip keadilan dalam transaksi ekonomi kontemporer.

Hadis Riba Fadhl

Hadis tentang riba fadhl yang diriwayatkan Muslim dan para imam hadis
lainnya menegaskan larangan pertukaran barang ribawi sejenis yang tidak setara
dan tidak tunai, seperti emas, perak, gandum, sya‘ir, kurma, dan garam. Para
ulama klasik, seperti al-Nawawi dan Ibn Hajar al-"Asqalani, menjelaskan bahwa
larangan ini didasarkan pada kesamaan jenis dan illat, yaitu fungsi sebagai alat
nilai (tsamaniyyah) dan kebutuhan pokok (al-qutiyyah). Dalam konteks
kontemporer, illat emas dan perak disepadankan dengan uang modern, sehingga
transaksi keuangan wajib dilakukan secara tunai dan setara untuk menghindari
riba fadhl maupun riba nasi’ah. Prinsip ini diterapkan dalam berbagai praktik
ekonomi modern, seperti larangan pertukaran mata uang non-tunai, pembelian
emas secara kredit, dan penggunaan kartu kredit berbunga. Riba fadhl berfungsi
sebagai mekanisme preventif syariat untuk menutup jalan menuju riba nasi’ah dan
menjaga keadilan dalam pertukaran.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4640

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Hadis Riba Nasi'ah

Hadis riba nasi’ah yang diriwayatkan al-Bukhari dan Muslim menegaskan
larangan penundaan dalam transaksi barang ribawi, baik berupa penyerahan
maupun pelunasan, karena penundaan tersebut membuka peluang adanya
tambahan yang tidak sah. Ulama seperti Ibn al-Qayyim dan Ibn Taimiyyah
memandang riba nasi’ah sebagai bentuk eksploitasi waktu yang paling berat dan
paling dikecam dalam syariat. Dalam praktik ekonomi modern, riba nasi’ah
tercermin dalam sistem kredit berbunga, pinjaman bank konvensional, denda
keterlambatan pembayaran, serta jual beli emas secara tidak tunai. Larangan ini
menunjukkan bahwa Islam menolak konsep keuntungan berbasis waktu (time value
of money) yang menimbulkan ketimpangan dan ketidakadilan dalam transaksi.

Hadis Pertukaran Tidak Setara

Larangan Rasulullah SAW terhadap pertukaran kurma basah dengan kurma
kering menegaskan penolakan syariat terhadap transaksi yang mengandung
gharar dan kelebihan yang tidak terukur. Ibn al-Qayyim menegaskan bahwa
syariat senantiasa menutup segala bentuk celah eksploitasi, meskipun bersifat
samar. Berdasarkan prinsip ini, transaksi yang tergolong riba dan haram mencakup
pertukaran uang non-spot, jual beli barang ribawi sejenis dengan tambahan, jual
beli emas atau perak tidak tunai, pinjaman berbunga, denda keterlambatan, serta
barter barang sejenis yang tidak seimbang. Sebaliknya, transaksi yang dibolehkan
meliputi jual beli barang ribawi tidak sejenis secara tunai, margin keuntungan
dalam akad murabahah, biaya administrasi sebagai jasa, serta kenaikan harga pasar
yang tidak disepakati dalam akad. Prinsip ini menegaskan bahwa riba tidak hanya
berkaitan dengan tambahan materi, tetapi juga setiap bentuk ketidakadilan dan
eksploitasi dalam transaksi ekonomi.

Landasan Normatif Larangn Ghrar dalam Al-Qur’an

Berbeda dengan riba, gharar tidak disebut langsung dalam al-Qur’an, tetapi
larangannya tercermin dari prinsip kejelasan dan keadilan transaksi (Rachma
Syafei, 2001). Gharar berarti ketidakpastian atau spekulasi yang merugikan, dan
dijelaskan lebih rinci dalam hadis Nabi. Salah satu ayat yang menjadi dasar
larangan gharar adalah Surah al-Bagarah [2]: 188 )

il 285 280520 1R V5

“Dan janganlah kamu memakan harta di antara kamu dengan jalan yang

batil.” (QS. al-Bagarah [2]: 188)

Ayat ini melarang memperoleh harta secara batil, yaitu transaksi yang tidak
sah karena mengandung penipuan, ketidakjelasan, atau ketidakadilan. Para
mufassir menjelaskan bahwa batil mencakup semua akad yang tidak memenuhi
rukun dan syarat syariat, termasuk transaksi yang mengandung gharar (Sayyid
Sabiq, 2006).

Selanjutnya, Surah al-Nisa ayat 29 memperkuat larangan tersebut dengan
menyatakan:

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4641

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

&0l 1 Y 5 R a5 e 5515 () K8 o W) JLalally oK o050 1R Y ) Sl Gl G

Lol 38 O8N )

“Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu saling memakan harta

sesamamu dengan jalan yang batil, kecuali dalam perdagangan yang berlaku atas

dasar suka sama suka di antara kamu. Dan janganlah kamu membunuh dirimu
sendiri; sesungguhnya Allah Maha Penyayang kepadamu.” (QS. al-Nisa [4]: 29)

Ayat ini menegaskan bahwa transaksi yang sah harus berdasarkan taradin
(kerelaan bersama), yang hanya tercapai jika objek, harga, dan syarat akad jelas dan
transparan. Gharar, yang mengandung ketidakpastian signifikan, dapat
menghilangkan kerelaan salah satu pihak karena konsekuensi transaksi tidak
diketahui. Surah al-Maidah ayat 90-91 melarang maysir (perjudian), yang mirip
dengan gharar karena unsur spekulasi dan risiko kerugian yang tidak
proporsional. Ulama sepakat bahwa alasan hukum pengharaman maysir
ketidakpastian berlebihan dan potensi kerugian juga menjadi dasar larangan
gharar.

Dalam usil al-figh, larangan gharar dapat diistinbathkan melalui beberapa
cara: qiyas terhadap maysir, prinsip umum larangan memakan harta secara batil,
kaidah sadd al-dzari‘ah (menutup jalan kemudaratan), dan pertimbangan maqasid
al-syariah dalam melindungi harta. Dengan demikian, larangan gharar di al-
Qur’an bersifat implisit, tersebar dalam ayat yang menekankan keadilan dan
perlindungan ekonomi, kemudian dijelaskan lebih rinci dalam hadis Nabi dan
ijtihad ulama. Hadis tentang larangan jual beli gharar diriwayatkan oleh Imam
Muslim dalam Sahih Muslim, Kitab al-Buyu’, Hadis Nomor 1513, dari sahabat Abu
Hurairah r.a. Hadis ini memiliki sanad muttasil melalui jalur periwayatan: Abu
Hurairah r.a. = Muhammad ibn Sirin — Ayyub al-Sakhtiyani — Hammad ibn Zaid
— ‘Affan ibn Muslim — Imam Muslim. Seluruh perawi sanad ini dikenal tsiqat
(adil dan hafalannya kuat), sehingga hadis dinilai shahih dan memenuhi seluruh
kriteria kesahihan dalam ilmu hadis.

Akad yang mengandung gharar dilarang karena berpotensi merugikan
salah satu pihak dan bertentangan dengan perlindungan harta serta keadilan sosial
dalam magqasid al-syari’ah. Para ulama mendefinisikan bay’ al-gharar sebagai
transaksi yang mengandung ketidakjelasan signifikan pada objek, harga, atau
penyerahan. Al-Nawawi dan Ibn Hajar al-“Asqalani membedakan antara gharar
berat yang dilarang dan gharar ringan yang ditoleransi. Dalam konteks modern,
gharar dipahami sebagai uncertainty yang mendorong spekulasi dan ketimpangan,
sehingga transaksi dengan ketidakpastian tinggi seperti menjual barang yang
belum dimiliki dilarang karena merusak keadilan akad.

Penerapan Larangan Riba dan Gharar dalam Praktik Ekonomi Modern

Prinsip larangan riba dan gharar menjadi fondasi etis dan hukum dalam
ekonomi Islam, bertujuan menjamin keadilan distributif, kehati-hatian dalam
transaksi, serta melindungi pihak lemah dalam hubungan ekonomi. Dalam praktik
modern, prinsip ini perlu diadaptasi untuk menghadapi kompleksitas instrumen
keuangan kontemporer, termasuk perbankan syariah, e-commerce, dan aset digital.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4642

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Sebaliknya, praktik konvensional berbasis bunga atau kontrak dengan
ketidakpastian tinggi dapat dikategorikan sebagai manifestasi riba dan gharar,
karena berpotensi menimbulkan ketidakadilan dan merusak tatanan ekonomi
(Rodiah Efa, 2017).

Riba merupakan praktik yang diharamkan secara mutlak dalam syariat
Islam karena mengandung unsur eksploitasi ekonomi, menciptakan ketidakadilan
dalam transaksi, serta bertentangan dengan tujuan perlindungan harta (hifz al-mal).
Sebaliknya, gharar ringan (gharar yasir) dibolehkan oleh syariat karena bersifat
minimal dan tidak menimbulkan dampak signifikan terhadap keadilan akad.
Bentuk gharar ringan umumnya berupa ketidakjelasan kecil yang tidak
memengaruhi penentuan harga, jual beli barang yang belum sepenuhnya diketahui
namun masih dalam batas kewajaran, serta akad-akad yang memiliki tingkat
kebutuhan atau urgensi tinggi dalam kehidupan masyarakat. Dengan demikian,
perbedaan utama antara riba dan gharar ringan terletak pada dampaknya terhadap
keadilan, kemaslahatan, dan tujuan syariah dalam transaksi ekonomi.

Menurut al-Nawawi: “Gharar ringan dimaafkan karena tidak dapat
dihindari dalam kehidupan.” Di Indonesia, penerapan prinsip larangan riba dan
gharar diwujudkan melalui akad-akad alternatif seperti mudharabah, musyarakah,
dan ijarah, yang menggantikan mekanisme bunga, serta menghindari transaksi
spekulatif atau ketidakjelasan hak dan kewajiban pihak-pihak yang terlibat. Secara
operasional, lembaga keuangan syariah membangun kerangka pengawasan
internal melalui Dewan Pengawas Syariah dan pengembangan produk bebas riba
dan gharar. Namun, tantangan tetap ada, meliputi literasi keuangan syariah yang
terbatas, persepsi publik yang menyamakan margin keuntungan dengan bunga,
serta digitalisasi ekonomi yang membuka peluang munculnya gharar dalam
transaksi online. Secara teleologis, penerapan prinsip ini bertujuan mewujudkan
keadilan distributif, perlindungan ekonomi, dan mendukung magqasid al-syariah
melalui perlindungan harta (hifz al-mal) dan jiwa (hifz al-nafs).

Implementasi Larangan Riba dalam Sistem Keuangan Syariah Kontemporer

a. Pembiayaan Berbasis Bagi Hasil (Profit-Loss Sharing), Skema bagi hasil
mencerminkan prinsip keadilan distributif dan menjadi alternatif
mekanisme bunga dengan pembagian risiko dan keuntungan. Akad
musyarakah (kemitraan) dan mudharabah (bagi hasil) mengoperasionalkan
prinsip al-ghunmu bi al-ghurmi (el 4a3&ll), yakni keuntungan muncul
karena adanya risiko. Dalam musyarakah, setiap pihak berkontribusi pada
modal dan manajemen, berbagi keuntungan sesuai nisbah, dan menanggung
kerugian secara proporsional. Sementara dalam mudharabah, pemilik modal

(shahib al-mal) menyediakan dana, sedangkan pengelola (mudharib)

menjalankan usaha; keuntungan dibagi sesuai kesepakatan, sedangkan

kerugian ditanggung pemilik modal, kecuali jika terjadi kelalaian pengelola

(Hamidi, 2022). Tantangan utama implementasi kedua akad ini meliputi

moral hazard, asimetri informasi, dan kompleksitas pengawasan. Untuk

mitigasi, institusi keuangan syariah mengembangkan tata kelola perusahaan
yang kuat, sistem pelaporan keuangan transparan, dan integrasi fintech
untuk pemantauan secara real-time.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4643

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917

https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Pembiayaan Berbasis Jual Beli (Sale-Based Financing), Dalam perbankan
syariah kontemporer, akad murabahah menjadi yang paling dominan, meski
mendapat kritik karena praktik tawarruq terorganisir yang dinilai sebagai
hilah dan berkarakter ribawi secara substansial. DSN-MUI Fatwa No. 82/2011
membatasi kebolehan tawarruq dengan syarat ketat. Secara fikih, tawarruq
tighi dibolehkan karena jual beli nyata tanpa rekayasa, sedangkan tawarruq
munazzam cenderung terlarang karena menyerupai riba nasi’ah dan
mengaburkan substansi jual beli.

Pembiayaan Berbasis Sewa (Lease-Based Financing), Akad ijarah dan ijarah
muntahiyah bi al-tamlik menjadi instrumen utama pembiayaan aset
produktif, dengan mekanisme sewa yang dapat diakhiri kepemilikan melalui
hibah atau jual beli sesuai ketentuan DSN-MUI. Dalam ekonomi modern, riba
mencakup kredit berbunga, utang dengan tambahan, pertukaran komoditas
ribawi sejenis yang tidak setara, dan penundaan pada barter ribawi. Adapun
yang tidak termasuk riba menurut Ibn Taimiyah dan Ibn al-Qayyim antara
lain jasa profesional, inflasi alamiah, dan murabahah syariah yang transparan.
(Arifin, 2021).

Operasionalisasi Larangan Gharar dalam Transaksi Ekonomi Digital

a.

Gharar dalam E-Commerce dan Platform Digital, Ketidakjelasan produk,
kualitas, dan risiko keterlambatan dalam transaksi daring menimbulkan
gharar yang bertentangan dengan magqasid al-syari‘ah, khususnya hifz al-mal
dan amanah. Fatwa DSN-MUI No. 110/2017 mensyaratkan kejelasan objek,
kemampuan serah terima, serta kerelaan dan kecakapan pihak berakad.
Penelitian Nasution (2023) menegaskan adanya kesenjangan antara teori dan
praktik. Mitigasi yang disarankan meliputi deskripsi produk yang jelas,
sistem ulasan transparan, garansi dan escrow, pemanfaatan blockchain untuk
verifikasi, edukasi konsumen, serta penguatan regulasi transaksi daring guna
meningkatkan kepatuhan syariah dan kepercayaan digital.

Cryptocurrency dan Aset Digital, Cryptocurrency seperti Bitcoin dan NFT
dinilai mengandung gharar, maysir, dan potensi dharar karena volatilitas
tinggi dan ketidakjelasan nilai intrinsik. DSN-MUI melarang penggunaannya
sebagai alat tukar, namun membuka peluang bagi aset digital dengan
underlying asset yang jelas dan regulasi formal. OIC Figh Academy menilai
cryptocurrency rentan spekulasi dan menyerupai perjudian finansial. Di
Indonesia, MUI menekankan kejelasan manfaat dan objek transaksi. Karena
itu, hukum syariah terhadap cryptocurrency cenderung dilarang atau
syubhat hingga terpenuhi prinsip kejelasan nilai, stabilitas, dan
kemaslahatan.

Magasid Al-Syariah Memandang Larangan Riba Dan Gharar

Magqasid al-Syari‘ah berasal dari kata magsad yang berarti tujuan, yakni

tujuan utama syariat dalam menetapkan hukum demi kemaslahatan manusia
dunia dan akhirat (Bakri, 2021). Menurut Imam al-Syatibi, syariat bertujuan
mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kerusakan, sehingga menjadi dasar

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4644

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

larangan riba dan gharar. Imam al-Ghazali membagi maqgasid al-syari’ah ke dalam

tiga tingkatan berdasarkan tingkat urgensi dan prioritasnya (Al-Ghazali, 2021).

a. Al-Dhararriyyat merupakan tujuan syariat yang bersifat primer dan esensial
bagi keberlangsungan hidup manusia, meliputi perlindungan agama, jiwa,
akal, keturunan, dan harta. Kelima aspek ini wajib dijaga karena pengabaian
terhadap salah satunya dapat merusak tatanan kehidupan manusia secara
mendasar.

b. Al-Hajiyyat merupakan tujuan syariat yang bersifat sekunder, yang
berfungsi menghilangkan kesulitan dan memberikan kemudahan dalam
kehidupan manusia. Ketiadaannya tidak merusak tatanan hidup secara
fundamental, namun dapat menimbulkan kesempitan dan hambatan dalam
aktivitas sehari-hari.

C. Al-Tahsiniyyat merupakan tujuan syariat yang bersifat tersier, berkaitan
dengan etika, moral, dan keindahan untuk menyempurnakan kualitas
hidup. Ketiadaannya tidak membahayakan, tetapi menjadikan kehidupan
kurang selaras dengan akhlak mulia.

Kerangka Magqgasid al-Syari’ah merujuk pada tujuan hukum Islam
sebagaimana dirumuskan para wushuliyyin, khususnya Imam al-Syatibi, yang
mencakup lima perlindungan utama: pemeliharaan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-
nafs), akal (hifz al-"aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal).

Larangan Riba dalam Kerangka Maqasid

Larangan riba dalam perspektif maqasid al-syari‘ah berkaitan erat dengan
perlindungan harta (hifz al-mal), karena riba bersifat eksploitatif, merusak keadilan
distribusi, dan mengancam stabilitas sosial. Dampaknya juga menjangkau hifz al-
nafs melalui beban psikologis dan kemiskinan akibat utang, serta hifz al-‘aql karena
mendorong mentalitas spekulatif dan materialistik. Selain itu, riba merusak hifz al-
nasl dengan mengganggu stabilitas keluarga dan bertentangan dengan hifz al-din
sebagai bentuk pelanggaran spiritual. Karena itu, penolakan riba bukan sekadar
norma hukum, melainkan instrumen strategis untuk mewujudkan keadilan,
keberlanjutan, dan kemaslahatan umum; sebagaimana ditegaskan Ibn al-Qayyim,
setiap akad yang membuka jalan menuju riba adalah terlarang meskipun tidak
mengandung riba secara langsung.

Larangan Gharar dalam Kerangka Maqasid

Larangan gharar menegaskan penolakan terhadap transaksi yang sarat
ketidakpastian, spekulasi, dan ketidakjelasan hak-kewajiban. Dalam perspektif
maqasid al-syari‘ah, larangan ini melindungi harta, jiwa, dan akal dengan
memastikan transaksi yang transparan, adil, dan minim potensi kezaliman. Gharar
bertentangan dengan perlindungan harta karena ketidakpastian pada objek, harga,
dan waktu penyerahan dapat merugikan salah satu pihak secara tidak
proporsional. la juga meniadakan kerelaan sejati (taradin), sebab persetujuan yang
sah mensyaratkan pengetahuan penuh terhadap akad, sebagaimana ditekankan
Imam al-Syatibi. Selain itu, gharar berpotensi memicu perselisihan, sehingga
pelarangannya berfungsi sebagai sadd al-dhari’ah untuk menjaga harmoni sosial.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4645

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Dari sisi ekonomi, gharar yang berlebihan menimbulkan inefisiensi akibat asimetri
informasi, sehingga larangannya selaras dengan maqasid pembangunan ekonomi
melalui kejelasan (al-bayan) dan penghapusan ketidakjelasan (raf’ al-jahalah) demi
perlindungan hak-hak ekonomi masyarakat (Djazuli, 2020).

SIMPULAN

Larangan riba dan gharar dalam Islam bertujuan melindungi harta, mencegah
ketidakadilan, dan menjamin kejelasan transaksi. Riba dilarang karena
menghasilkan keuntungan tanpa risiko produktif yang seimbang, sedangkan gharar
dilarang karena mengandung ketidakpastian yang berpotensi merugikan pihak lain.
Keduanya sejalan dengan magqasid al-syari’ah dalam mewujudkan kemaslahatan
dan mencegah kerusakan ekonomi.

Dalam konteks ekonomi modern, penerapan larangan riba dan gharar
diarahkan untuk menciptakan keadilan, transparansi, dan perlindungan bagi pihak
lemah melalui pengembangan instrumen keuangan syariah seperti bagi hasil, jual
beli, dan sewa, serta melalui mitigasi risiko dalam transaksi digital. Namun
demikian, implementasi prinsip-prinsip tersebut masih menghadapi tantangan
berupa keterbatasan literasi keuangan syariah, persepsi publik, dan kompleksitas
teknologi serta inovasi produk keuangan. Dari perspektif maqasid al-syari‘ah,
larangan riba dan gharar berfungsi menjaga harta, jiwa, akal, dan keadilan sosial
dengan memastikan bahwa aktivitas ekonomi berlangsung secara transparan, adil,
produktif, serta bebas dari eksploitasi dan ketidakpastian yang merugikan. Dengan
demikian, kedua larangan tersebut bukan sekadar ketentuan normatif, melainkan
instrumen strategis untuk mewujudkan kemaslahatan umat secara menyeluruh
sesuai tujuan utama syariat Islam.

DAFTAR RUJUKAN

Anwar, Syamsul. “Gharar Dalam Transaksi Keuangan Syariah.” Al-Igtishad: Jurnal
Ilmu Ekonomi Syariah 9, no. 1 (2017).

Arifin, Zainul. “ljarah Muntahiyah Bittamlik Dalam Praktik Perbankan Syariah
Kontemporer.” Mizani: Wacana Hukum, Ekonomi Dan Keagamaan 8, no. 1
(2021): 34-52.

Dahlan, Ahmad. “ Analisis Ayat-Ayat Riba: Studi Tafsir Maudhu'i .” Jurnal Ekonomi
Syariah Indonesia 8, no. 2 (2018): 112-125.

Hamidi, M. Luthfi. “Moral Hazard Dan Adverse Selection Dalam Pembiayaan
Mudharabah: Solusi Berbasis Maqasid.” Jurnal Ekonomi Syariah Teori Dan
Terapan 9, no. 2 (2022): 234-249.

Hidayat Hidayat. “Shodaqah Sebagai Metode Pendidikan Memasyarakatkan
Ekonomi Syariah.” Jurnal Budi Pekerti Agama Islam 2, no. 2 (2024): 350-56.

Kaspul Anwar, Mukhlis. “Implementasi Larangan Riba Dalam Perbankan Syariah:
Analisis Qs. Al-Baqarah Ayat 275-279.” JURNAL EKONOMI DAN BISNIS
(EKOBIS-DA) 6, no. 02 (2025).

Khoirul, Anwar. “Transformasi Ekonomi Syariah Di Era Digital .” Jurnal Ekonomi
Islam 11, no. 2 (2023): 156-70.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4646

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Mawardi, Irfan. “Maqasid Syariah Dalam Larangan Riba: Analisis Filosofis.” Al-
Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 15, no. 1 (2022): 67-84.

Nasution, Kapsan Usman Utomo. “Dampak Komunikasi Digital Terhadap
Implementasi Prinsip Gharar Dalam Transaksi Online.” Islamic Circle , 4(2),
4, no. 2 (2023): 61-86.

Nur, Efa Rodiah. “Riba Dan Gharar: Suatu Tinjauan Hukum Dan Etika Dalam
Transaksi Bisnis Modern.” Al-"Adalah 12, no. 1 (2017): 647-62.

“Riba Dan Gharar: Suatu Tinjauan Hukum Dan Etika Dalam Transaksi Bisnis
Modern.” Al-"Adalah 12, no. 1 (2017): 647-62.

Paldi, Camille. “Understanding Riba and Gharar in Islamic Finance.” Journal of
Islamic Banking and Finance 2 (2014): 2374-2658.

Qardhawi, Yusuf. Halal Dan Haram Dalam Islam (Terj.). Surabaya: Bina Ilmu, 2003.

Rahmania, Afifah Dwy Rezky Razak, and Ahmad Fauzan Jamal. “Penerapan
Prinsip Larangan Maysir, Gharar, Dan Riba Dalam Bank Syariah.” Jurnal Al-
Mugaranah: Jurnal Hukum Dan Pemikiran Islam 3, no. 2 (2025).

Al-Baghawi, Ma‘alim al-Tanzil, Juz 1 (Beirut: Dar Ihya” al-Turath al-'Arabi, 1997

Al-Ghazali, Abu Hamid. Al-Mustashfa Min ‘Ilm al-Ushul (Terj.). Jakarta: Pustaka
Amani, 2021.

Al-Jassas, Ahkam al-Qur’an, Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, Juz 2.

Al-Qurtubi, Muhammad ibn Ahmad. Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an. Beirut: Dar al-
Kutub al-"Ilmiyyah, 2006.

Al-Tabari, Abt Ja’far Muhammad ibn Jarir. Jami’ al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an.
Beirut: Dar al-Fikr, t.t.

Al-Zuhaili, Wahbah. Figh Islam Wa Adillatuhu (Terj.). Jilid 5., 2011.

Amir, Mu'allim, and Yusdani. Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam. Yogyakarta: UlI
Press, 2022.

Antonio, Muhammad Syafi'i. Bank Syariah: Dari Teori Ke Praktik. Jakarta: Gema
Insani Press, 2001.

— — —. Bank Syariah: Dari Teori Ke Praktik. Jakarta: Gema Insani Press, 2001.

Bakri, Asafri Jaya. Konsep Magqasid Syariah Menurut Al-Syatibi. Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2021.

Chapra, M. Umer, The Prohibition of Riba in Islam, Leicester: Islamic Foundation,
1986.

Dahlan, Ahmad Azhar. Ensiklopedi Hukum Islam. Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve,
2001.

Djamil, Fathurrahman. Hukum Ekonomi Islam: Sejarah, Teori Dan Konsep. Jakarta:
Sinar Grafika, 2013.

Djazuli, A. Kaidah-Kaidah Fikih: Kaidah-Kaidah Hukum Islam Dalam Menyelesaikan
Masalah-Masalah Yang Praktis. Jakarta: Kencana, 2020.

Ghazaly, Abdul Rahman, and et al. Figh Muamalat. Jakarta: Kencana, 2010.

Harahap, Sofyan S. Bunga Uang Dan Riba Dalam Hukum Islam. Jakarta: Pustaka Al-
Kautsar, 2019.

Ibn al-Qayyim, I'lam al-Muwaqqi‘in, Beirut: Dar al-Kutub al-"Ilmiyyah, Juz 2.

Ibn Manzhur. Lisan Al-’Arab. Vol. Jilid 4. Terj. Jakarta: Pustaka Azam, 2018.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4647

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Ibn ‘Ashar, Muhammad al-Tahir. Magasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah. Amman: Dar al-
Nafa’is, 2001.

Ibn Kathir, Isma‘il ibn ‘“Umar. Tafsir al-Qur’an al-"Azim. Beirut: Dar al-Fikr, t.t.

Majelis Ulama Indonesia. Kompilasi Fatwa DSN-MUI Bidang Ekonomi Digital. Jakarta:
DSN-MUI, 2021.

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia. Surabaya:
Pustaka Progressif, 1997.

Muslich, Ahmad Wardi. Figh Muamalat. Jakarta: Amzah, 2010.

Nurhayati, Sri, and Wasilah. Akuntansi Syariah Di Indonesia. Edisi Kelima. Jakarta:
Salemba Empat, 2022.

Rida, Muhammad Rashid. Tafsir al-Manar. Kairo: Al-Hay’ah al-Misriyyah al-
‘Ammabh 1i al-Kitab, 1990.

Sabiq, Sayyid. Figh Sunnah (Terj.). Jilid 4. Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2006.

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an. Vol. 1.
Jakarta: Lentera Hati, 2002.

Suhendi, Hendi. Figh Muamalah. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2002.

Syafei, Rachma. Figh Muamalah. Bandung: Pustaka Setia, 2001.

Zarqa, Mustafa Ahmad. Al-Madkhal al-Fighi al-’Am (Terj.). Jilid 1. Jakarta : Pustaka
Al-Kautsar, 2004.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4648

Copyright; Sugih Ayu Pratitis, Nawir Yuslem, Akhyar Zen


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

