Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
@ https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id /index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
= 3 Volume 4 Number 1, 2026

@ DOI: https:/ /doi.org/10.61104/alz.v4il. 3887

Perkawinan dan Kewarisan dalam Perspektif Maqasid Al-Syari’ah:
(Studi Kritis terhadap Praktik Masyarakat)

Muhamad Fikri!, M.Rifki Alfa Rizki2, Alif Fazri Ramadhan3, Hikmatullah#
Universitas Islam Negeri Sulthan Maulana Hasanuddin Banten, Indonesia
Email Korespondens: muhamadfikri8803@gmail.com, mhmmdrifki1106@gmail.com,
ralif5245@gmail.com, hikmatullah@uinbanten.ac.id

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025

Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 15 Januari 2026
ABSTRACT
Marriage and inheritance constitute two fundamental pillars within the Islamic legal
system, functioning to uphold the social, moral, and economic order of the community. These
institutions operate not only on a normative level but also serve as mechanisms for achieving
the objectives of Islamic law (maqgasid al-syari‘ah), which encompass the protection of
religion, life, intellect, lineage, and property. This study aims to examine the concepts of
marriage and inheritance from the perspective of maqasid al-syari ‘ah and to conduct a critical
analysis of social practices within society, which in many instances do not fully reflect the
beneficial values intended by Sharia. The research method employed is normative legal
research with a descriptive qualitative approach, involving an examination of statutory
regulations, Islamic legal literature, and the evolving realities of social practices. The
findings indicate that maqasid al-syari ‘ah positions marriage as a primary instrument for
protecting lineage and preserving human dignity. Practices such as unregistered marriages,
child marriages, and polygamy conducted without adherence to the principle of justice are
deemed inconsistent with magqasid, as they potentially lead to detrimental social
consequences. In the realm of inheritance, the magqasid approach emphasizes the importance
of substantive justice and a balance between individual rights and social responsibilities,
beyond mere nominal equality. The distribution of inheritance should be directed towards
the welfare of the family and the protection of vulnerable groups, particularly women and
children. This study also identifies a gap between legal ideals and social practices, stemming
from a limited public understanding of maqasid al-syari‘ah. Therefore, strengthening the
integration of magqasid into the Islamic legal system and education is a strategic step towards
realizing a legal framework that is just, contextual, and oriented towards the public interest.
Keywords: Magasid Al-Syari‘ah, Marriage, Inheritance, Welfare, Social Justice.

ABSTRAK

Perkawinan dan kewarisan merupakan dua pilar penting dalam sistem hukum Islam yang
berfungsi menjaga keteraturan sosial, moral, dan ekonomi umat. Kedua institusi ini tidak
hanya beroperasi pada tataran normatif, tetapi juga berperan sebagai sarana pencapaian
tujuan syariat Islam (magqasid al-syari’ah), yang meliputi perlindungan terhadap agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Penelitian ini bertujuan mengkaji konsep perkawinan dan
kewarisan dalam perspektif magasid al-syari’ah serta melakukan analisis kritis terhadap
praktik sosial masyarakat yang dalam banyak kasus belum sepenuhnya mencerminkan nilai-
nilai kemaslahatan syariat. Metode penelitian yang diqunakan adalah yuridis normatif
dengan pendekatan kualitatif deskriptif, melalui telaah terhadap peraturan perundang-

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4759

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:muhamadfikri8803@gmail.com
mailto:mhmmdrifki1106@gmail.com
mailto:ralif5245@gmail.com
mailto:hikmatullah@uinbanten.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.%203887

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

undangan, literatur hukum Islam, serta realitas praktik sosial yang berkembang di
masyarakat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa maqasid al-syari’ah memposisikan
perkawinan sebagai instrumen utama dalam melindungi keberlanjutan keturunan dan
menjaga martabat manusia. Praktik-praktik seperti perkawinan siri, perkawinan usia anak,
dan poligami yang dijalankan tanpa prinsip keadilan dinilai bertentangan dengan magqasid
karena berpotensi menimbulkan dampak sosial yang merugikan. Dalam bidang kewarisan,
pendekatan maqasid menekankan pentingnya keadilan substantif serta keseimbangan antara
hak dan tangqung jawab sosial, bukan sekadar kesetaraan nominal. Pembagian harta
warisan harus diarahkan pada kemaslahatan keluarga dan perlindungan terhadap kelompok
rentan, khususnya perempuan dan anak. Kajian ini juga menemukan adanya kesenjangan
antara idealitas hukum dan praktik sosial yang disebabkan oleh rendahnya pemahaman
masyarakat terhadap maqasid al-syari’ah. Oleh karena itu, penguatan integrasi maqasid
dalam sistem hukum dan pendidikan Islam menjadi langkah strategis untuk mewujudkan
hukum yang berkeadilan, kontekstual, dan berorientasi pada kepentingan publik.

Kata Kunci: Maqasid Al-Syari’ah, Perkawinan, Kewarisan, Kemaslahatan, Keadilan Sosial.

PENDAHULUAN

Perkawinan dan kewarisan menempati posisi sentral dalam sistem hukum
Islam karena keduanya berfungsi sebagai pilar utama dalam membangun tatanan
sosial umat. Tidak sebatas mengatur relasi personal, kedua institusi tersebut juga
menjadi instrumen untuk merealisasikan tujuan fundamental syariah, yaitu
perlindungan terhadap agama, kehidupan, akal, keturunan, dan harta yang dikenal
sebagai al-daruriyyat al-khams. Di tengah dinamika masyarakat modern, praktik
perkawinan dan pembagian harta waris kerap dihadapkan pada ketegangan antara
ketentuan fikih klasik dan perubahan realitas sosial yang terus berkembang. Kondisi
ini menuntut adanya kajian kritis berbasis maqasid al-syari’ah agar praktik-praktik
tersebut tetap mencerminkan prinsip kemaslahatan dan keadilan sosial sebagaimana
dikehendaki oleh syariah (Solikin & Wasik, 2023).

Pendekatan maqasid al-syari’ah membuka ruang pemahaman hukum Islam
yang lebih luwes dan progresif, tidak terjebak pada penafsiran tekstual semata,
melainkan responsif terhadap konteks sosial. Dalam ranah perkawinan, maqasid
menegaskan pentingnya menjunjung nilai kemaslahatan, keadilan, serta
perlindungan terhadap martabat manusia. Salah satu contohnya adalah praktik
perkawinan siri yang secara keagamaan dianggap sah, namun dalam realitas sosial
kerap memunculkan berbagai persoalan hukum dan sosial apabila tidak memiliki
pengakuan negara (Ishaq & Badarussyamsi, 2023). Oleh karena itu, maqasid al-
syari‘ah dapat difungsikan sebagai kerangka evaluatif dalam menilai praktik
tersebut.

Dalam bidang kewarisan, maqasid al-syari’ah berperan sebagai landasan
normatif untuk menjamin pembagian harta yang berkeadilan dan menghindarkan
terjadinya ketimpangan, khususnya terkait relasi gender. Sejumlah studi
menunjukkan bahwa praktik pewarisan dalam masyarakat Muslim sering kali
belum sepenuhnya merefleksikan keadilan sosial bagi perempuan akibat kuatnya
pengaruh budaya patriarki. Melalui pendekatan maqasid, dimungkinkan adanya

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4760

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

penafsiran ulang terhadap hukum waris agar lebih berorientasi pada nilai
kemaslahatan dan kesetaraan sosial (Heriandita, 2025).

Lebih lanjut, maqasid al-syari’ah juga relevan digunakan untuk menilai
interaksi antara hukum Islam dan hukum adat yang berkembang di masyarakat.
Beberapa praktik lokal, seperti beseang atau perceraian adat dalam komunitas Sasak,
kerap menimbulkan persoalan karena bertentangan dengan prinsip keadilan dan
perlindungan hak individu sebagaimana ditekankan dalam maqasid al-syari'ah
(Azhari & Nasution, 2024). Dengan menggunakan perspektif maqasid, penelitian ini
berupaya menelaah secara kritis sejauh mana praktik perkawinan dan kewarisan
yang berlangsung di masyarakat telah sejalan dengan nilai-nilai esensial syariah.
Dalam hal ini, maqasid tidak hanya dipahami sebagai teori hukum semata, tetapi
juga sebagai kerangka etika sosial yang dapat digunakan untuk mengevaluasi
kebijakan hukum, sistem hukum positif, serta praktik budaya dalam bingkai
keadilan dan kemaslahatan publik (Abidin & Shamsuddin, 2025).

Urgensi penelitian ini semakin menguat seiring dengan pesatnya perubahan
sosial dan hukum di Indonesia. Berbagai persoalan dalam praktik perkawinan dan
kewarisan membutuhkan pendekatan yang tidak hanya bersifat normatif, tetapijuga
substantif. Penerapan maqasid sebagai pendekatan hermeneutis dalam analisis
hukum Islam dinilai mampu menjembatani ketegangan antara nilai tradisi dan
tuntutan modernitas, sekaligus menjaga relevansi hukum Islam dalam konteks
kekinian (Mahmudi, 2018).

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menyajikan pemaparan
normatif mengenai hukum perkawinan dan kewarisan, tetapi juga menghadirkan
analisis kritis terhadap praktik sosial yang berkembang di masyarakat. Kajian ini
diharapkan dapat memperkaya diskursus pembaruan hukum Islam berbasis
magqasid al-syari’ah serta berkontribusi dalam membangun kerangka hukum Islam
yang lebih adil, inklusif, dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat Muslim
kontemporer.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode yuridis normatif, yaitu suatu pendekatan
penelitian hukum yang menitikberatkan pada kajian terhadap norma-norma hukum
positif, prinsip-prinsip syariah, serta doktrin hukum yang berkembang dalam
literatur. Pendekatan ini digunakan untuk menganalisis konsep perkawinan dan
kewarisan dalam perspektif Magasid al-Syari’ah, dengan fokus pada bagaimana
prinsip-prinsip kemaslahatan, keadilan, dan perlindungan hak-hak individu
diimplementasikan dalam praktik masyarakat. Data penelitian diperoleh melalui
studi kepustakaan (library research), yakni dengan mengumpulkan bahan hukum
primer, sekunder, dan tersier. Bahan hukum primer mencakup peraturan
perundang-undangan yang relevan seperti Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974
tentang Perkawinan, Kompilasi Hukum Islam (KHI), serta dalil-dalil Al-Qur’an dan
Hadis yang berkaitan dengan perkawinan dan kewarisan. Bahan hukum sekunder
meliputi literatur ilmiah, jurnal, buku, dan karya ilmiah para ahli hukum Islam yang
membahas Magqasid al-Syari’ah dan penerapannya dalam hukum keluarga Islam.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4761

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Sementara bahan hukum tersier digunakan untuk memperkuat analisis melalui
kamus hukum, ensiklopedia Islam, dan sumber-sumber pendukung lainnya.
Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode analisis kualitatif deskriptif,
yakni dengan mendeskripsikan, menginterpretasikan, serta mengkritisi data hukum
yang telah dikumpulkan untuk menemukan relevansi antara norma-norma hukum
Islam dengan praktik sosial yang terjadi di masyarakat. Pendekatan ini juga bersifat
kritis dan evaluatif, karena tidak hanya memaparkan teks hukum secara normatif,
tetapi juga menilai sejauh mana praktik masyarakat dalam bidang perkawinan dan
kewarisan sejalan atau menyimpang dari tujuan-tujuan utama syariat Islam (magasid
al-syari’ah). Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
pemahaman yang komprehensif mengenai hubungan antara norma hukum Islam
dan realitas sosial masyarakat Muslim Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Perkawinan Dalam Perspektif Maqasid Al-Syari’ah

Dalam ajaran Islam, perkawinan (nikah) tidak dipahami semata-mata sebagai
perjanjian hukum formal, melainkan sebagai ikatan moral dan sosial yang memiliki
fungsi strategis dalam menjaga keberlanjutan generasi serta martabat kemanusiaan
(hifz al-nasl). Melalui institusi perkawinan, Islam mengarahkan terbentuknya
kehidupan keluarga yang dilandasi ketenangan (sakinah), kasih sayang
(mawaddah), dan cinta penuh rahmat (rahmabh).

Ditinjau dari kerangka magqgasid al-syari’ah, pengaturan hukum perkawinan
bertujuan melindungi lima unsur pokok kehidupan manusia, yaitu agama, jiwa,
akal, keturunan, dan harta. Oleh karena itu, perkawinan tidak dapat dipandang
sebagai persoalan privat semata, melainkan memiliki implikasi sosial yang luas
dalam menjaga ketertiban dan stabilitas masyarakat secara keseluruhan (Auda,
2008).

Dalam kerangka maqasid al-syari’ah, perkawinan diposisikan sebagai sarana
utama perlindungan keturunan (hifz al-nasl), yaitu menjaga keberlanjutan generasi
yang sah serta bermartabat. Oleh sebab itu, setiap regulasi dan praktik yang
menopang kehormatan, ketahanan, dan stabilitas keluarga dipandang sebagai
bagian integral dari tujuan pokok syariat (Muawwanah, 2022).

Sebaliknya, pelaksanaan perkawinan yang mengabaikan perspektif maqasid
berpotensi melahirkan berbagai persoalan sosial. Salah satu contohnya adalah
praktik perkawinan usia dini yang dilakukan tanpa kesiapan psikologis dan
ekonomi yang memadai, sehingga berisiko melanggar prinsip perlindungan jiwa
(hifz al-nafs) dan perlindungan akal (hifz al-‘aql).

Hakikat pernikahan dalam Islam adalah sebuah ikatan sakral yang menuntut
kesungguhan komitmen moral dan tanggung jawab sosial dari kedua pasangan.
Dalam perspektif maqasid, keabsahan suatu perkawinan tidak hanya diukur dari
terpenuhinya rukun dan syarat fikih, tetapi juga dari sejauh mana perkawinan
tersebut mampu menjaga martabat manusia dan menghadirkan ketenteraman
dalam kehidupan rumah tangga. Oleh sebab itu, praktik akad nikah yang tidak
disertai pencatatan resmi berpotensi menimbulkan berbagai persoalan hukum dan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4762

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

sosial yang bertentangan dengan tujuan perlindungan jiwa dan keturunan dalam
magqasid al-syari’ah.

Fenomena nikah siri yang masih ditemukan di Indonesia menunjukkan
adanya jarak antara praktik sosial dan nilai-nilai maqasid. Walaupun secara
keagamaan dianggap sah, perkawinan yang tidak tercatat seringkali menimbulkan
ketidakpastian hukum, terutama bagi perempuan dan anak. Dalam kerangka
maqasid, praktik ini dinilai problematis karena bertentangan dengan prinsip
perlindungan jiwa (hifzh al-nafs) dan keturunan (hifzh al-nasl), mengingat anak yang
lahir dari perkawinan tersebut berpotensi kehilangan kejelasan status hukum dan
hak-hak sipilnya.

Selain nikah siri, praktik poligami juga perlu dianalisis secara kritis melalui
pendekatan magqasid. Secara normatif, Islam memang memberikan ruang bagi
poligami dengan syarat utama adanya keadilan. Namun dalam kenyataan sosial,
poligami tidak jarang melahirkan ketimpangan dan penderitaan, khususnya bagi
perempuan. Dalam perspektif maqasid, prinsip keadilan (al-‘adl) menjadi tolok ukur
utama. Apabila poligami justru memicu ketidakstabilan rumah tangga dan tekanan
psikologis, maka praktik tersebut bertentangan dengan tujuan syariah yang
menekankan kemaslahatan dan keadilan (Auda, 2008).

Isu perkawinan usia dini juga menjadi persoalan krusial yang menuntut
pembacaan ulang berbasis maqasid. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa
pernikahan pada usia anak membawa dampak serius terhadap kesehatan,
pendidikan, dan masa depan anak, khususnya perempuan. Dalam kerangka
magqasid, praktik ini bertentangan dengan perlindungan akal (hifzh al-’agl) dan jiwa
(hifzh  al-nafs), karena menghambat perkembangan intelektual sekaligus
membahayakan keselamatan fisik. Abidin dan Shamsuddin (2025) menekankan
bahwa peninjauan kembali batas usia perkawinan berdasarkan maqgasid merupakan
bentuk konkret perlindungan hak anak dalam perspektif syariah yang berorientasi
kemanusiaan (Abidin & Shamsuddin, 2025).

Implementasi maqasid al-syari’ah dalam regulasi nasional dapat dilihat dari
perubahan Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan menjadi
Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019, yang menetapkan batas usia minimal
perkawinan 19 tahun bagi laki-laki dan perempuan. Kebijakan ini mencerminkan
penerapan prinsip maslahah mursalah, yakni pertimbangan kemaslahatan yang
meskipun tidak disebutkan secara eksplisit dalam nash, namun sangat relevan untuk
menjamin keadilan dan perlindungan sosial.

Prinsip kesetaraan gender dalam kehidupan perkawinan juga merupakan
bagian yang tidak terpisahkan dari maqasid al-syari’ah. Islam memandang suami
dan istri sebagai mitra yang memiliki hak dan kewajiban secara seimbang dan saling
melengkapi. Dalam maqasid, relasi perkawinan dibangun atas dasar mu‘asyarah bil
ma’ruf dan semangat ta’awun. Oleh karena itu, segala bentuk kekerasan dalam rumah
tangga bertentangan dengan tujuan syariah karena merusak nilai ketenangan, kasih
sayang, dan keharmonisan yang menjadi cita-cita perkawinan.

Di tengah masyarakat modern, tantangan terhadap implementasi maqasid
dalam perkawinan semakin kompleks, terutama akibat menguatnya individualisme

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4763

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

dan melemahnya tanggung jawab keluarga. Tidak sedikit pasangan yang
memandang pernikahan semata sebagai kontrak temporal, bukan sebagai ikatan
spiritual dan sosial. Kondisi ini menegaskan pentingnya penguatan perspektif
magqasid dalam pendidikan pranikah agar generasi muda memahami perkawinan
sebagai ibadah sekaligus tanggung jawab sosial.

Selain itu, persoalan hak reproduksi dan perencanaan keluarga juga menjadi
bagian penting dalam diskursus maqasid. Prinsip hifzh al-nasl menekankan
pentingnya menjaga kualitas keturunan, termasuk melalui pengaturan jarak
kelahiran dan perlindungan kesehatan ibu. Dalam konteks ini, kebijakan keluarga
berencana yang sejalan dengan maqasid dapat dipandang sebagai instrumen
strategis untuk mewujudkan kesejahteraan keluarga Muslim.

Perubahan sosial dan ekonomi turut melahirkan pola keluarga baru, seperti
meningkatnya peran perempuan sebagai pekerja. Dalam perspektif maqasid al-
syari’ah, kondisi tersebut tidak bertentangan dengan ajaran Islam selama tetap
menjaga keharmonisan rumah tangga dan keadilan dalam pembagian peran.
Dengan demikian, maqasid berfungsi sebagai pedoman yang dinamis,
memungkinkan hukum Islam beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa
kehilangan esensi nilai-nilai ilahiah yang menjadi fondasinya.

Kewarisan Dalam Perspektif Maqasid Al-Syari’ah

Hukum kewarisan Islam dirumuskan secara rinci dalam Al-Qur’an,
khususnya pada Surah An-Nisa” ayat 11, 12, dan 176. Ketentuan-ketentuan tersebut
menegaskan pembagian hak waris secara proporsional di antara para ahli waris.
Namun demikian, pemaknaan terhadap ayat-ayat kewarisan tidak dapat dilepaskan
dari orientasi maqasid al-syari‘ah, yakni menjaga keseimbangan ekonomi keluarga
serta menjamin keadilan antargenerasi (Sarmadi, 2012).

Dalam perspektif maqasid, hukum waris bertujuan melindungi harta agar
tidak terakumulasi pada satu pihak tertentu (hifz al-mal), sekaligus memastikan
keberlanjutan keturunan yang adil dan terjamin (hifz al-nasl). Atas dasar tersebut,
sistem kewarisan Islam secara tegas menolak pola pewarisan sepihak sebagaimana
lazim terjadi pada masyarakat pra-Islam.

Pembagian warisan dengan komposisi dua banding satu antara laki-laki dan
perempuan tidak dapat dipahami sebagai bentuk ketidakadilan gender. Sebaliknya,
ketentuan ini merupakan bagian dari struktur tanggung jawab sosial yang berbeda,
di mana laki-laki dibebani kewajiban nafkah terhadap keluarga. Dengan demikian,
pembagian tersebut diarahkan untuk menciptakan keseimbangan fungsional dalam
kehidupan keluarga (Fikri et al., 2023).

Dalam kerangka magqgasid, konsep keadilan tidak diukur dari kesamaan
nominal semata, melainkan dari kesesuaian antara hak dan tanggung jawab. Oleh
karena itu, maqgasid berperan sebagai jembatan konseptual antara teks normatif dan
konteks sosial, sehingga distribusi harta dapat benar-benar mencerminkan
kemaslahatan keluarga secara menyeluruh (Auda, 2008).

Meskipun demikian, realitas sosial menunjukkan bahwa praktik kewarisan di
masyarakat kerap menyimpang dari ketentuan tersebut. Tidak sedikit keluarga

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4764

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Muslim di Indonesia yang memilih membagi warisan berdasarkan kesepakatan adat
atau musyawarah keluarga dengan alasan keadilan, alih-alih merujuk langsung
pada hukum waris Islam. Kondisi ini memunculkan ketegangan antara nilai
magqasid dan praktik sosial yang berkembang.

Dalam analisis maqasid, praktik semacam ini masih dapat ditoleransi
sepanjang tidak menimbulkan mafsadah atau dampak sosial yang merugikan.
Misalnya, apabila pembagian dilakukan atas dasar kesepakatan seluruh ahli waris
dan tidak menghilangkan hak pihak yang lemah, khususnya perempuan, maka
praktik tersebut dapat dikategorikan sebagai maslahah mursalah (Sarmadi, 2012).

Dalam perspektif magasid al-syari‘ah, penetapan batas usia minimal
perkawinan merupakan kebijakan yang selaras dengan prinsip kemaslahatan.
Temuan Najihatul Ulya (2025) menunjukkan bahwa peningkatan usia nikah di
Indonesia berkontribusi positif terhadap kesehatan ibu serta ketahanan dan stabilitas
rumah tangga, sehingga kebijakan tersebut memiliki legitimasi maqasid yang kuat.

Dengan demikian, pengaturan usia minimal perkawinan tidak dapat
dipahami sebagai bentuk penyimpangan dari syariat, melainkan sebagai
implementasi maqasid dalam rangka melindungi hak anak dan perempuan dari
berbagai risiko sosial, kesehatan, dan psikologis.

Selain aspek usia, pencatatan perkawinan juga memiliki posisi strategis
dalam kerangka magqasid al-syari’ah. Pencatatan tidak semata-mata berfungsi
sebagai administrasi negara, melainkan sebagai instrumen perlindungan hak hukum
istri, anak, serta kepastian hak waris di masa mendatang (Zubaidah, 2019).

Dalam pendekatan maqasid, pencatatan perkawinan termasuk dalam upaya
perlindungan harta (hifz al-mal) dan perlindungan keturunan (hifz al-nasl), karena
keberadaan bukti hukum yang sah menjamin terpenuhinya hak-hak keperdataan
keluarga. Oleh sebab itu, praktik perkawinan siri yang tidak tercatat kerap
dipandang bertentangan dengan tujuan syariat.

Penelitian Zubaidah (2019) memperkuat pandangan tersebut dengan
menunjukkan bahwa pencatatan perkawinan secara signifikan meningkatkan
perlindungan hukum bagi perempuan, khususnya dalam perkara perceraian dan
pembagian harta bersama.

Magqasid al-syar'ah juga menekankan pentingnya persetujuan dan
kesetaraan dalam perkawinan. Dalam kerangka perlindungan jiwa (hifz al-nafs) dan
perlindungan akal (hifz al-‘aql), segala bentuk pemaksaan dalam pernikahan tidak
dapat dibenarkan, karena bertentangan dengan kemaslahatan psikologis dan
rasional individu.

Praktik pernikahan paksa yang masih dijumpai di sejumlah daerah,
meskipun sering dilegitimasi sebagai tradisi, secara substantif bertentangan dengan
magqasid. Pemaksaan tersebut menghilangkan hak kebebasan individu dalam
menentukan pasangan hidup, padahal kebebasan memilih merupakan bagian dari
martabat kemanusiaan (karamah insaniyyah) yang dijunjung tinggi oleh syariat.

Dalam konteks Indonesia, fenomena dispensasi nikah mencerminkan tarik-
menarik antara hukum Islam, adat, dan regulasi negara. Pendekatan maqasid
menegaskan bahwa dispensasi nikah hanya dapat dibenarkan apabila benar-benar

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4765

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

menghadirkan kemaslahatan yang nyata dan terukur, bukan sekadar sarana
pembenaran praktik sosial yang berisiko (Najihatul Ulya, 2025).

Oleh karena itu, perkawinan dalam perspektif maqasid tidak cukup dipahami
dari sisi legal-formal semata, melainkan harus dinilai berdasarkan nilai-nilai
substansial yang hendak dijaga, seperti kesejahteraan keluarga, perlindungan anak,
dan kehormatan pasangan.

Selain usia, maqasid juga menekankan pentingnya kesiapan psikologis dan
ekonomi calon pasangan. Tanpa kesiapan tersebut, perkawinan berpotensi
melahirkan mafsadah berupa kekerasan dalam rumah tangga, perceraian dini, serta
pengabaian hak-hak anak.

Muawwanah (2022) menegaskan bahwa kedewasaan perkawinan dalam
kerangka magqasid tidak semata-mata ditentukan oleh angka usia, melainkan oleh
kesiapan mental, sosial, dan emosional. Pandangan ini menunjukkan fleksibilitas
magqasid dalam merespons dinamika sosial masyarakat modern. Lebih lanjut,
magasid memandang pendidikan sebagai bagian integral dari kesiapan menuju
perkawinan. Prinsip perlindungan akal (hifz al-‘aql) menuntut agar calon suami dan
istri memiliki pemahaman rasional mengenai tanggung jawab dan peran dalam
kehidupan rumah tangga. Atas dasar tersebut, penyelenggaraan pendidikan pra-
nikah oleh lembaga keagamaan maupun pemerintah dapat dipahami sebagai bentuk
aktualisasi maqgasid kontemporer, karena bertujuan mencegah konflik keluarga,
menekan angka perceraian, dan melindungi hak-hak anggota keluarga.

Dalam hal relasi hak dan kewajiban, maqasid mengajarkan bahwa kesetaraan
dalam perkawinan tidak berarti meniadakan peran masing-masing pihak,
melainkan membagi fungsi secara adil sesuai dengan prinsip kemaslahatan.
Keadilan rumah tangga menurut maqgasid harus diwujudkan melalui semangat
ta’awun (saling menolong) dan musyawarah, bukan dominasi sepihak.

Dengan demikian, relasi ideal suami-istri dalam perspektif maqasid adalah
kemitraan spiritual dan sosial yang saling melindungi dan menguatkan,
sebagaimana digambarkan dalam Al-Qur’an: “Mereka adalah pakaian bagimu dan
kamu pun pakaian bagi mereka” (QS. al-Baqarah: 187).

Dalam kerangka magqasid pula, perkawinan berfungsi menjaga agama (hifz
al-din), karena keluarga merupakan ruang utama pembentukan moral dan
internalisasi nilai-nilai spiritual bagi generasi berikutnya. Oleh sebab itu,
perkawinan yang dilepaskan dari nilai-nilai keagamaan atau semata-mata
berorientasi material bertentangan dengan tujuan spiritual syariat dan esensi
magqasid al-syari’ah.

Hukum kewarisan dalam Islam memiliki peran strategis dalam menciptakan
keadilan sosial serta memastikan distribusi kekayaan berjalan secara seimbang di
tengah masyarakat. Dalam perspektif maqasid al-syari’ah, tujuan utama pengaturan
waris adalah menjaga keberlangsungan harta (hifzh al-mal) dan kelestarian
keturunan (hifzh al-nasl). Heriandita (2025) menegaskan bahwa hukum waris yang
berlandaskan maqasid tidak semata-mata berkutat pada pembagian numerik,
melainkan berorientasi pada penegakan keadilan substantif bagi seluruh ahli waris
(Heriandita, 2025).

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4766

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Ketentuan klasik faraid yang menetapkan bagian laki-laki dua kali lebih besar
dibanding perempuan perlu dipahami melalui kerangka rasionalitas maqasid. Pada
konteks historis awal Islam, aturan tersebut didasarkan pada tanggung jawab
ekonomi laki-laki sebagai penanggung nafkah keluarga. Namun, dalam realitas
masyarakat modern di mana perempuan juga berperan aktif sebagai pencari nafkah,
pendekatan maqgasid membuka ruang penafsiran yang lebih kontekstual guna
mewujudkan keadilan yang proporsional dan relevan.

Praktik kewarisan di Indonesia menunjukkan adanya variasi dan fleksibilitas
yang dipengaruhi oleh nilai sosial dan budaya lokal. Salah satu contohnya adalah
masyarakat Minangkabau yang menganut sistem matrilineal, di mana harta pusaka
diwariskan melalui garis perempuan. Solikin dan Wasik (2023) menilai bahwa
praktik ini tidak bertentangan dengan magqasid al-syari’ah, karena tujuan utamanya
adalah menjaga stabilitas sosial, keberlanjutan keluarga, dan keharmonisan
komunitas (Solikin & Wasik, 2023).

Kajian-kajian kontemporer menunjukkan bahwa hukum kewarisan Islam
mengandung dimensi sosial yang signifikan dalam mendorong pemerataan
ekonomi. Keberadaan sistem pembagian warisan yang terstruktur dan jelas
berkontribusi pada pengurangan potensi konflik antaranggota keluarga (Jayusman
et al., 2024).

Dalam perspektif maqgasid al-syari‘ah, perlindungan terhadap harta (hifz al-
mal) tidak hanya berkaitan dengan distribusi yang adil, tetapi juga mencakup upaya
pencegahan praktik penipuan dan manipulasi dalam proses pembagian warisan.
Oleh karena itu, keterlibatan negara atau lembaga hukum Islam menjadi penting
sebagai penjamin keadilan prosedural dan kepastian hukum.

Dalam kerangka hukum positif Indonesia, Kompilasi Hukum Islam (KHI)
Pasal 185 memperkenalkan konsep ahli waris pengganti, yaitu anak dari ahli waris
yang telah meninggal dunia lebih dahulu. Meskipun konsep ini tidak ditemukan
dalam literatur fikih klasik, pendekatan maqasid memberikan legitimasi normatif
karena ketentuan tersebut berorientasi pada kemaslahatan sosial dan perlindungan
hak generasi berikutnya (Sarmadi, 2012).

Pendekatan maqasid juga membuka ruang bagi reinterpretasi hukum waris
dalam menghadapi perkembangan kontemporer, seperti pengelolaan warisan
digital, aset kripto, serta instrumen asuransi syariah. Seluruh bentuk kekayaan
tersebut harus diarahkan agar tetap memenuhi prinsip perlindungan harta dan
keadilan dalam lingkungan keluarga.

Sejumlah ulama modern, di antaranya Jasser Auda dan Yusuf al-Qaradawi,
menegaskan bahwa magqasid al-syari’ah tidak semata-mata berfungsi sebagai
metode penafsiran teks, tetapi merupakan sistem nilai yang dinamis dalam
memandu ijtihad menghadapi perubahan zaman (Auda, 2008).

Atas dasar itu, pengembangan hukum kewarisan di era modern perlu
diletakkan dalam kerangka maqgasid agar tidak hanya berorientasi pada
pemeliharaan teks normatif, tetapi juga mampu mewujudkan keadilan substantif
sesuai dengan realitas sosial dan ekonomi masyarakat.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4767

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Dalam kasus kewarisan anak angkat, misalnya, maqasid dapat dijadikan
dasar untuk memberikan ruang melalui mekanisme hibah atau wasiat wajibah,
tanpa harus menabrak prinsip-prinsip dasar hukum waris Islam (Zubaidah, 2019).
Dengan demikian, maqgasid al-syari’ah menyediakan kerangka rasional yang lentur
dalam menjembatani prinsip-prinsip syariat dengan tuntutan keadilan sosial
kontemporer. Pendekatan ini menjaga keseimbangan antara pemenuhan hak
individu dan kepentingan keluarga secara kolektif.

Praktik pengabaian hak perempuan dalam pembagian warisan yang masih
terjadi di sebagian masyarakat merupakan bentuk penyimpangan dari nilai
magqasid. Ketimpangan tersebut tidak hanya menciptakan ketidakadilan sosial,
tetapi juga melemahkan posisi ekonomi perempuan dalam keluarga. Oleh karena
itu, penguatan perspektif maqasid perlu dilakukan melalui pendidikan hukum
Islam serta sosialisasi yang berkelanjutan di tingkat masyarakat.

Hukum kewarisan Islam dituntut untuk bersifat adaptif terhadap perubahan
sosial yang terus berlangsung. Dalam kondisi masyarakat modern yang lebih
menekankan keadilan substantif daripada kepatuhan formal semata, maqasid al-
syari’ah dapat dijadikan dasar dalam merumuskan kebijakan waris yang responsif
terhadap kebutuhan nyata dan solidaritas keluarga.

Keadilan berbasis maqasid juga dapat diimplementasikan melalui kebijakan
negara. Pemerintah memiliki peran strategis dalam mengatur mekanisme distribusi
kekayaan yang lebih merata, seperti penguatan zakat produktif, hibah sosial, serta
pengaturan wasiat wajibah, guna mencegah penumpukan kekayaan pada kelompok
tertentu. Dengan demikian, maqgasid berfungsi sebagai penghubung antara hukum
Islam dan prinsip keadilan sosial kontemporer.

Pada akhirnya, hukum kewarisan dalam perspektif maqasid tidak hanya
bertujuan menghitung bagian harta, tetapi memastikan terciptanya keseimbangan
spiritual, sosial, dan ekonomi dalam kehidupan masyarakat. Ketika magqasid
ditegakkan secara konsisten, hukum waris akan berfungsi sebagai instrumen rahmat
dan keadilan, bukan sebagai sumber konflik dalam keluarga.

Secara keseluruhan, bagian ini menegaskan bahwa hukum waris Islam tetap
relevan dan berkeadilan bagi masyarakat modern apabila dipahami dan diterapkan
melalui perspektif magasid, dengan pendekatan yang kontekstual, transparan, dan
berorientasi pada kemaslahatan.

Studi Kritis terhadap Praktik Masyarakat

Walaupun magqgasid al-syarfah secara konseptual menempatkan
kemaslahatan dan keadilan sebagai tujuan utama, realitas sosial menunjukkan
adanya jarak yang cukup lebar antara idealitas normatif syariat dan praktik yang
berkembang di tengah masyarakat. Kesenjangan ini umumnya disebabkan oleh cara
pandang sebagian umat yang memahami hukum Islam sebatas aspek formal dan
tekstual, tanpa menggali dimensi substantif dan tujuan moral yang
melatarbelakanginya.

Dalam berbagai kasus, penerapan hukum Islam cenderung dilakukan secara
mekanis, tanpa mempertimbangkan orientasi etik dan sosialnya. Akibatnya, hukum

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4768

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

kehilangan fleksibilitas dan daya responsif dalam menghadapi perubahan serta
kompleksitas masyarakat modern, sehingga tampak kaku dan kurang relevan
(Auda, 2008).

Fenomena perkawinan siri merupakan salah satu contoh konkret dari
problem tersebut. Praktik ini kerap dilakukan dengan dalih efisiensi biaya atau
penghindaran prosedur administratif, padahal pencatatan perkawinan merupakan
instrumen hukum yang selaras dengan maqasid al-syari‘ah, khususnya dalam
menjamin perlindungan hak-hak keluarga.

Perkawinan yang tidak tercatat berpotensi melahirkan berbagai persoalan
hukum dan sosial, seperti kesulitan pembuktian nasab anak, pengabaian hak nafkah
istri, serta hilangnya kepastian hak waris. Kondisi ini secara jelas bertentangan
dengan prinsip perlindungan keturunan (hifz al-nasl) dan perlindungan harta (hifz
al-mal) (Zubaidah, 2019). Temuan empiris Zubaidah (2019) juga menunjukkan
bahwa perempuan menjadi pihak yang paling dirugikan secara ekonomi dan sosial
akibat tidak adanya pengakuan hukum dari negara.

Dalam perspektif maqasid, pencatatan perkawinan merupakan keharusan
normatif untuk menjaga kemaslahatan individu maupun masyarakat secara luas.
Kewajiban ini menjadi bagian dari upaya sistematis dalam melindungi keberlanjutan
keturunan dan stabilitas ekonomi keluarga.

Permasalahan lain yang sering dijumpai adalah praktik perkawinan anak.
Meskipun sebagian pihak menganggapnya sah secara agama, pendekatan maqasid
menilai praktik tersebut sebagai pelanggaran terhadap perlindungan jiwa dan akal.
Kajian Muawwanah (2022) menegaskan bahwa perkawinan usia dini berdampak
negatif terhadap kesehatan reproduksi, keberlanjutan pendidikan, serta ketahanan
keluarga, sehingga bertentangan dengan tujuan utama syariat.

Dalam konteks Indonesia, mekanisme dispensasi kawin yang diberikan oleh
pengadilan agama kerap disalahgunakan. Tidak sedikit permohonan yang
dikabulkan tanpa mempertimbangkan aspek kesiapan psikologis, ekonomi, dan
sosial anak secara komprehensif. Najihatul Ulya (2025) menegaskan bahwa
dispensasi nikah seharusnya dibatasi pada kondisi darurat, bukan dijadikan sarana
legalisasi praktik sosial yang berisiko tinggi.

Ketika hukum Islam diterapkan tanpa kerangka maqasid, implikasi yang
muncul justru berupa mafsadah atau kerusakan sosial, yang secara prinsip
bertentangan dengan tujuan dasar syariat itu sendiri. Hal serupa juga tampak dalam
praktik kewarisan, di mana pembagian harta sering kali dilakukan berdasarkan
kebiasaan adat, seperti menyerahkan seluruh warisan kepada anak laki-laki tertua
atau membaginya secara merata tanpa merujuk ketentuan syariat.

Padahal, hukum waris Islam tidak hanya berfungsi mengatur distribusi harta,
melainkan juga bertujuan menjaga keseimbangan sosial dan ekonomi dalam
keluarga. Penyimpangan dari ketentuan tersebut berpotensi melahirkan
ketidakadilan struktural dan konflik internal. Penelitian Sarmadi (2012)
menunjukkan bahwa pembagian warisan berbasis adat yang mengabaikan maqasid
sering memicu sengketa keluarga dan mengesampingkan hak perempuan.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4769

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Sebagian masyarakat beranggapan bahwa pembagian warisan secara sama
rata lebih mencerminkan keadilan. Namun, dalam perspektif maqgasid, keadilan
tidak diukur dari kesetaraan nominal, melainkan dari kesesuaian dengan tanggung
jawab sosial serta kemanfaatan yang dihasilkan. Dengan demikian, keadilan harus
dipahami secara kontekstual, yakni setiap individu memperoleh hak sesuai dengan
peran dan kebutuhannya dalam sistem keluarga.

Penyimpangan lain terlihat dalam penolakan terhadap konsep ahli waris
pengganti. Sebagian kalangan menganggap konsep ini tidak memiliki legitimasi
tekstual klasik, padahal maqasid justru mendukung penerapannya demi menjamin
kesejahteraan cucu yatim. Sarmadi (2012) menjelaskan bahwa keberadaan ahli waris
pengganti dalam Kompilasi Hukum Islam merupakan bentuk ijtihad maqasid yang
sejalan dengan prinsip perlindungan keturunan dan harta.

Dalam praktik pembagian warisan antara anak laki-laki dan perempuan,
sering muncul anggapan bahwa perempuan dirugikan. Padahal, dalam kerangka
magasid, perbandingan dua banding satu tidak dimaksudkan sebagai bentuk
diskriminasi, melainkan mekanisme keseimbangan sosial dan ekonomi keluarga
yang mempertimbangkan tanggung jawab nafkah (Fikri et al., 2023).

Kesenjangan antara teks normatif dan praktik sosial semakin diperparah oleh
rendahnya literasi maqasid di kalangan masyarakat. Hukum Islam kerap dijalankan
secara simbolik tanpa pemahaman filosofis yang memadai. Oleh karena itu,
penguatan pendidikan hukum Islam berbasis maqasid menjadi kebutuhan
mendesak agar umat memahami bahwa tujuan syariat tidak sekadar mengatur
perilaku, tetapi membangun kemaslahatan kolektif.

Dalam bidang perkawinan, penyimpangan juga terlihat pada praktik
poligami yang dilakukan tanpa memenuhi standar keadilan dan kesejahteraan.
Magasid tidak menolak poligami secara absolut, tetapi membatasinya pada kondisi
tertentu di mana maslahat lebih dominan daripada mafsadah. Namun, realitas
menunjukkan bahwa praktik poligami sering kali menimbulkan ketidakadilan bagi
perempuan dan anak, sehingga diperlukan kontrol hukum dan sosial yang ketat
(Zubaidah, 2019).

Di sisi lain, meningkatnya angka perceraian di masyarakat modern juga
mencerminkan kegagalan memahami tujuan magqgasid perkawinan, vyaitu
membangun keluarga yang harmonis dan penuh kasih. Perceraian yang dilakukan
tanpa pertimbangan maqasid berpotensi menimbulkan penderitaan bagi anak dan
instabilitas sosial, yang bertentangan dengan prinsip perlindungan jiwa dan
keturunan.

Oleh karena itu, pendekatan maqgasid mendorong penguatan mekanisme
mediasi dan edukasi pra-perceraian agar keputusan diambil secara rasional dan
berorientasi pada kemaslahatan keluarga. Selain itu, masih banyak masyarakat yang
memandang hukum Islam tidak relevan dengan sistem negara modern, padahal
magqasid justru memiliki kompatibilitas tinggi dengan prinsip hukum positif.

Harmonisasi antara hukum Islam dan hukum nasional dapat dicapai dengan
menjadikan magqgasid sebagai dasar perumusan kebijakan, karena maqasid
menekankan keadilan dan perlindungan hak asasi manusia. Hal ini tercermin dalam

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4770

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Undang-Undang Perkawinan Nomor 16 Tahun 2019 yang menaikkan batas usia
minimal menikah, yang secara maqasid bertujuan melindungi jiwa dan akal anak.

Demikian pula, kewajiban pencatatan perkawinan sejalan dengan magqasid
karena menjamin kepastian hukum dan perlindungan hak seluruh pihak. Dalam
konteks yang lebih luas, maqasid al-syari’ah dapat berfungsi sebagai instrumen
kontrol moral dan hukum terhadap praktik sosial yang menyimpang dari nilai-nilai
Islam.

Dengan menjadikan magqasid sebagai kerangka berpikir, masyarakat akan
lebih kritis dalam menilai apakah suatu praktik benar-benar menghadirkan
kemaslahatan atau sekadar pembenaran budaya. Kesadaran ini juga mendorong
lahirnya gerakan reformasi sosial berbasis nilai Islam yang rasional, seperti
penolakan terhadap perkawinan anak, penguatan pendidikan keluarga sakinah, dan
pemberdayaan ekonomi keluarga.

Ulama kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi dan Jasser Auda menegaskan
urgensi maqasid sebagai fondasi rekonstruksi hukum Islam di tengah dinamika
modernitas (Auda, 2008). Dalam konteks Indonesia, maqasid berpotensi menjadi
titik temu antara hukum adat, hukum nasional, dan hukum Islam tanpa
menimbulkan konflik nilai.

Dengan demikian, keseimbangan antara teks normatif dan maqasid
merupakan kunci agar hukum Islam tetap relevan, aplikatif, dan tidak kehilangan
dimensi spiritualnya. Integrasi maqgasid ke dalam pendidikan hukum Islam, fatwa
keagamaan, serta kebijakan publik menjadi langkah strategis agar masyarakat tidak
hanya menjalankan hukum, tetapi juga memahami tujuan kemaslahatan yang ingin
diwujudkan oleh syariat. Melalui pendekatan ini, hukum perkawinan dan
kewarisan dapat diterapkan secara proporsional, adil, dan sesuai dengan tujuan
utama syariat, yakni menghadirkan rahmat dan kesejahteraan bagi seluruh umat
manusia.

SIMPULAN

Kesimpulan penelitian ini menunjukkan bahwa maqasid al-syari’ah memiliki
peran yang sangat fundamental dalam menafsirkan dan mengaktualisasikan hukum
Islam, khususnya dalam bidang perkawinan dan kewarisan. Pendekatan maqasid
menegaskan bahwa tujuan utama syariat tidak berhenti pada pemenuhan aspek
legal-formal, melainkan berorientasi pada perlindungan lima unsur pokok
kehidupan manusia, yaitu agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql),
keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Dalam konteks perkawinan, maqasid
memposisikan lembaga pernikahan sebagai sarana strategis untuk menjaga
kehormatan individu, stabilitas sosial, serta keberlanjutan generasi. Perkawinan
yang ideal tidak hanya memenuhi syarat sah secara fikih, tetapi juga harus mampu
mewujudkan kemaslahatan bagi pasangan, anak, dan masyarakat secara luas. Oleh
karena itu, praktik-praktik seperti perkawinan siri, perkawinan anak, maupun
poligami yang dilakukan tanpa prinsip keadilan perlu dikaji ulang secara kritis
karena berpotensi menimbulkan mafsadah dan bertentangan dengan tujuan utama
syariat. Penerapan maqasid dalam kebijakan nasional, seperti peningkatan batas

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4771

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

usia minimal perkawinan dan kewajiban pencatatan pernikahan, merupakan bentuk
konkret integrasi nilai-nilai kemaslahatan dalam hukum positif. Sementara itu,
dalam bidang kewarisan, maqasid al-syari’ah mengarahkan agar pembagian harta
dilakukan secara adil, proporsional, dan berorientasi pada kesejahteraan keluarga.
Ketentuan faraid yang diatur dalam Al-Qur’an menegaskan prinsip keseimbangan
antara hak dan tanggung jawab sosial, bukan sebagai bentuk diskriminasi. Dalam
konteks kontemporer, maqasid membuka ruang ijtihad terhadap isu-isu baru seperti
ahli waris pengganti, warisan digital, dan pemberdayaan ekonomi perempuan,
selama tetap berlandaskan pada tujuan menjaga keadilan dan keseimbangan
ekonomi keluarga. Dengan demikian, maqgasid berfungsi sebagai dasar legitimasi
moral bagi reinterpretasi hukum waris agar tetap relevan terhadap dinamika sosial
modern.

Kajian kritis terhadap praktik masyarakat menunjukkan adanya kesenjangan
yang cukup signifikan antara idealitas normatif syariat dan realitas sosial. Berbagai
praktik keagamaan masih dijalankan secara tekstual dan simbolik tanpa
mempertimbangkan dimensi maqasid, sehingga hukum Islam kerap dipersepsikan
kaku dan kurang adaptif. Fenomena seperti perkawinan siri, perkawinan anak,
ketimpangan dalam pembagian waris, serta resistensi terhadap pencatatan hukum
mencerminkan rendahnya kesadaran maqasid di kalangan masyarakat. Oleh sebab
itu, revitalisasi pendidikan hukum Islam berbasis maqasid menjadi kebutuhan
mendesak agar umat memahami hukum bukan sekadar kumpulan aturan,
melainkan sebagai sistem nilai yang bertujuan menegakkan keadilan, menjaga
martabat manusia, dan mewujudkan kemaslahatan bersama. Secara keseluruhan,
penerapan maqasid al-syari’ah dalam hukum perkawinan dan kewarisan
merupakan bentuk aktualisasi nilai-nilai universal Islam yang menekankan
keseimbangan antara dimensi spiritual, moral, dan sosial. Maqasid menyediakan
kerangka rasional dan fleksibel untuk menjembatani teks keagamaan dengan
tuntutan zaman, sehingga hukum Islam tetap relevan, berkeadilan, dan membawa
rahmat bagi seluruh umat manusia. Integrasi maqasid ke dalam sistem hukum
nasional, pendidikan keagamaan, dan praktik sosial diharapkan menjadi fondasi
bagi terwujudnya masyarakat yang adil, harmonis, dan berkeadaban sesuai dengan
tujuan utama syariat Islam.

DAFTAR RUJUKAN

Abidin, N., & Shamsuddin, M. (2025). The Misconception of Early Marriage:
Reconciling Perspectives Through Magqasid al-Shariah. Jurnal Pengajian
Islam. https:/ /doi.org/10.53840/jpi.v18i1.343

Akmal, A. M., Mundzir, C., Asti, M. J., Abbas, R., & Mustafa, Z. A. (2024). Legal
Solutions for Domestic Violence in Unregistered Marriages in Indonesia:
Integrating Maqasid al-shari’ah. El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, 7(2), 768-
788.

Arifin, Z., & Mahmudi, Z. (2022). Mandatory Wills for Adultery Children, Analysis
of the Compilation of Islamic Law from the Perspective of Maqasid Syariah
Al-Syatibi. International Journal of Law and Society (IJLS), 1(1), 36-47.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4772

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.53840/jpi.v18i1.343

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Auda, ]. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems
Approach. London: International Institute of Islamic Thought (IIIT).

Fikri, M., et al. (2023). “Analisis Maqasid al-Syari’ah terhadap Pembagian Waris
Dua Banding Satu.” Bilancia: Jurnal Studi Islam dan Sosial, 4(3), 211-224. DOI:
10.51278 / bce.v4i3.1530.

Heriandita, S. M. P., Alwyni, F. F., Muttaqin, M. 1., & Hannase, M. (2025). The Role
of Islamic Inheritance Law with a Maqasid al-Shariah Approach in
Addressing the Challenges of Social Justice for Women. AJIS: Academic
Journal of Islamic Studies, 10(1), 231-252.

https:/ /doi.org/10.20414 / ujis.v27i1.708.

Ishaq, I, Badarussyamsi, B., Am, S., & Ridwan, M. (2023). Siri Marriage In The
Review of Islamic Law, Positive Law, Human Rights And Magqashid Al-
Syari'ah. Studi Multidisipliner: Jurnal Kajian = Keislaman.
https:/ /doi.org/10.24952 / multidisipliner.v10i2.9507

Jayusman, J., Fahimah, 1., & Hidayat, R. (2020). Kewarisan Beda Agama Dalam
Perspektif Magqasid Syari'ah. [jtimaiyya: Jurnal Pengembangan Masyarakat
Islam, 13(2), 161-184.

Khalim, A., Chailani, M., & Solakhudin, S. (2024). Relevansi Magashidu Shariah dan
Kompilasi Hukum Islam Dalam Pandangan Pernikahan Wanita Hamil di
Luar Nikah. Muhammadiyah Law Review.

Mahmudi, Z. (2018). The Status of Children Born Out of Wedlock in Indonesian
Context with Special Reference to Their Inheritance Right Perspective of
Magqasid Al-Shariah. , 113-117.

Muawwanabh, S. (2022). “Perkawinan Anak dalam Perspektif Maqasid al-Syari’ah.”
Magasid:  Jurnal Studi  Hukum  Islam, 7(2), 121-138. DOI:
10.30651/ mqsd.v7i2.2949.

Mutiara, S., Heriandita, P., Alwyni, F., Muttaqin, M., & Hannase, M. (2025). The
Role of Islamic Inheritance Law with a Magqasid al-Shariah Approach in
Addressing the Challenges of Social Justice for Women. AJIS: Academic
Journal of Islamic Studies. https:/ /doi.org/10.29240/ ajis.v10i1.11931

Najihatul Ulya. (2025). “Dispensasi Nikah dalam Perspektif Maqasid al-Syari’ah.”
Magasid:  Jurnal ~ Studi  Hukum  Islam,  14(3), 201-218. DOL
10.30651/mqsd.v14i3.28313.

Sarmadi, M. (2012). “Ahli Waris Pengganti dalam Perspektif Maqasid al-Syari’ah.”
Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 7(1), 55-67. DOI: 10.24090/ mnh.v7i1.577.

Solikin, N., & Wasik, M. (2023). The Construction of Family Law in the Compilation
of Islamic Law in Indonesia: A Review of John Rawls’s Concept of Justice and
Jasser Auda’s Maqashid al-Shari'a. Ulumuna.

Ubaidillah, U., Nurohman, D., Anshor, A., Baihaqi, W., & Kooria, M. (2024).
Substitute Heirs in Article 185 Compilation of Islamic Law Maqashid Shariah
Jaser Audah Perspective. YUDISIA : Jurnal Pemikiran Hukum dan Hukum
Islam.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4773

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.20414/ujis.v27i1.708
https://doi.org/10.24952/multidisipliner.v10i2.9507
https://doi.org/10.29240/ajis.v10i1.11931

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Zubaidah, N. (2019). “Perlindungan Perempuan dalam Perkawinan Perspektif
Magqasid al-Syari’ah.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 12(1), 45-60.
DOI: 10.14421/ahwal.2019.12102.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4774

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

