
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4759 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

 
 

Perkawinan dan Kewarisan dalam Perspektif Maqasid Al-Syari’ah: 
(Studi Kritis terhadap Praktik Masyarakat) 
 
Muhamad Fikri1, M.Rifki Alfa Rizki2, Alif Fazri Ramadhan3, Hikmatullah4 
Universitas Islam Negeri Sulthan Maulana Hasanuddin Banten, Indonesia 
Email Korespondens: muhamadfikri8803@gmail.com, mhmmdrifki1106@gmail.com, 
ralif5245@gmail.com, hikmatullah@uinbanten.ac.id  
 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 

Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 15 Januari 2026 
 

ABSTRACT  
Marriage and inheritance constitute two fundamental pillars within the Islamic legal 
system, functioning to uphold the social, moral, and economic order of the community. These 
institutions operate not only on a normative level but also serve as mechanisms for achieving 
the objectives of Islamic law (maqāṣid al-syarīʿah), which encompass the protection of 
religion, life, intellect, lineage, and property. This study aims to examine the concepts of 
marriage and inheritance from the perspective of maqāṣid al-syarīʿah and to conduct a critical 
analysis of social practices within society, which in many instances do not fully reflect the 
beneficial values intended by Sharia. The research method employed is normative legal 
research with a descriptive qualitative approach, involving an examination of statutory 
regulations, Islamic legal literature, and the evolving realities of social practices. The 
findings indicate that maqāṣid al-syarīʿah positions marriage as a primary instrument for 
protecting lineage and preserving human dignity. Practices such as unregistered marriages, 
child marriages, and polygamy conducted without adherence to the principle of justice are 
deemed inconsistent with maqāṣid, as they potentially lead to detrimental social 
consequences. In the realm of inheritance, the maqāṣid approach emphasizes the importance 
of substantive justice and a balance between individual rights and social responsibilities, 
beyond mere nominal equality. The distribution of inheritance should be directed towards 
the welfare of the family and the protection of vulnerable groups, particularly women and 
children. This study also identifies a gap between legal ideals and social practices, stemming 
from a limited public understanding of maqāṣid al-syarīʿah. Therefore, strengthening the 
integration of maqāṣid into the Islamic legal system and education is a strategic step towards 
realizing a legal framework that is just, contextual, and oriented towards the public interest. 
Keywords: Maqāṣid Al-Syarīʿah, Marriage, Inheritance, Welfare, Social Justice. 

 
ABSTRAK 
Perkawinan dan kewarisan merupakan dua pilar penting dalam sistem hukum Islam yang 
berfungsi menjaga keteraturan sosial, moral, dan ekonomi umat. Kedua institusi ini tidak 
hanya beroperasi pada tataran normatif, tetapi juga berperan sebagai sarana pencapaian 
tujuan syariat Islam (maqāṣid al-syarī‘ah), yang meliputi perlindungan terhadap agama, 
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Penelitian ini bertujuan mengkaji konsep perkawinan dan 
kewarisan dalam perspektif maqāṣid al-syarī‘ah serta melakukan analisis kritis terhadap 
praktik sosial masyarakat yang dalam banyak kasus belum sepenuhnya mencerminkan nilai-
nilai kemaslahatan syariat. Metode penelitian yang digunakan adalah yuridis normatif 
dengan pendekatan kualitatif deskriptif, melalui telaah terhadap peraturan perundang-

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1. 3887          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:muhamadfikri8803@gmail.com
mailto:mhmmdrifki1106@gmail.com
mailto:ralif5245@gmail.com
mailto:hikmatullah@uinbanten.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.%203887


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4760 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

undangan, literatur hukum Islam, serta realitas praktik sosial yang berkembang di 
masyarakat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa maqāṣid al-syarī‘ah memposisikan 
perkawinan sebagai instrumen utama dalam melindungi keberlanjutan keturunan dan 
menjaga martabat manusia. Praktik-praktik seperti perkawinan siri, perkawinan usia anak, 
dan poligami yang dijalankan tanpa prinsip keadilan dinilai bertentangan dengan maqāṣid 
karena berpotensi menimbulkan dampak sosial yang merugikan. Dalam bidang kewarisan, 
pendekatan maqāṣid menekankan pentingnya keadilan substantif serta keseimbangan antara 
hak dan tanggung jawab sosial, bukan sekadar kesetaraan nominal. Pembagian harta 
warisan harus diarahkan pada kemaslahatan keluarga dan perlindungan terhadap kelompok 
rentan, khususnya perempuan dan anak. Kajian ini juga menemukan adanya kesenjangan 
antara idealitas hukum dan praktik sosial yang disebabkan oleh rendahnya pemahaman 
masyarakat terhadap maqāṣid al-syarī‘ah. Oleh karena itu, penguatan integrasi maqāṣid 
dalam sistem hukum dan pendidikan Islam menjadi langkah strategis untuk mewujudkan 
hukum yang berkeadilan, kontekstual, dan berorientasi pada kepentingan publik. 
Kata Kunci: Maqāṣid Al-Syarī‘ah, Perkawinan, Kewarisan, Kemaslahatan, Keadilan Sosial. 
 
PENDAHULUAN 

Perkawinan dan kewarisan menempati posisi sentral dalam sistem hukum 
Islam karena keduanya berfungsi sebagai pilar utama dalam membangun tatanan 
sosial umat. Tidak sebatas mengatur relasi personal, kedua institusi tersebut juga 
menjadi instrumen untuk merealisasikan tujuan fundamental syariah, yaitu 
perlindungan terhadap agama, kehidupan, akal, keturunan, dan harta yang dikenal 
sebagai al-daruriyyat al-khams. Di tengah dinamika masyarakat modern, praktik 
perkawinan dan pembagian harta waris kerap dihadapkan pada ketegangan antara 
ketentuan fikih klasik dan perubahan realitas sosial yang terus berkembang. Kondisi 
ini menuntut adanya kajian kritis berbasis maqasid al-syari’ah agar praktik-praktik 
tersebut tetap mencerminkan prinsip kemaslahatan dan keadilan sosial sebagaimana 
dikehendaki oleh syariah (Solikin & Wasik, 2023). 

Pendekatan maqasid al-syari’ah membuka ruang pemahaman hukum Islam 
yang lebih luwes dan progresif, tidak terjebak pada penafsiran tekstual semata, 
melainkan responsif terhadap konteks sosial. Dalam ranah perkawinan, maqasid 
menegaskan pentingnya menjunjung nilai kemaslahatan, keadilan, serta 
perlindungan terhadap martabat manusia. Salah satu contohnya adalah praktik 
perkawinan siri yang secara keagamaan dianggap sah, namun dalam realitas sosial 
kerap memunculkan berbagai persoalan hukum dan sosial apabila tidak memiliki 
pengakuan negara (Ishaq & Badarussyamsi, 2023). Oleh karena itu, maqasid al-
syari’ah dapat difungsikan sebagai kerangka evaluatif dalam menilai praktik 
tersebut. 

Dalam bidang kewarisan, maqasid al-syari’ah berperan sebagai landasan 
normatif untuk menjamin pembagian harta yang berkeadilan dan menghindarkan 
terjadinya ketimpangan, khususnya terkait relasi gender. Sejumlah studi 
menunjukkan bahwa praktik pewarisan dalam masyarakat Muslim sering kali 
belum sepenuhnya merefleksikan keadilan sosial bagi perempuan akibat kuatnya 
pengaruh budaya patriarki. Melalui pendekatan maqasid, dimungkinkan adanya 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4761 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

penafsiran ulang terhadap hukum waris agar lebih berorientasi pada nilai 
kemaslahatan dan kesetaraan sosial (Heriandita, 2025). 

Lebih lanjut, maqasid al-syari’ah juga relevan digunakan untuk menilai 
interaksi antara hukum Islam dan hukum adat yang berkembang di masyarakat. 
Beberapa praktik lokal, seperti beseang atau perceraian adat dalam komunitas Sasak, 
kerap menimbulkan persoalan karena bertentangan dengan prinsip keadilan dan 
perlindungan hak individu sebagaimana ditekankan dalam maqasid al-syari’ah 
(Azhari & Nasution, 2024). Dengan menggunakan perspektif maqasid, penelitian ini 
berupaya menelaah secara kritis sejauh mana praktik perkawinan dan kewarisan 
yang berlangsung di masyarakat telah sejalan dengan nilai-nilai esensial syariah. 
Dalam hal ini, maqasid tidak hanya dipahami sebagai teori hukum semata, tetapi 
juga sebagai kerangka etika sosial yang dapat digunakan untuk mengevaluasi 
kebijakan hukum, sistem hukum positif, serta praktik budaya dalam bingkai 
keadilan dan kemaslahatan publik (Abidin & Shamsuddin, 2025). 

Urgensi penelitian ini semakin menguat seiring dengan pesatnya perubahan 
sosial dan hukum di Indonesia. Berbagai persoalan dalam praktik perkawinan dan 
kewarisan membutuhkan pendekatan yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga 
substantif. Penerapan maqasid sebagai pendekatan hermeneutis dalam analisis 
hukum Islam dinilai mampu menjembatani ketegangan antara nilai tradisi dan 
tuntutan modernitas, sekaligus menjaga relevansi hukum Islam dalam konteks 
kekinian (Mahmudi, 2018). 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menyajikan pemaparan 
normatif mengenai hukum perkawinan dan kewarisan, tetapi juga menghadirkan 
analisis kritis terhadap praktik sosial yang berkembang di masyarakat. Kajian ini 
diharapkan dapat memperkaya diskursus pembaruan hukum Islam berbasis 
maqasid al-syari’ah serta berkontribusi dalam membangun kerangka hukum Islam 
yang lebih adil, inklusif, dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat Muslim 
kontemporer. 

 
METODE 

Penelitian ini menggunakan metode yuridis normatif, yaitu suatu pendekatan 
penelitian hukum yang menitikberatkan pada kajian terhadap norma-norma hukum 
positif, prinsip-prinsip syariah, serta doktrin hukum yang berkembang dalam 
literatur. Pendekatan ini digunakan untuk menganalisis konsep perkawinan dan 
kewarisan dalam perspektif Maqasid al-Syari’ah, dengan fokus pada bagaimana 
prinsip-prinsip kemaslahatan, keadilan, dan perlindungan hak-hak individu 
diimplementasikan dalam praktik masyarakat. Data penelitian diperoleh melalui 
studi kepustakaan (library research), yakni dengan mengumpulkan bahan hukum 
primer, sekunder, dan tersier. Bahan hukum primer mencakup peraturan 
perundang-undangan yang relevan seperti Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 
tentang Perkawinan, Kompilasi Hukum Islam (KHI), serta dalil-dalil Al-Qur’an dan 
Hadis yang berkaitan dengan perkawinan dan kewarisan. Bahan hukum sekunder 
meliputi literatur ilmiah, jurnal, buku, dan karya ilmiah para ahli hukum Islam yang 
membahas Maqasid al-Syari’ah dan penerapannya dalam hukum keluarga Islam. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4762 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

Sementara bahan hukum tersier digunakan untuk memperkuat analisis melalui 
kamus hukum, ensiklopedia Islam, dan sumber-sumber pendukung lainnya. 
Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode analisis kualitatif deskriptif, 
yakni dengan mendeskripsikan, menginterpretasikan, serta mengkritisi data hukum 
yang telah dikumpulkan untuk menemukan relevansi antara norma-norma hukum 
Islam dengan praktik sosial yang terjadi di masyarakat. Pendekatan ini juga bersifat 
kritis dan evaluatif, karena tidak hanya memaparkan teks hukum secara normatif, 
tetapi juga menilai sejauh mana praktik masyarakat dalam bidang perkawinan dan 
kewarisan sejalan atau menyimpang dari tujuan-tujuan utama syariat Islam (maqasid 
al-syari’ah). Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 
pemahaman yang komprehensif mengenai hubungan antara norma hukum Islam 
dan realitas sosial masyarakat Muslim Indonesia. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Perkawinan Dalam Perspektif Maqasid Al-Syari’ah 

Dalam ajaran Islam, perkawinan (nikah) tidak dipahami semata-mata sebagai 
perjanjian hukum formal, melainkan sebagai ikatan moral dan sosial yang memiliki 
fungsi strategis dalam menjaga keberlanjutan generasi serta martabat kemanusiaan 
(ḥifẓ al-nasl). Melalui institusi perkawinan, Islam mengarahkan terbentuknya 
kehidupan keluarga yang dilandasi ketenangan (sakinah), kasih sayang 
(mawaddah), dan cinta penuh rahmat (rahmah). 

Ditinjau dari kerangka maqāṣid al-syarī‘ah, pengaturan hukum perkawinan 
bertujuan melindungi lima unsur pokok kehidupan manusia, yaitu agama, jiwa, 
akal, keturunan, dan harta. Oleh karena itu, perkawinan tidak dapat dipandang 
sebagai persoalan privat semata, melainkan memiliki implikasi sosial yang luas 
dalam menjaga ketertiban dan stabilitas masyarakat secara keseluruhan (Auda, 
2008). 

Dalam kerangka maqāṣid al-syarī‘ah, perkawinan diposisikan sebagai sarana 
utama perlindungan keturunan (ḥifẓ al-nasl), yaitu menjaga keberlanjutan generasi 
yang sah serta bermartabat. Oleh sebab itu, setiap regulasi dan praktik yang 
menopang kehormatan, ketahanan, dan stabilitas keluarga dipandang sebagai 
bagian integral dari tujuan pokok syariat (Muawwanah, 2022). 

Sebaliknya, pelaksanaan perkawinan yang mengabaikan perspektif maqāṣid 
berpotensi melahirkan berbagai persoalan sosial. Salah satu contohnya adalah 
praktik perkawinan usia dini yang dilakukan tanpa kesiapan psikologis dan 
ekonomi yang memadai, sehingga berisiko melanggar prinsip perlindungan jiwa 
(ḥifẓ al-nafs) dan perlindungan akal (ḥifẓ al-‘aql). 

Hakikat pernikahan dalam Islam adalah sebuah ikatan sakral yang menuntut 
kesungguhan komitmen moral dan tanggung jawab sosial dari kedua pasangan. 
Dalam perspektif maqasid, keabsahan suatu perkawinan tidak hanya diukur dari 
terpenuhinya rukun dan syarat fikih, tetapi juga dari sejauh mana perkawinan 
tersebut mampu menjaga martabat manusia dan menghadirkan ketenteraman 
dalam kehidupan rumah tangga. Oleh sebab itu, praktik akad nikah yang tidak 
disertai pencatatan resmi berpotensi menimbulkan berbagai persoalan hukum dan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4763 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

sosial yang bertentangan dengan tujuan perlindungan jiwa dan keturunan dalam 
maqasid al-syari’ah. 

Fenomena nikah siri yang masih ditemukan di Indonesia menunjukkan 
adanya jarak antara praktik sosial dan nilai-nilai maqasid. Walaupun secara 
keagamaan dianggap sah, perkawinan yang tidak tercatat seringkali menimbulkan 
ketidakpastian hukum, terutama bagi perempuan dan anak. Dalam kerangka 
maqasid, praktik ini dinilai problematis karena bertentangan dengan prinsip 
perlindungan jiwa (hifzh al-nafs) dan keturunan (hifzh al-nasl), mengingat anak yang 
lahir dari perkawinan tersebut berpotensi kehilangan kejelasan status hukum dan 
hak-hak sipilnya. 

Selain nikah siri, praktik poligami juga perlu dianalisis secara kritis melalui 
pendekatan maqasid. Secara normatif, Islam memang memberikan ruang bagi 
poligami dengan syarat utama adanya keadilan. Namun dalam kenyataan sosial, 
poligami tidak jarang melahirkan ketimpangan dan penderitaan, khususnya bagi 
perempuan. Dalam perspektif maqasid, prinsip keadilan (al-‘adl) menjadi tolok ukur 
utama. Apabila poligami justru memicu ketidakstabilan rumah tangga dan tekanan 
psikologis, maka praktik tersebut bertentangan dengan tujuan syariah yang 
menekankan kemaslahatan dan keadilan (Auda, 2008). 

Isu perkawinan usia dini juga menjadi persoalan krusial yang menuntut 
pembacaan ulang berbasis maqasid. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa 
pernikahan pada usia anak membawa dampak serius terhadap kesehatan, 
pendidikan, dan masa depan anak, khususnya perempuan. Dalam kerangka 
maqasid, praktik ini bertentangan dengan perlindungan akal (hifzh al-‘aql) dan jiwa 
(hifzh al-nafs), karena menghambat perkembangan intelektual sekaligus 
membahayakan keselamatan fisik. Abidin dan Shamsuddin (2025) menekankan 
bahwa peninjauan kembali batas usia perkawinan berdasarkan maqasid merupakan 
bentuk konkret perlindungan hak anak dalam perspektif syariah yang berorientasi 
kemanusiaan (Abidin & Shamsuddin, 2025). 

Implementasi maqasid al-syari’ah dalam regulasi nasional dapat dilihat dari 
perubahan Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan menjadi 
Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019, yang menetapkan batas usia minimal 
perkawinan 19 tahun bagi laki-laki dan perempuan. Kebijakan ini mencerminkan 
penerapan prinsip maslahah mursalah, yakni pertimbangan kemaslahatan yang 
meskipun tidak disebutkan secara eksplisit dalam nash, namun sangat relevan untuk 
menjamin keadilan dan perlindungan sosial. 

Prinsip kesetaraan gender dalam kehidupan perkawinan juga merupakan 
bagian yang tidak terpisahkan dari maqasid al-syari’ah. Islam memandang suami 
dan istri sebagai mitra yang memiliki hak dan kewajiban secara seimbang dan saling 
melengkapi. Dalam maqasid, relasi perkawinan dibangun atas dasar mu‘asyarah bil 
ma‘ruf dan semangat ta‘awun. Oleh karena itu, segala bentuk kekerasan dalam rumah 
tangga bertentangan dengan tujuan syariah karena merusak nilai ketenangan, kasih 
sayang, dan keharmonisan yang menjadi cita-cita perkawinan. 

Di tengah masyarakat modern, tantangan terhadap implementasi maqasid 
dalam perkawinan semakin kompleks, terutama akibat menguatnya individualisme 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4764 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

dan melemahnya tanggung jawab keluarga. Tidak sedikit pasangan yang 
memandang pernikahan semata sebagai kontrak temporal, bukan sebagai ikatan 
spiritual dan sosial. Kondisi ini menegaskan pentingnya penguatan perspektif 
maqasid dalam pendidikan pranikah agar generasi muda memahami perkawinan 
sebagai ibadah sekaligus tanggung jawab sosial. 

Selain itu, persoalan hak reproduksi dan perencanaan keluarga juga menjadi 
bagian penting dalam diskursus maqasid. Prinsip hifzh al-nasl menekankan 
pentingnya menjaga kualitas keturunan, termasuk melalui pengaturan jarak 
kelahiran dan perlindungan kesehatan ibu. Dalam konteks ini, kebijakan keluarga 
berencana yang sejalan dengan maqasid dapat dipandang sebagai instrumen 
strategis untuk mewujudkan kesejahteraan keluarga Muslim. 

Perubahan sosial dan ekonomi turut melahirkan pola keluarga baru, seperti 
meningkatnya peran perempuan sebagai pekerja. Dalam perspektif maqasid al-
syari’ah, kondisi tersebut tidak bertentangan dengan ajaran Islam selama tetap 
menjaga keharmonisan rumah tangga dan keadilan dalam pembagian peran. 
Dengan demikian, maqasid berfungsi sebagai pedoman yang dinamis, 
memungkinkan hukum Islam beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa 
kehilangan esensi nilai-nilai ilahiah yang menjadi fondasinya. 

 
Kewarisan Dalam Perspektif Maqasid Al-Syari’ah 

Hukum kewarisan Islam dirumuskan secara rinci dalam Al-Qur’an, 
khususnya pada Surah An-Nisā’ ayat 11, 12, dan 176. Ketentuan-ketentuan tersebut 
menegaskan pembagian hak waris secara proporsional di antara para ahli waris. 
Namun demikian, pemaknaan terhadap ayat-ayat kewarisan tidak dapat dilepaskan 
dari orientasi maqāṣid al-syarī‘ah, yakni menjaga keseimbangan ekonomi keluarga 
serta menjamin keadilan antargenerasi (Sarmadi, 2012). 

Dalam perspektif maqāṣid, hukum waris bertujuan melindungi harta agar 
tidak terakumulasi pada satu pihak tertentu (ḥifẓ al-māl), sekaligus memastikan 
keberlanjutan keturunan yang adil dan terjamin (ḥifẓ al-nasl). Atas dasar tersebut, 
sistem kewarisan Islam secara tegas menolak pola pewarisan sepihak sebagaimana 
lazim terjadi pada masyarakat pra-Islam. 

Pembagian warisan dengan komposisi dua banding satu antara laki-laki dan 
perempuan tidak dapat dipahami sebagai bentuk ketidakadilan gender. Sebaliknya, 
ketentuan ini merupakan bagian dari struktur tanggung jawab sosial yang berbeda, 
di mana laki-laki dibebani kewajiban nafkah terhadap keluarga. Dengan demikian, 
pembagian tersebut diarahkan untuk menciptakan keseimbangan fungsional dalam 
kehidupan keluarga (Fikri et al., 2023). 

Dalam kerangka maqāṣid, konsep keadilan tidak diukur dari kesamaan 
nominal semata, melainkan dari kesesuaian antara hak dan tanggung jawab. Oleh 
karena itu, maqāṣid berperan sebagai jembatan konseptual antara teks normatif dan 
konteks sosial, sehingga distribusi harta dapat benar-benar mencerminkan 
kemaslahatan keluarga secara menyeluruh (Auda, 2008). 

Meskipun demikian, realitas sosial menunjukkan bahwa praktik kewarisan di 
masyarakat kerap menyimpang dari ketentuan tersebut. Tidak sedikit keluarga 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4765 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

Muslim di Indonesia yang memilih membagi warisan berdasarkan kesepakatan adat 
atau musyawarah keluarga dengan alasan keadilan, alih-alih merujuk langsung 
pada hukum waris Islam. Kondisi ini memunculkan ketegangan antara nilai 
maqāṣid dan praktik sosial yang berkembang. 

Dalam analisis maqāṣid, praktik semacam ini masih dapat ditoleransi 
sepanjang tidak menimbulkan mafsadah atau dampak sosial yang merugikan. 
Misalnya, apabila pembagian dilakukan atas dasar kesepakatan seluruh ahli waris 
dan tidak menghilangkan hak pihak yang lemah, khususnya perempuan, maka 
praktik tersebut dapat dikategorikan sebagai maṣlaḥah mursalah (Sarmadi, 2012). 

Dalam perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, penetapan batas usia minimal 
perkawinan merupakan kebijakan yang selaras dengan prinsip kemaslahatan. 
Temuan Najihatul Ulya (2025) menunjukkan bahwa peningkatan usia nikah di 
Indonesia berkontribusi positif terhadap kesehatan ibu serta ketahanan dan stabilitas 
rumah tangga, sehingga kebijakan tersebut memiliki legitimasi maqāṣid yang kuat. 

Dengan demikian, pengaturan usia minimal perkawinan tidak dapat 
dipahami sebagai bentuk penyimpangan dari syariat, melainkan sebagai 
implementasi maqāṣid dalam rangka melindungi hak anak dan perempuan dari 
berbagai risiko sosial, kesehatan, dan psikologis. 

Selain aspek usia, pencatatan perkawinan juga memiliki posisi strategis 
dalam kerangka maqāṣid al-syarī‘ah. Pencatatan tidak semata-mata berfungsi 
sebagai administrasi negara, melainkan sebagai instrumen perlindungan hak hukum 
istri, anak, serta kepastian hak waris di masa mendatang (Zubaidah, 2019). 

Dalam pendekatan maqāṣid, pencatatan perkawinan termasuk dalam upaya 
perlindungan harta (ḥifẓ al-māl) dan perlindungan keturunan (ḥifẓ al-nasl), karena 
keberadaan bukti hukum yang sah menjamin terpenuhinya hak-hak keperdataan 
keluarga. Oleh sebab itu, praktik perkawinan siri yang tidak tercatat kerap 
dipandang bertentangan dengan tujuan syariat. 

Penelitian Zubaidah (2019) memperkuat pandangan tersebut dengan 
menunjukkan bahwa pencatatan perkawinan secara signifikan meningkatkan 
perlindungan hukum bagi perempuan, khususnya dalam perkara perceraian dan 
pembagian harta bersama. 

Maqāṣid al-syarī‘ah juga menekankan pentingnya persetujuan dan 
kesetaraan dalam perkawinan. Dalam kerangka perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs) dan 
perlindungan akal (ḥifẓ al-‘aql), segala bentuk pemaksaan dalam pernikahan tidak 
dapat dibenarkan, karena bertentangan dengan kemaslahatan psikologis dan 
rasional individu. 

Praktik pernikahan paksa yang masih dijumpai di sejumlah daerah, 
meskipun sering dilegitimasi sebagai tradisi, secara substantif bertentangan dengan 
maqāṣid. Pemaksaan tersebut menghilangkan hak kebebasan individu dalam 
menentukan pasangan hidup, padahal kebebasan memilih merupakan bagian dari 
martabat kemanusiaan (karāmah insāniyyah) yang dijunjung tinggi oleh syariat. 

Dalam konteks Indonesia, fenomena dispensasi nikah mencerminkan tarik-
menarik antara hukum Islam, adat, dan regulasi negara. Pendekatan maqāṣid 
menegaskan bahwa dispensasi nikah hanya dapat dibenarkan apabila benar-benar 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4766 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

menghadirkan kemaslahatan yang nyata dan terukur, bukan sekadar sarana 
pembenaran praktik sosial yang berisiko (Najihatul Ulya, 2025). 

Oleh karena itu, perkawinan dalam perspektif maqāṣid tidak cukup dipahami 
dari sisi legal-formal semata, melainkan harus dinilai berdasarkan nilai-nilai 
substansial yang hendak dijaga, seperti kesejahteraan keluarga, perlindungan anak, 
dan kehormatan pasangan. 

Selain usia, maqāṣid juga menekankan pentingnya kesiapan psikologis dan 
ekonomi calon pasangan. Tanpa kesiapan tersebut, perkawinan berpotensi 
melahirkan mafsadah berupa kekerasan dalam rumah tangga, perceraian dini, serta 
pengabaian hak-hak anak. 

Muawwanah (2022) menegaskan bahwa kedewasaan perkawinan dalam 
kerangka maqāṣid tidak semata-mata ditentukan oleh angka usia, melainkan oleh 
kesiapan mental, sosial, dan emosional. Pandangan ini menunjukkan fleksibilitas 
maqāṣid dalam merespons dinamika sosial masyarakat modern. Lebih lanjut, 
maqāṣid memandang pendidikan sebagai bagian integral dari kesiapan menuju 
perkawinan. Prinsip perlindungan akal (ḥifẓ al-‘aql) menuntut agar calon suami dan 
istri memiliki pemahaman rasional mengenai tanggung jawab dan peran dalam 
kehidupan rumah tangga. Atas dasar tersebut, penyelenggaraan pendidikan pra-
nikah oleh lembaga keagamaan maupun pemerintah dapat dipahami sebagai bentuk 
aktualisasi maqāṣid kontemporer, karena bertujuan mencegah konflik keluarga, 
menekan angka perceraian, dan melindungi hak-hak anggota keluarga. 

Dalam hal relasi hak dan kewajiban, maqāṣid mengajarkan bahwa kesetaraan 
dalam perkawinan tidak berarti meniadakan peran masing-masing pihak, 
melainkan membagi fungsi secara adil sesuai dengan prinsip kemaslahatan. 
Keadilan rumah tangga menurut maqāṣid harus diwujudkan melalui semangat 
ta‘āwun (saling menolong) dan musyawarah, bukan dominasi sepihak. 

Dengan demikian, relasi ideal suami-istri dalam perspektif maqāṣid adalah 
kemitraan spiritual dan sosial yang saling melindungi dan menguatkan, 
sebagaimana digambarkan dalam Al-Qur’an: “Mereka adalah pakaian bagimu dan 
kamu pun pakaian bagi mereka” (QS. al-Baqarah: 187). 

Dalam kerangka maqāṣid pula, perkawinan berfungsi menjaga agama (ḥifẓ 
al-dīn), karena keluarga merupakan ruang utama pembentukan moral dan 
internalisasi nilai-nilai spiritual bagi generasi berikutnya. Oleh sebab itu, 
perkawinan yang dilepaskan dari nilai-nilai keagamaan atau semata-mata 
berorientasi material bertentangan dengan tujuan spiritual syariat dan esensi 
maqāṣid al-syarī‘ah. 

Hukum kewarisan dalam Islam memiliki peran strategis dalam menciptakan 
keadilan sosial serta memastikan distribusi kekayaan berjalan secara seimbang di 
tengah masyarakat. Dalam perspektif maqasid al-syari’ah, tujuan utama pengaturan 
waris adalah menjaga keberlangsungan harta (hifzh al-mal) dan kelestarian 
keturunan (hifzh al-nasl). Heriandita (2025) menegaskan bahwa hukum waris yang 
berlandaskan maqasid tidak semata-mata berkutat pada pembagian numerik, 
melainkan berorientasi pada penegakan keadilan substantif bagi seluruh ahli waris 
(Heriandita, 2025). 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4767 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

Ketentuan klasik faraid yang menetapkan bagian laki-laki dua kali lebih besar 
dibanding perempuan perlu dipahami melalui kerangka rasionalitas maqasid. Pada 
konteks historis awal Islam, aturan tersebut didasarkan pada tanggung jawab 
ekonomi laki-laki sebagai penanggung nafkah keluarga. Namun, dalam realitas 
masyarakat modern di mana perempuan juga berperan aktif sebagai pencari nafkah, 
pendekatan maqasid membuka ruang penafsiran yang lebih kontekstual guna 
mewujudkan keadilan yang proporsional dan relevan. 

Praktik kewarisan di Indonesia menunjukkan adanya variasi dan fleksibilitas 
yang dipengaruhi oleh nilai sosial dan budaya lokal. Salah satu contohnya adalah 
masyarakat Minangkabau yang menganut sistem matrilineal, di mana harta pusaka 
diwariskan melalui garis perempuan. Solikin dan Wasik (2023) menilai bahwa 
praktik ini tidak bertentangan dengan maqasid al-syari’ah, karena tujuan utamanya 
adalah menjaga stabilitas sosial, keberlanjutan keluarga, dan keharmonisan 
komunitas (Solikin & Wasik, 2023). 

Kajian-kajian kontemporer menunjukkan bahwa hukum kewarisan Islam 
mengandung dimensi sosial yang signifikan dalam mendorong pemerataan 
ekonomi. Keberadaan sistem pembagian warisan yang terstruktur dan jelas 
berkontribusi pada pengurangan potensi konflik antaranggota keluarga (Jayusman 
et al., 2024). 

Dalam perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, perlindungan terhadap harta (ḥifẓ al-
māl) tidak hanya berkaitan dengan distribusi yang adil, tetapi juga mencakup upaya 
pencegahan praktik penipuan dan manipulasi dalam proses pembagian warisan. 
Oleh karena itu, keterlibatan negara atau lembaga hukum Islam menjadi penting 
sebagai penjamin keadilan prosedural dan kepastian hukum. 

Dalam kerangka hukum positif Indonesia, Kompilasi Hukum Islam (KHI) 
Pasal 185 memperkenalkan konsep ahli waris pengganti, yaitu anak dari ahli waris 
yang telah meninggal dunia lebih dahulu. Meskipun konsep ini tidak ditemukan 
dalam literatur fikih klasik, pendekatan maqāṣid memberikan legitimasi normatif 
karena ketentuan tersebut berorientasi pada kemaslahatan sosial dan perlindungan 
hak generasi berikutnya (Sarmadi, 2012). 

Pendekatan maqāṣid juga membuka ruang bagi reinterpretasi hukum waris 
dalam menghadapi perkembangan kontemporer, seperti pengelolaan warisan 
digital, aset kripto, serta instrumen asuransi syariah. Seluruh bentuk kekayaan 
tersebut harus diarahkan agar tetap memenuhi prinsip perlindungan harta dan 
keadilan dalam lingkungan keluarga. 

Sejumlah ulama modern, di antaranya Jasser Auda dan Yusuf al-Qaradawi, 
menegaskan bahwa maqāṣid al-syarī‘ah tidak semata-mata berfungsi sebagai 
metode penafsiran teks, tetapi merupakan sistem nilai yang dinamis dalam 
memandu ijtihad menghadapi perubahan zaman (Auda, 2008). 

Atas dasar itu, pengembangan hukum kewarisan di era modern perlu 
diletakkan dalam kerangka maqāṣid agar tidak hanya berorientasi pada 
pemeliharaan teks normatif, tetapi juga mampu mewujudkan keadilan substantif 
sesuai dengan realitas sosial dan ekonomi masyarakat. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4768 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

Dalam kasus kewarisan anak angkat, misalnya, maqāṣid dapat dijadikan 
dasar untuk memberikan ruang melalui mekanisme hibah atau wasiat wajibah, 
tanpa harus menabrak prinsip-prinsip dasar hukum waris Islam (Zubaidah, 2019). 
Dengan demikian, maqāṣid al-syarī‘ah menyediakan kerangka rasional yang lentur 
dalam menjembatani prinsip-prinsip syariat dengan tuntutan keadilan sosial 
kontemporer. Pendekatan ini menjaga keseimbangan antara pemenuhan hak 
individu dan kepentingan keluarga secara kolektif. 

Praktik pengabaian hak perempuan dalam pembagian warisan yang masih 
terjadi di sebagian masyarakat merupakan bentuk penyimpangan dari nilai 
maqasid. Ketimpangan tersebut tidak hanya menciptakan ketidakadilan sosial, 
tetapi juga melemahkan posisi ekonomi perempuan dalam keluarga. Oleh karena 
itu, penguatan perspektif maqasid perlu dilakukan melalui pendidikan hukum 
Islam serta sosialisasi yang berkelanjutan di tingkat masyarakat. 

Hukum kewarisan Islam dituntut untuk bersifat adaptif terhadap perubahan 
sosial yang terus berlangsung. Dalam kondisi masyarakat modern yang lebih 
menekankan keadilan substantif daripada kepatuhan formal semata, maqasid al-
syari’ah dapat dijadikan dasar dalam merumuskan kebijakan waris yang responsif 
terhadap kebutuhan nyata dan solidaritas keluarga. 

Keadilan berbasis maqasid juga dapat diimplementasikan melalui kebijakan 
negara. Pemerintah memiliki peran strategis dalam mengatur mekanisme distribusi 
kekayaan yang lebih merata, seperti penguatan zakat produktif, hibah sosial, serta 
pengaturan wasiat wajibah, guna mencegah penumpukan kekayaan pada kelompok 
tertentu. Dengan demikian, maqasid berfungsi sebagai penghubung antara hukum 
Islam dan prinsip keadilan sosial kontemporer. 

Pada akhirnya, hukum kewarisan dalam perspektif maqasid tidak hanya 
bertujuan menghitung bagian harta, tetapi memastikan terciptanya keseimbangan 
spiritual, sosial, dan ekonomi dalam kehidupan masyarakat. Ketika maqasid 
ditegakkan secara konsisten, hukum waris akan berfungsi sebagai instrumen rahmat 
dan keadilan, bukan sebagai sumber konflik dalam keluarga. 

Secara keseluruhan, bagian ini menegaskan bahwa hukum waris Islam tetap 
relevan dan berkeadilan bagi masyarakat modern apabila dipahami dan diterapkan 
melalui perspektif maqāṣid, dengan pendekatan yang kontekstual, transparan, dan 
berorientasi pada kemaslahatan. 

 
Studi Kritis terhadap Praktik Masyarakat 

Walaupun maqāṣid al-syarī‘ah secara konseptual menempatkan 
kemaslahatan dan keadilan sebagai tujuan utama, realitas sosial menunjukkan 
adanya jarak yang cukup lebar antara idealitas normatif syariat dan praktik yang 
berkembang di tengah masyarakat. Kesenjangan ini umumnya disebabkan oleh cara 
pandang sebagian umat yang memahami hukum Islam sebatas aspek formal dan 
tekstual, tanpa menggali dimensi substantif dan tujuan moral yang 
melatarbelakanginya. 

Dalam berbagai kasus, penerapan hukum Islam cenderung dilakukan secara 
mekanis, tanpa mempertimbangkan orientasi etik dan sosialnya. Akibatnya, hukum 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4769 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

kehilangan fleksibilitas dan daya responsif dalam menghadapi perubahan serta 
kompleksitas masyarakat modern, sehingga tampak kaku dan kurang relevan 
(Auda, 2008). 

Fenomena perkawinan siri merupakan salah satu contoh konkret dari 
problem tersebut. Praktik ini kerap dilakukan dengan dalih efisiensi biaya atau 
penghindaran prosedur administratif, padahal pencatatan perkawinan merupakan 
instrumen hukum yang selaras dengan maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya dalam 
menjamin perlindungan hak-hak keluarga. 

Perkawinan yang tidak tercatat berpotensi melahirkan berbagai persoalan 
hukum dan sosial, seperti kesulitan pembuktian nasab anak, pengabaian hak nafkah 
istri, serta hilangnya kepastian hak waris. Kondisi ini secara jelas bertentangan 
dengan prinsip perlindungan keturunan (ḥifẓ al-nasl) dan perlindungan harta (ḥifẓ 
al-māl) (Zubaidah, 2019). Temuan empiris Zubaidah (2019) juga menunjukkan 
bahwa perempuan menjadi pihak yang paling dirugikan secara ekonomi dan sosial 
akibat tidak adanya pengakuan hukum dari negara. 

Dalam perspektif maqāṣid, pencatatan perkawinan merupakan keharusan 
normatif untuk menjaga kemaslahatan individu maupun masyarakat secara luas. 
Kewajiban ini menjadi bagian dari upaya sistematis dalam melindungi keberlanjutan 
keturunan dan stabilitas ekonomi keluarga. 

Permasalahan lain yang sering dijumpai adalah praktik perkawinan anak. 
Meskipun sebagian pihak menganggapnya sah secara agama, pendekatan maqāṣid 
menilai praktik tersebut sebagai pelanggaran terhadap perlindungan jiwa dan akal. 
Kajian Muawwanah (2022) menegaskan bahwa perkawinan usia dini berdampak 
negatif terhadap kesehatan reproduksi, keberlanjutan pendidikan, serta ketahanan 
keluarga, sehingga bertentangan dengan tujuan utama syariat. 

Dalam konteks Indonesia, mekanisme dispensasi kawin yang diberikan oleh 
pengadilan agama kerap disalahgunakan. Tidak sedikit permohonan yang 
dikabulkan tanpa mempertimbangkan aspek kesiapan psikologis, ekonomi, dan 
sosial anak secara komprehensif. Najihatul Ulya (2025) menegaskan bahwa 
dispensasi nikah seharusnya dibatasi pada kondisi darurat, bukan dijadikan sarana 
legalisasi praktik sosial yang berisiko tinggi. 

Ketika hukum Islam diterapkan tanpa kerangka maqāṣid, implikasi yang 
muncul justru berupa mafsadah atau kerusakan sosial, yang secara prinsip 
bertentangan dengan tujuan dasar syariat itu sendiri. Hal serupa juga tampak dalam 
praktik kewarisan, di mana pembagian harta sering kali dilakukan berdasarkan 
kebiasaan adat, seperti menyerahkan seluruh warisan kepada anak laki-laki tertua 
atau membaginya secara merata tanpa merujuk ketentuan syariat. 

Padahal, hukum waris Islam tidak hanya berfungsi mengatur distribusi harta, 
melainkan juga bertujuan menjaga keseimbangan sosial dan ekonomi dalam 
keluarga. Penyimpangan dari ketentuan tersebut berpotensi melahirkan 
ketidakadilan struktural dan konflik internal. Penelitian Sarmadi (2012) 
menunjukkan bahwa pembagian warisan berbasis adat yang mengabaikan maqāṣid 
sering memicu sengketa keluarga dan mengesampingkan hak perempuan. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4770 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

Sebagian masyarakat beranggapan bahwa pembagian warisan secara sama 
rata lebih mencerminkan keadilan. Namun, dalam perspektif maqāṣid, keadilan 
tidak diukur dari kesetaraan nominal, melainkan dari kesesuaian dengan tanggung 
jawab sosial serta kemanfaatan yang dihasilkan. Dengan demikian, keadilan harus 
dipahami secara kontekstual, yakni setiap individu memperoleh hak sesuai dengan 
peran dan kebutuhannya dalam sistem keluarga. 

Penyimpangan lain terlihat dalam penolakan terhadap konsep ahli waris 
pengganti. Sebagian kalangan menganggap konsep ini tidak memiliki legitimasi 
tekstual klasik, padahal maqāṣid justru mendukung penerapannya demi menjamin 
kesejahteraan cucu yatim. Sarmadi (2012) menjelaskan bahwa keberadaan ahli waris 
pengganti dalam Kompilasi Hukum Islam merupakan bentuk ijtihad maqāṣid yang 
sejalan dengan prinsip perlindungan keturunan dan harta. 

Dalam praktik pembagian warisan antara anak laki-laki dan perempuan, 
sering muncul anggapan bahwa perempuan dirugikan. Padahal, dalam kerangka 
maqāṣid, perbandingan dua banding satu tidak dimaksudkan sebagai bentuk 
diskriminasi, melainkan mekanisme keseimbangan sosial dan ekonomi keluarga 
yang mempertimbangkan tanggung jawab nafkah (Fikri et al., 2023). 

Kesenjangan antara teks normatif dan praktik sosial semakin diperparah oleh 
rendahnya literasi maqāṣid di kalangan masyarakat. Hukum Islam kerap dijalankan 
secara simbolik tanpa pemahaman filosofis yang memadai. Oleh karena itu, 
penguatan pendidikan hukum Islam berbasis maqāṣid menjadi kebutuhan 
mendesak agar umat memahami bahwa tujuan syariat tidak sekadar mengatur 
perilaku, tetapi membangun kemaslahatan kolektif. 

Dalam bidang perkawinan, penyimpangan juga terlihat pada praktik 
poligami yang dilakukan tanpa memenuhi standar keadilan dan kesejahteraan. 
Maqāṣid tidak menolak poligami secara absolut, tetapi membatasinya pada kondisi 
tertentu di mana maslahat lebih dominan daripada mafsadah. Namun, realitas 
menunjukkan bahwa praktik poligami sering kali menimbulkan ketidakadilan bagi 
perempuan dan anak, sehingga diperlukan kontrol hukum dan sosial yang ketat 
(Zubaidah, 2019). 

Di sisi lain, meningkatnya angka perceraian di masyarakat modern juga 
mencerminkan kegagalan memahami tujuan maqāṣid perkawinan, yaitu 
membangun keluarga yang harmonis dan penuh kasih. Perceraian yang dilakukan 
tanpa pertimbangan maqāṣid berpotensi menimbulkan penderitaan bagi anak dan 
instabilitas sosial, yang bertentangan dengan prinsip perlindungan jiwa dan 
keturunan. 

Oleh karena itu, pendekatan maqāṣid mendorong penguatan mekanisme 
mediasi dan edukasi pra-perceraian agar keputusan diambil secara rasional dan 
berorientasi pada kemaslahatan keluarga. Selain itu, masih banyak masyarakat yang 
memandang hukum Islam tidak relevan dengan sistem negara modern, padahal 
maqāṣid justru memiliki kompatibilitas tinggi dengan prinsip hukum positif. 

Harmonisasi antara hukum Islam dan hukum nasional dapat dicapai dengan 
menjadikan maqāṣid sebagai dasar perumusan kebijakan, karena maqāṣid 
menekankan keadilan dan perlindungan hak asasi manusia. Hal ini tercermin dalam 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4771 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

Undang-Undang Perkawinan Nomor 16 Tahun 2019 yang menaikkan batas usia 
minimal menikah, yang secara maqāṣid bertujuan melindungi jiwa dan akal anak. 

Demikian pula, kewajiban pencatatan perkawinan sejalan dengan maqāṣid 
karena menjamin kepastian hukum dan perlindungan hak seluruh pihak. Dalam 
konteks yang lebih luas, maqāṣid al-syarī‘ah dapat berfungsi sebagai instrumen 
kontrol moral dan hukum terhadap praktik sosial yang menyimpang dari nilai-nilai 
Islam. 

Dengan menjadikan maqāṣid sebagai kerangka berpikir, masyarakat akan 
lebih kritis dalam menilai apakah suatu praktik benar-benar menghadirkan 
kemaslahatan atau sekadar pembenaran budaya. Kesadaran ini juga mendorong 
lahirnya gerakan reformasi sosial berbasis nilai Islam yang rasional, seperti 
penolakan terhadap perkawinan anak, penguatan pendidikan keluarga sakinah, dan 
pemberdayaan ekonomi keluarga. 

Ulama kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi dan Jasser Auda menegaskan 
urgensi maqāṣid sebagai fondasi rekonstruksi hukum Islam di tengah dinamika 
modernitas (Auda, 2008). Dalam konteks Indonesia, maqāṣid berpotensi menjadi 
titik temu antara hukum adat, hukum nasional, dan hukum Islam tanpa 
menimbulkan konflik nilai. 

Dengan demikian, keseimbangan antara teks normatif dan maqāṣid 
merupakan kunci agar hukum Islam tetap relevan, aplikatif, dan tidak kehilangan 
dimensi spiritualnya. Integrasi maqāṣid ke dalam pendidikan hukum Islam, fatwa 
keagamaan, serta kebijakan publik menjadi langkah strategis agar masyarakat tidak 
hanya menjalankan hukum, tetapi juga memahami tujuan kemaslahatan yang ingin 
diwujudkan oleh syariat. Melalui pendekatan ini, hukum perkawinan dan 
kewarisan dapat diterapkan secara proporsional, adil, dan sesuai dengan tujuan 
utama syariat, yakni menghadirkan rahmat dan kesejahteraan bagi seluruh umat 
manusia. 

 
SIMPULAN  

Kesimpulan penelitian ini menunjukkan bahwa maqāṣid al-syarī‘ah memiliki 
peran yang sangat fundamental dalam menafsirkan dan mengaktualisasikan hukum 
Islam, khususnya dalam bidang perkawinan dan kewarisan. Pendekatan maqāṣid 
menegaskan bahwa tujuan utama syariat tidak berhenti pada pemenuhan aspek 
legal-formal, melainkan berorientasi pada perlindungan lima unsur pokok 
kehidupan manusia, yaitu agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), 
keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl). Dalam konteks perkawinan, maqāṣid 
memposisikan lembaga pernikahan sebagai sarana strategis untuk menjaga 
kehormatan individu, stabilitas sosial, serta keberlanjutan generasi. Perkawinan 
yang ideal tidak hanya memenuhi syarat sah secara fikih, tetapi juga harus mampu 
mewujudkan kemaslahatan bagi pasangan, anak, dan masyarakat secara luas. Oleh 
karena itu, praktik-praktik seperti perkawinan siri, perkawinan anak, maupun 
poligami yang dilakukan tanpa prinsip keadilan perlu dikaji ulang secara kritis 
karena berpotensi menimbulkan mafsadah dan bertentangan dengan tujuan utama 
syariat. Penerapan maqāṣid dalam kebijakan nasional, seperti peningkatan batas 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4772 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

usia minimal perkawinan dan kewajiban pencatatan pernikahan, merupakan bentuk 
konkret integrasi nilai-nilai kemaslahatan dalam hukum positif. Sementara itu, 
dalam bidang kewarisan, maqāṣid al-syarī‘ah mengarahkan agar pembagian harta 
dilakukan secara adil, proporsional, dan berorientasi pada kesejahteraan keluarga. 
Ketentuan faraid yang diatur dalam Al-Qur’an menegaskan prinsip keseimbangan 
antara hak dan tanggung jawab sosial, bukan sebagai bentuk diskriminasi. Dalam 
konteks kontemporer, maqāṣid membuka ruang ijtihad terhadap isu-isu baru seperti 
ahli waris pengganti, warisan digital, dan pemberdayaan ekonomi perempuan, 
selama tetap berlandaskan pada tujuan menjaga keadilan dan keseimbangan 
ekonomi keluarga. Dengan demikian, maqāṣid berfungsi sebagai dasar legitimasi 
moral bagi reinterpretasi hukum waris agar tetap relevan terhadap dinamika sosial 
modern. 

Kajian kritis terhadap praktik masyarakat menunjukkan adanya kesenjangan 
yang cukup signifikan antara idealitas normatif syariat dan realitas sosial. Berbagai 
praktik keagamaan masih dijalankan secara tekstual dan simbolik tanpa 
mempertimbangkan dimensi maqāṣid, sehingga hukum Islam kerap dipersepsikan 
kaku dan kurang adaptif. Fenomena seperti perkawinan siri, perkawinan anak, 
ketimpangan dalam pembagian waris, serta resistensi terhadap pencatatan hukum 
mencerminkan rendahnya kesadaran maqāṣid di kalangan masyarakat. Oleh sebab 
itu, revitalisasi pendidikan hukum Islam berbasis maqāṣid menjadi kebutuhan 
mendesak agar umat memahami hukum bukan sekadar kumpulan aturan, 
melainkan sebagai sistem nilai yang bertujuan menegakkan keadilan, menjaga 
martabat manusia, dan mewujudkan kemaslahatan bersama. Secara keseluruhan, 
penerapan maqāṣid al-syarī‘ah dalam hukum perkawinan dan kewarisan 
merupakan bentuk aktualisasi nilai-nilai universal Islam yang menekankan 
keseimbangan antara dimensi spiritual, moral, dan sosial. Maqāṣid menyediakan 
kerangka rasional dan fleksibel untuk menjembatani teks keagamaan dengan 
tuntutan zaman, sehingga hukum Islam tetap relevan, berkeadilan, dan membawa 
rahmat bagi seluruh umat manusia. Integrasi maqāṣid ke dalam sistem hukum 
nasional, pendidikan keagamaan, dan praktik sosial diharapkan menjadi fondasi 
bagi terwujudnya masyarakat yang adil, harmonis, dan berkeadaban sesuai dengan 
tujuan utama syariat Islam. 

 
DAFTAR RUJUKAN  
Abidin, N., & Shamsuddin, M. (2025). The Misconception of Early Marriage: 

Reconciling Perspectives Through Maqasid al-Shariah. Jurnal Pengajian 
Islam. https://doi.org/10.53840/jpi.v18i1.343 

Akmal, A. M., Mundzir, C., Asti, M. J., Abbas, R., & Mustafa, Z. A. (2024). Legal 
Solutions for Domestic Violence in Unregistered Marriages in Indonesia: 
Integrating Maqāṣid al-sharī’ah. El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, 7(2), 768-
788. 

Arifin, Z., & Mahmudi, Z. (2022). Mandatory Wills for Adultery Children, Analysis 
of the Compilation of Islamic Law from the Perspective of Maqasid Syariah 
Al-Syatibi. International Journal of Law and Society (IJLS), 1(1), 36-47. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.53840/jpi.v18i1.343


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4773 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems 
Approach. London: International Institute of Islamic Thought (IIIT). 

Fikri, M., et al. (2023). “Analisis Maqasid al-Syari’ah terhadap Pembagian Waris 
Dua Banding Satu.” Bilancia: Jurnal Studi Islam dan Sosial, 4(3), 211–224. DOI: 
10.51278/bce.v4i3.1530. 

Heriandita, S. M. P., Alwyni, F. F., Muttaqin, M. I., & Hannase, M. (2025). The Role 
of Islamic Inheritance Law with a Maqasid al-Shariah Approach in 
Addressing the Challenges of Social Justice for Women. AJIS: Academic 
Journal of Islamic Studies, 10(1), 231-252. 

 https://doi.org/10.20414/ujis.v27i1.708.  
Ishaq, I., Badarussyamsi, B., Am, S., & Ridwan, M. (2023). Siri Marriage In The 

Review of Islamic Law, Positive Law, Human Rights And Maqashid Al-
Syari'ah. Studi Multidisipliner: Jurnal Kajian Keislaman. 
https://doi.org/10.24952/multidisipliner.v10i2.9507 

Jayusman, J., Fahimah, I., & Hidayat, R. (2020). Kewarisan Beda Agama Dalam 
Perspektif Maqāsid Syarī’ah. Ijtimaiyya: Jurnal Pengembangan Masyarakat 
Islam, 13(2), 161-184. 

Khalim, A., Chailani, M., & Solakhudin, S. (2024). Relevansi Maqashidu Shariah dan 
Kompilasi Hukum Islam Dalam Pandangan Pernikahan Wanita Hamil di 
Luar Nikah. Muhammadiyah Law Review. 

Mahmudi, Z. (2018). The Status of Children Born Out of Wedlock in Indonesian 
Context with Special Reference to Their Inheritance Right Perspective of 
Maqasid Al-Shariah. , 113-117. 

Muawwanah, S. (2022). “Perkawinan Anak dalam Perspektif Maqasid al-Syari’ah.” 
Maqasid: Jurnal Studi Hukum Islam, 7(2), 121–138. DOI: 
10.30651/mqsd.v7i2.2949. 

Mutiara, S., Heriandita, P., Alwyni, F., Muttaqin, M., & Hannase, M. (2025). The 
Role of Islamic Inheritance Law with a Maqasid al-Shariah Approach in 
Addressing the Challenges of Social Justice for Women. AJIS: Academic 
Journal of Islamic Studies. https://doi.org/10.29240/ajis.v10i1.11931 

Najihatul Ulya. (2025). “Dispensasi Nikah dalam Perspektif Maqasid al-Syari’ah.” 
Maqasid: Jurnal Studi Hukum Islam, 14(3), 201–218. DOI: 
10.30651/mqsd.v14i3.28313. 

Sarmadi, M. (2012). “Ahli Waris Pengganti dalam Perspektif Maqasid al-Syari’ah.” 
Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 7(1), 55–67. DOI: 10.24090/mnh.v7i1.577. 

Solikin, N., & Wasik, M. (2023). The Construction of Family Law in the Compilation 
of Islamic Law in Indonesia: A Review of John Rawls’s Concept of Justice and 
Jasser Auda’s Maqashid al-Shari'a. Ulumuna.  

Ubaidillah, U., Nurohman, D., Anshor, A., Baihaqi, W., & Kooria, M. (2024). 
Substitute Heirs in Article 185 Compilation of Islamic Law Maqashid Shariah 
Jaser Audah Perspective. YUDISIA : Jurnal Pemikiran Hukum dan Hukum 
Islam. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.20414/ujis.v27i1.708
https://doi.org/10.24952/multidisipliner.v10i2.9507
https://doi.org/10.29240/ajis.v10i1.11931


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4774 
 

Copyright; Muhamad Fikri, M.Rifki Alfa Rizki, Alif Fazri Ramadhan, Hikmatullah 

Zubaidah, N. (2019). “Perlindungan Perempuan dalam Perkawinan Perspektif 
Maqasid al-Syari’ah.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 12(1), 45–60. 
DOI: 10.14421/ahwal.2019.12102. 

  

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

