Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
@ https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id /index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
= 3 Volume 4 Number 1, 2026

@ DOI: https:/ /doi.org/10.61104 /alz.v4il. 3784

Budaya Viral dan Etika Islam di Media Sosial: Studi Sosiologis atas
Reaksi Publik terhadap Kasus Tumbler Tuku

Ryky Dian Pratamal, Arisman?
Universitas Islam Negeri Sultan Syarim Kasim Riau, Indonesia
Email Korespondens: rykydianpratama@gmail.com, arisman@uin-suska.ac.id

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025

Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 12 Januari 2026
ABSTRACT
The phenomenon of viral culture on social media has transformed how Muslim communities
interact and judge public events. This study analyzes the relevance of Islamic ethical
principles in digital communication by examining the Tumbler Tuku case that went viral in
Indonesia in 2025. Using a qualitative descriptive approach through literature review,
Qur’anic exegesis, and social media analysis, this study reveals that the absence of gaulan
sadida (truthful speech), qaulan layyina (gentle speech), and tabayyun (verification) values
contributed to misinformation, hate speech, and moral distortion in the digital sphere.
Islamic ethics function as a “social filter” quiding digital behavior in accordance with the
magqasid al-shari’ah principles of preserving honor, intellect, and morality. The study
recommends strengthening Islamic digital literacy through education and online da’wah
based on Qur’anic ethics to cultivate a respectful, critical, and responsible communication
culture in social media.
Keywords: Islamic Ethics, Social Media, Tumbler Tuku

ABSTRAK

Fenomena budaya viral di media sosial telah mengubah cara masyarakat Muslim
berinteraksi dan menilai suatu peristiwa. Penelitian ini bertujuan menganalisis
relevansi prinsip etika Islam dalam komunikasi digital dengan meninjau kasus
Tumbler Tuku yang sempat viral di Indonesia pada tahun 2025. Pendekatan yang
digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan analisis literatur, tafsir Al-Qur’an, dan
studi media sosial. Hasil penelitian menunjukkan bahwa absennya penerapan nilai
qaulan sadida (ucapan benar), qaulan layyina (ucapan lembut), dan tabayyun
(verifikasi informasi) menjadi penyebab utama terjadinya penyebaran fitnah, ujaran
kebencian, dan kesalahpahaman publik di ruang digital. Etika Islam berperan
penting sebagai “filter sosial” yang mengarahkan perilaku masyarakat agar tetap
selaras dengan prinsip maqasid al-shari‘ah dalam menjaga kehormatan, akal, dan
moralitas publik. Penelitian ini merekomendasikan penguatan literasi etika Islam di
media sosial melalui pendidikan dan dakwah digital berbasis nilai Qur’ani agar
tercipta budaya komunikasi daring yang santun, kritis, dan bertanggung jawab.
Kata Kunci: Etika Islam, Media Sosial, Tumbler Tuku

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3956

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:rykydianpratama@gmail.com
mailto:arisman@uin-suska.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.%203784

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

PENDAHULUAN

Perkembangan teknologi digital telah mengubah pola interaksi sosial
masyarakat secara fundamental. Media sosial kini menjadi ruang utama bagi
ekspresi, komunikasi, bahkan pembentukan opini publik. Dalam konteks
masyarakat Indonesia yang mayoritas Muslim, ruang digital tidak hanya menjadi
arena pertukaran informasi, tetapi juga menjadi cermin moralitas dan budaya
keagamaan. Fenomena viral kehilangan tumbler Tuku di KRL pada bulan November
lalu merupakan contoh nyata bagaimana peristiwa sederhana dapat berkembang
menjadi perbincangan publik yang luas, memunculkan spektrum emosi mulai dari
empati hingga ujaran kebencian.

Fenomena ini menunjukkan bahwa budaya viral telah membentuk perilaku
komunikasi baru yang sering kali lepas dari kontrol etika. Masyarakat digital
cenderung mengalami hilangnya kendali moral karena kecepatan interaksi di media
sosial. Dalam perspektif Islam, hal ini bertentangan dengan prinsip akhlaq al-karimah
yang menekankan kehati-hatian dalam berbicara dan menilai sesuatu tanpa bukti
(tabayyun).

Kajian etika bermedia dalam Islam telah menjadi perhatian banyak peneliti,
Rahman et al., (2024) menegaskan bahwa prinsip-prinsip komunikasi Islam seperti
qaulan sadida, gaulan layyina, dan qaulan ma’rufa perlu dijadikan dasar bagi perilaku
komunikasi digital. Sementara itu, Hasan & Ahyar (2024) menunjukkan bahwa
kegagalan menerapkan nilai-nilai moral Islam di ruang siber menyebabkan
munculnya fenomena cyber-ghibah dan digital takfirism, di mana pengguna media
sosial dengan mudah menuduh dan mempermalukan orang lain.

Dalam konteks sosiologi hukum Islam, budaya viral menggambarkan
benturan antara norma sosial baru di dunia maya dengan norma agama yang
bersifat universal. Masyarakat digital menciptakan hukum informal yang diatur oleh
algoritma, opini publik, dan budaya trending, sementara hukum Islam tetap
berlandaskan nilai-nilai keadilan, adab, dan tanggung jawab sosial (maslahah). Oleh
karena itu, penelitian ini berupaya memahami bagaimana etika Islam dapat
berfungsi sebagai kontrol sosial terhadap perilaku bermedia yang lahir dari budaya
viral.

Penelitian ini difokuskan pada analisis sosiologis terhadap reaksi publik di
media sosial terhadap kasus viral tumbler Tuku, dengan tujuan untuk
mengidentifikasi bentuk-bentuk pelanggaran etika Islam dalam komunikasi digital
serta bagaimana prinsip hukum Islam dapat memberikan solusi normatif terhadap
krisis moralitas digital.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma
sosiologi hukum Islam, yang bertujuan memahami perilaku sosial masyarakat
digital dalam perspektif nilai dan norma Islam. Pendekatan ini sesuai dengan model
penelitian sosiologis hukum yang menitikberatkan pada hubungan antara norma
keagamaan dan praktik sosial masyarakat. Objek penelitian berupa reaksi publik

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3957

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

terhadap fenomena viral kehilangan tumbler Tuku di KRL, yang menjadi
representasi dari budaya viral dan dinamika etika bermedia sosial. Data
dikumpulkan melalui analisis isi digital (digital content analysis) terhadap
komentar, unggahan, dan wacana publik yang muncul di media sosial seperti
Twitter/X, TikTok, dan Instagram selama periode viralitas berlangsung. Proses
pengumpulan data dilakukan dengan teknik purposive sampling, dimana konten
dipilih berdasarkan relevansinya terhadap tema ujaran kebencian, moralitas digital,
dan nilai-nilai Islam.

Analisis data dilakukan dengan meliputi tahapan reduksi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan, yang kemudian diinterpretasikan dalam bingkai
etika Islam dan sosiologi hukum Islam. Untuk memperkuat analisis normatif, hasil
pengamatan terhadap perilaku netizen dibandingkan dengan panduan fatwa MUI
mengenai penggunaan media sosial serta temuan dari penelitian Muhammad
Habibi Siregar dkk. mengenai digital figh dan tata kelola etika daring. Dengan
kombinasi analisis empiris dan normatif ini, penelitian diharapkan mampu
menggambarkan bentuk-bentuk penyimpangan etika Islam dalam budaya viral
serta peran hukum Islam sebagai kontrol moral masyarakat digital.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Definisi dan Pola Budaya Viral di Media Sosial

Fenomena budaya viral merupakan bentuk budaya digital yang berkembang
pesat di media sosial, di mana konten tertentu menyebar secara cepat dan luas
karena partisipasi aktif pengguna. Konten viral bukan hanya hasil dari sistem
teknologi, tetapi juga bentuk kolaborasi sosial yang membuat makna tersebar
melintasi jaringan pengguna. Dalam konteks ini, setiap pengguna media sosial
berperan sebagai produsen sekaligus konsumen makna yang mempercepat sirkulasi
informasi.

Penelitian terbaru juga menegaskan hal serupa, misalnya penelitian Shafwah
Natasya et al., (2025) menunjukkan bahwa budaya viral berperan dalam membentuk
pemahaman mahasiswa Muslim terhadap nilai keagamaan di media social.
Sementara penelitian dari Abdul Fatah et al., (2022) menyoroti bahwa interaksi
digital Muslim sering kali membawa nilai Qur’anic digital civility, yaitu kesopanan
dan moralitas Islam yang ditransformasikan dalam ruang digital. Temuan ini
menunjukkan bahwa budaya viral bukan sekadar fenomena teknologi, tetapi juga
proses sosial yang sarat nilai moral dan keagamaan.

Kronologi Kasus Tumbler Tuku dan Respon Publik

Kasus Tumbler Tuku menjadi salah satu contoh nyata bagaimana budaya
viral bekerja di masyarakat. Kejadian bermula pada 24 November 2025, ketika
seorang penumpang bernama Anita Dewi kehilangan cooler bag berisi tumbler merek
Tuku di gerbong khusus perempuan KRL Tanah Abang - Rangkasbitung. Setelah
barang ditemukan oleh petugas KAI dan disimpan sesuai prosedur di Stasiun
Rangkasbitung, Anita mengklaim bahwa tumbler tersebut hilang ketika diambil

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3958

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

kembali. Ia kemudian menulis keluhan di media sosial Threads yang menuding
petugas lalai, dan unggahannya langsung menjadi viral. Gelombang komentar
publik muncul di Twitter, TikTok, dan Instagram sebagian menunjukkan empati,
sementara sebagian lainnya menyalahkan pihak petugas tanpa verifikasi fakta.

Dalam waktu singkat, persepsi publik membentuk narasi moral baru siapa
yang benar, siapa yang bersalah, dan apa yang dianggap adil. Akibat tekanan
warganet, perusahaan tempat Anita bekerja, PT Daidan Utama memutuskan
hubungan kerja dengannya karena dinilai menciptakan kegaduhan publik. Pihak
KAI kemudian menegaskan bahwa petugas tidak bersalah dan prosedur telah
dijalankan dengan benar. Setelah dilakukan mediasi, Anita bersama suaminya
menyampaikan permintaan maaf terbuka kepada petugas dan masyarakat.

Reaksi publik terhadap kasus ini menggambarkan bagaimana masyarakat
digital membangun “realitas moral baru” melalui interaksi online. Dalam konteks
digital, media sosial menjadi arena tempat realitas tersebut dinegosiasikan. Setiap
komentar, like, dan share berkontribusi membentuk opini publik yang akhirnya
menentukan siapa yang dinilai benar atau salah.

Beberapa penelitian kontemporer mendukung pandangan ini, Pamungkas et
al., (2024) menunjukkan bahwa media digital berperan penting dalam membentuk
identitas sosial dan nilai budaya masyarakat Indonesia. Selanjutnya Muary et al.,
(2024) juga menyoroti munculnya “populisme Islam digital” di mana isu keagamaan
sering kali menjadi sumber viralitas yang sarat emosi moral. Dengan demikian,
budaya viral tidak sekadar cermin perilaku daring, tetapi juga bentuk partisipasi
moral masyarakat Muslim dalam menegakkan nilai keadilan dan etika sosial.

Relevansi Sosiologi Hukum Islam dalam Budaya Digital
1. Konsep Dasar Sosiologi Hukum Islam

Sosiologi hukum Islam merupakan cabang ilmu yang menelaah bagaimana
norma hukum Islam (syariah) berinteraksi dengan praktik sosial yang hidup dalam
masyarakat. Dalam kerangka ini, hukum Islam dipahami tidak hanya sebagai teks
normatif, tetapi sebagai living law yang terus berkembang sesuai konteks sosial.
Hukum Islam memiliki sifat dinamis karena ia menyesuaikan diri dengan
perubahan sosial dan perkembangan teknologi yang memengaruhi cara masyarakat
berinteraksi. Hal ini berarti, hukum Islam tidak berhenti pada teks klasik, melainkan
terus beradaptasi dengan situasi baru seperti interaksi digital dan komunikasi
virtual (Shuhulfi et al.,).

Hukum Islam juga berperan dalam menuntun perilaku masyarakat agar tetap
berada dalam batas etika syariah, termasuk di dunia digital. Dalam konteks media
sosial, norma Islam berfungsi sebagai panduan moral yang mendorong pengguna
agar menggunakan teknologi secara bertanggung jawab. Prinsip hukum Islam
berperan penting dalam mengarahkan aktivitas daring, mulai dari penyebaran
informasi hingga menjaga etika berkomentar (Khariri, 2019). Dengan demikian,
sosiologi hukum Islam tidak hanya membahas hukum sebagai teks, tetapi juga
sebagai sistem nilai yang hidup dalam dinamika sosial digital.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3959

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

2. Perubahan Struktur Norma di Era Media Sosial

Transformasi digital telah menciptakan fenomena baru yang disebut norma
algoritmik, yaitu aturan tidak tertulis yang dibentuk oleh sistem media sosial melalui
logika algoritma. Norma ini menentukan apa yang dianggap penting, populer, dan
pantas untuk dikonsumsi publik. Dalam banyak kasus, norma algoritmik ini
menggantikan atau bahkan menyaingi norma sosial berbasis agama. Munculnya
budaya algoritmik menandakan adanya “dislokasi norma”, di mana nilai-nilai
magqasid al-shari‘ah seperti kifz al-‘agl (menjaga akal) dan Aifz al-din (menjaga agama)
sering kali tergeser oleh standar popularitas digital seperti jumlah like dan share
(Abdullh et al., 2025).

Fenomena ini menunjukkan adanya negosiasi antara identitas digital dan
prinsip keagamaan. Dalam dunia maya, tindakan yang viral sering kali dinilai dari
daya tarik emosional, bukan dari nilai moralnya. Seperti penelitian yang ditulis oleh
Wibowo & Triadi (2025) bahwa media sosial menggeser otoritas keagamaan formal
menuju “otoritas virtual”, di mana figur publik atau influencer dapat menentukan
persepsi kebenaran agama melalui narasi digital mereka. Ini berdampak pada
otoritas ulama dan lembaga fatwa, karena masyarakat kini lebih sering merujuk
pada sumber daring yang belum tentu memiliki landasan hukum Islam yang kuat.
Dalam hal ini, sosiologi hukum Islam ditantang untuk menemukan kembali
relevansinya sebagai kerangka etik yang bisa menavigasi benturan antara nilai
agama dan logika algoritma.

3. Hukum Islam Sebagai Mekanisme Kontrol Sosial

Dalam sosiologi hukum Islam, fungsi utama hukum adalah sebagai
mekanisme kontrol sosial yaitu sistem nilai dan norma yang menjaga stabilitas moral
serta mengarahkan perilaku masyarakat agar sesuai dengan prinsip syariah. Hukum
Islam bukan hanya instrumen yuridis, tetapi juga etika sosial yang menata
hubungan antarindividu dan antara manusia dengan Tuhan (hablun minannas dan
hablun minallah). Prinsip ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. An-Nisa”: 59.

‘m\‘;\oﬁ)awu@em)uuue&fw‘;,\jd}“)n | il bl | il 15l call @l

356 Gadls A olis 5N o35 Ay ()3he 3 A O I35

“Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nabi

Muhammad) serta ululamri (pemegang kekuasaan) di antara kamu. Jika kamu berbeda

pendapat tentang sesuatu, kembalikanlah kepada Allah (Al-Qur’an) dan Rasul

(sunahnya) jika kamu beriman kepada Allah dan hari Akhir. Yang demikian itu lebih
baik (bagimu) dan lebih bagus akibatnya (di dunia dan di akhirat)”.

Ayat ini menegaskan pentingnya ketaatan terhadap otoritas agama dan
sosial, termasuk ulama dan lembaga hukum Islam yang berperan menjaga
keteraturan masyarakat. Dalam konteks digital, perintah ini mencakup kepatuhan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3960

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

terhadap norma etika bermedia sosial yang ditetapkan berdasarkan nilai-nilai
syariah.

Hukum Islam dalam ruang digital bertugas memastikan agar
kebebasan berekspresi tidak melanggar prinsip magqasid al-shari’ah terutama hifz al-
‘ird (menjaga kehormatan), hifz al-‘aql (menjaga akal), dan hifz al-din (menjaga
agama). Sebagai contoh, Fatwa Majelis Ulama Indonesia No. 24 Tahun 2017 tentang
“Etika Bermedia Sosial” menegaskan larangan menyebarkan berita bohong (hoaks),
fitnah (ghibah), dan konten yang menyinggung martabat individu. Fatwa ini
berfungsi sebagai safequard moral yang membatasi perilaku pengguna media sosial
agar tetap dalam koridor etika Islam (Wibowo & Triadi (2025).

Ulama seperti Imam al-Ghazali dalam Ihya" Ulumuddin juga menegaskan
pentingnya menjaga lidah dari fithah dan perkataan yang sia-sia, karena dampaknya
dapat menghancurkan kehormatan manusia. Prinsip ini kini relevan dalam konteks
digital speech ethics, di mana kata-kata memiliki jangkauan viral yang dapat memicu
konflik sosial (Al Ghazali, 2013).

Kasus Tumbler Tuku yang viral di media sosial pada akhir November 2025
memperlihatkan bagaimana lemahnya kontrol sosial dalam ruang digital dapat
menciptakan efek domino sosial yang luas. Kasus Tumbler Tuku yang viral di media
sosial pada akhir November 2025 memperlihatkan bagaimana lemahnya kontrol
sosial dalam ruang digital dapat menciptakan efek domino sosial yang luas. Seperti
dilaporkan oleh Akurat.co seorang pengguna KRL bernama Anita Dewi kehilangan
cooler bag berisi tumbler Tuku dan menuduh petugas KAI lalai melalui unggahan di
Threads. Dalam hitungan jam, unggahan tersebut menjadi viral dan menimbulkan
gelombang hujatan terhadap petugas yang diduga terlibat, padahal kemudian
terbukti tidak bersalah. Peristiwa ini memperlihatkan bagaimana norma digital
cenderung digerakkan oleh emosi publik dan algoritma, bukan oleh prinsip keadilan
sosial.

Dalam kacamata hukum Islam, peristiwa ini merupakan bentuk pelanggaran
terhadap hifz al-'ird (menjaga kehormatan) karena tuduhan yang belum terbukti
telah mencederai martabat orang lain. QS. Al-Hujurat :6 memberikan peringatan
jelas,

P Gt e Sy 5011558 1 0 013 50

“Wahai orang-orang yang beriman, jika seorang fasik datang kepadamu membawa
berita penting, maka telitilah kebenarannya agar kamu tidak mencelakakan suatu kaum
karena ketidaktahuan(-mu) yang berakibat kamu menyesali perbuatanmu itu” .

Ayat ini menjadi dasar etik dalam menyebarkan informasi di dunia digital
bahwa verifikasi fakta adalah kewajiban moral sebelum menyampaikan berita apa
pun. Penelitian Shuhufi et al., menjelaskan bahwa hukum Islam dapat berfungsi
sebagai keseimbangan sosial setelah dislokasi norma akibat budaya viral. Dalam
konteks Tumbler Tuku, otoritas agama dapat berperan menanamkan nilai tabayyun
(klarifikasi informasi) dan husnuzan (prasangka baik) melalui dakwah digital dan
literasi etika bermedia sosial. Hal ini sejalan dengan penelitian Istiani & Islamy (2020)

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3961

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

bahwa ijtihad digital perlu diarahkan agar masyarakat tidak hanya reaktif terhadap
isu viral, tetapi juga reflektif terhadap nilai keislaman.

Lebih jauh, analisis sosiologis menunjukkan bahwa reaksi publik terhadap
kasus tersebut membentuk “realitas moral baru” di mana reputasi seseorang dapat
berubah karena opini daring, bukan bukti faktual. Disinilah hukum Islam hadir
sebagai penyeimbang moral digital. Dengan menanamkan nilai kifz al-nafs (menjaga
jiwa dari kebinasaan moral) dan Aifz al-‘agl, hukum Islam mengingatkan bahwa
setiap tindakan digital memiliki implikasi ukhrawi (akhirat). Fatwa MUI dan literasi
syariah digital menjadi media penting untuk mengembalikan keseimbangan sosial
yang terganggu akibat disinformasi viral.

Kasus Tumbler Tuku menjadi contoh nyata bagaimana kontrol sosial Islam di
dunia digital dapat menimbulkan kerusakan sosial dan moral yang luas. Dalam
perspektif penulis, hukum Islam memiliki potensi besar yang mengintegrasikan
nilai spiritual dan sosial untuk menata kehidupan digital. Dengan menegakkan
prinsip tabayyun, adab al-lisan, dan ta’awun ‘ala al-birr, masyarakat Muslim dapat
mengembalikan fungsi media sosial sebagai ruang dakwah dan solidaritas, bukan
ajang persekusi publik. Relevansi sosiologi hukum Islam di era digital justru terletak
pada kemampuannya menavigasi hubungan antara algoritma, emosi publik, dan
nilai ilahiah menjadikan syariah bukan sekadar teks hukum, tetapi sistem etika
hidup dalam ekosistem digital modern.

Etika Islam dalam Berinteraksi di Media Sosial

Era media sosial telah mengubah pola komunikasi umat manusia. Batas
antara ruang privat dan publik menjadi kabur, sehingga setiap individu dapat
dengan mudah mengekspresikan pendapat, kritik, bahkan amarah tanpa filter etika
yang jelas. Dalam konteks ini, etika Islam hadir sebagai filter sosial yang menjaga
keseimbangan antara kebebasan berekspresi dan tanggung jawab moral. Etika Islam
berfungsi bukan sekadar sebagai norma pribadi, melainkan sebagai sistem nilai yang
mengatur perilaku kolektif masyarakat digital agar tetap mencerminkan adab Islam.
Prinsip-prinsip seperti gaulan sadida (ucapan yang benar), gaulan layyina (ucapan
yang lembut), dan tabayyun (klarifikasi informasi) menjadi fondasi moral yang
relevan dalam mengelola komunikasi daring.

Dalam perspektif sosiologis, media sosial telah menciptakan bentuk
“komunitas moral digital” di mana opini publik terbentuk secara spontan dan sering
kali emosional. Tanpa etika Islam, ruang ini mudah berubah menjadi arena fitnah,
persekusi, dan pelanggaran kehormatan. Oleh karena itu, penerapan prinsip-prinsip
komunikasi Qur’ani sangat penting untuk menuntun umat dalam berinteraksi
secara bermartabat di dunia maya. Berikut prinsip-prinsip etika Islam dalam
bermedia sosial:

1. Prinsip Qoulan Sadida (Ucapan yang Benar)

Prinsip gaulan sadida berarti berkata jujur dan benar, tidak mengada-ada atau
menyebarkan informasi yang tidak valid. Hal ini sejalan dengan QS. Al-Ahzab ayat
70 yang menyatakan:

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3962

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

150 3813585 a8 15500 a2
“Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kamu kepada Allah dan
ucapkanlah perkataan yang benar”

Ulama kontemporer seperti Wahbah az-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir
menjelaskan bahwa “perkataan yang benar” mencakup ucapan yang selaras dengan
realitas dan membawa kemaslahatan sosial; bukan hanya kebenaran faktual, tetapi
juga moral (Az Zuhaili, 1998). Dalam konteks media sosial, gaulan sadida berarti tidak
menyebarkan kabar tanpa bukti dan menjaga agar opini publik tidak disesatkan oleh
narasi emosional.

Pelanggaran terhadap gaulan sadida terlihat jelas dalam kasus Tumbler Tuku
yang viral pada November 2025. Ketika pengguna media sosial terutama Threads dan
Twitter/X menuduh petugas KAI tanpa bukti valid, mereka telah menyebarkan
informasi yang tidak akurat dan mencederai seseorang.

2. Prinsip Qoulan Layyina (Ucapan yang Lembut)
Qaulan layyina berarti berbicara dengan bahasa yang lembut, penuh adab, dan
tidak menyakiti orang lain. QS. Thaha ayat 44 menyatakan:
W}\JSJ.\.\ML\.\SY)&MYJSE
“Berbicaralah kamu berdua kepadanya (Fir'aun) dengan perkataan yang lemah
lembut, mudah-mudahan dia sadar atau takut”.

Ayat ini awalnya ditujukan kepada Nabi Musa as. ketika berhadapan dengan
Fir’aun simbol kezaliman tertinggi. Artinya, bahkan kepada orang yang zalim pun,
Islam memerintahkan kelembutan dalam komunikasi. Dalam konteks media sosial,
gaulan layyina berarti menghindari kata-kata kasar, sarkasme, dan ujaran kebencian.
Menurut Tantawi Jauhari dalam Al-Jawaahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, ayat ini
menunjukkan bahwa kelembutan bukan tanda kelemahan, melainkan strategi
dakwah yang efektif. Ia menafsirkan “layyina” sebagai ucapan yang mengandung
penghormatan dan empati, bahkan ketika menghadapi kesalahan orang lain
(Jauhari, 2002).

Dalam kasus Tumbler Tuku, banyak warganet menggunakan bahasa kasar
dan cemoohan terhadap pihak yang dianggap bersalah. Bentuk komentar seperti
“memalukan,” “harus dipecat,” atau “karma akan datang” menunjukkan degradasi
adab dalam bermedia sosial. Padahal, etika Islam menuntut agar kritik disampaikan
dengan santun dan baik. Muhammad Shuhufi dkk, juga menjelaskan bahwa
kelembutan berbicara di dunia digital merupakan bentuk ta’dib al-lisan adab
berbahasa yang mencerminkan kematangan spiritual. Umat Islam diperintahkan
untuk menasihati dengan hikmah, bukan menghina atau mempermalukan.

Prinsip Tabayyun (Klarifikasi dan Verifikasi)
Tabayyun  berarti memastikan kebenaran suatu berita sebelum
menyebarkannya. Hal ini termaktub dalam QS. Al- -Hujurat ayat 6:
UMJJ?JS’ALA‘;Q \Mﬂ\.@a; LAJB\JMU\ \}MMWBES;\AL)\ \JJA\U.IJS\L@JLI

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3963

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

“Wahai orang-orang yang beriman, jika seorang fasik datang kepadamu membawa
berita penting, maka telitilah kebenarannya agar kamu tidak mencelakakan suatu kaum
karena ketidaktahuan-Mu yang berakibat kamu menyesali perbuatanmu itu” .

Muhammad Abduh dalam Tafsir al-Manar menafsirkan ayat ini sebagai
perintah membangun mas‘uliyyah akhlagiyyah (tanggung jawab moral) dalam
penyebaran berita. Ia menegaskan bahwa keimanan sejati mencakup kemampuan
menahan diri sebelum menyimpulkan kebenaran (Abduh & Ridha, 1934).

Kasus Tumbler Tuku memperlihatkan absennya tabayyun di kalangan
netizen. Banyak pengguna media sosial langsung mempercayai narasi pertama
tanpa memeriksa fakta. Setelah kasus berkembang, PT KAI menyatakan bahwa
petugas yang dituduh tidak bersalah. Kemudian ketika kebenaran muncul, sebagian
besar netizen enggan mengoreksi atau meminta maaf. Inilah pelanggaran etik utama
atas ketidaksediaan untuk tabayyun atau taubat informasi.

Ketiga prinsip ini merupakan fondasi etika komunikasi digital dalam Islam
dan berperan sebagai filter sosial yang memperkuat nilai moral dalam interaksi
daring. Kasus Tumbler Tuku menunjukkan bagaimana kegagalan menerapkan
prinsip-prinsip tersebut dapat menimbulkan konflik publik, menyebarkan hoaks,
dan mencederai kehormatan individu di ruang digital.

SIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa budaya viral di media sosial telah
membentuk pola komunikasi baru yang sering kali menjauh dari nilai-nilai etika
Islam. Fenomena kasus Tumbler Tuku menjadi bukti bagaimana opini publik dapat
berkembang cepat tanpa dasar fakta yang jelas, hingga melahirkan ujaran kebencian
dan persekusi digital. Dalam situasi seperti ini, hukum Islam hadir bukan hanya
sebagai aturan keagamaan, tetapi juga sebagai sistem sosial yang menata perilaku
masyarakat digital agar tetap selaras dengan prinsip maqasid al-shari’ah. Nilai-nilai
seperti hifz al-‘ird (menjaga kehormatan), hifz al-‘aql (menjaga akal), dan hifz al-din
(menjaga agama) menjadi pedoman penting untuk membangun moralitas publik di
dunia maya Lebih jauh, penelitian ini menegaskan bahwa prinsip komunikasi
Qur’ani qaulan sadida (ucapan yang benar), qaulan layyina (ucapan yang lembut),
dan tabayyun (verifikasi informasi) merupakan fondasi utama dalam menjaga adab
bermedia sosial. Ketika prinsip-prinsip ini diabaikan, media sosial berubah menjadi
ruang konflik dan fitnah yang merusak reputasi serta nilai kemanusiaan. Oleh
karena itu, diperlukan penguatan literasi etika Islam di ruang digital melalui
pendidikan, dakwah, dan kebijakan publik berbasis nilai syariah. Dengan
menerapkan etika Islam sebagai filter sosial, masyarakat Muslim dapat menciptakan
ekosistem digital yang berkeadaban, berempati, dan mencerminkan karakter
rahmatan lil “alamin

DAFTAR RUJUKAN
Abduh, Muhammad. & Rasyid Ridha. Tafsir al-Manar. Kairo: Dar al-Fikr. 1934.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3964

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Abdullah, Jundi Soehardin, Muhammad Jailani, dan Husna Nashihin.
“Contemporary Figh Framework in The Era of Digital Transformation: New
Challenges and Opportunities”. At-Turots: Jurnal Pendidikan Islam 7. no. 2.
(2025). https:/ /doi.org/10.51468/jpi.v7i2.1292

Al-Ghazali, Imam. Ihya" Ulumuddin: The Ethics of Words and Action. (2013).
IslamOnline.net. https:/ /islamonline.net/imam-al-ghazali-the-ethics-of-
words-and-actions/

Az-Zuhaili, Wahbah. Tafsir al-Munir fi al-’Aqidah wa al-Syari‘ah wa al-Manhaj.
Damaskus: Dar al-Fikr. 1998.

Berita Akurat.co. https:/ /jakarta.akurat.co/kasus/1316887755

Fatah, Abdul, Shofaussamawati, dan Aziizah Khusniyah. “Qur anic Digital Civility:
Contemporary Indonesian Muslim Interaction on Social Media”. Jurnal
Theologia 33. no. 2. (2022). https:/ /doi.org/10.21580/ te0.2022.33.2.13367

Hasan, Kamaruddin, Abdullah, dan Ahyar. “Islamic Communication Ethics:
Concepts and Applications In The Digital Era”. Jurnal Al-Fikrah 13. no. 1.
(2024). https:/ /doi.org/10.54621 /jiaf.v13i1.734

https:/ /jakarta.akurat.co/kasus/1316887755 diakses pada Jum'at, 12 Desember
2025.

https:/ /www .liputan6.com/bisnis/read /6223081 diakses pada Jum'at, 12
Desember 2025.

Istiani, Nurul dan Athoillah Islamy. “Fikih Media Sosial di Indonesia (Studi Analisis
Falsafah Hukum Islam dalam Kode Etik NetizMu Muhammadiyah”. Asy
Syariyyah: Jurnal Ilmu Syari'ah dan Perbankan Islam 5. no. 2. (2020).
https:/ /doi.org/10.32923 /asy.v5i2.1586

Jauhari, Tantawi. Al-Jawaahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim. Kairo: Dar al-Hadith. 2002.

Khariri. “Menggagas Fikih Media Sosial”. Al-Manahij 13. no. 1. (2019).
https:/ /doi.org/10.24090/ mnh.v0i1.2123

Muary, Rholand, Neila Susanti, dan Puteri Atikah. “Salafis and Social Media: The
Emergence of Islamic Populism in Indonesia”. Jurnal Sosiologi Agama 18. no.
2. (2024). https:/ /doi.org/10.14421 /jsa.2024.182-02

Natasya, Shafwah, dkk. “Studi Lapangan Terkait Hukum Islam dalam Budaya Viral
antara Popularitas dan Prinsip”. Sujud: Jurnal Agama, Sosial dan Budaya 1. no.
4. (2025). https:/ /doi.org/10.63822/zdpdvv48

Pamungkas, Yudha Catur, Agoes Moh. Moefad, dan Ryan Purnomo. “Konstruksi
Realitas Sosial di Indonesia dalam Peran Media dan Identitas Budaya di Era
Globalisasi”. Metta: Jurnal Ilmu Multidisiplin 4. no. 4. (2024).
https:/ /doi.org/10.37329/ metta.v4i4.3737

Rahman, Abdul, Mulsir Irawanda, dan Syukri. “Islamic Ethical Guidance in the
Digital Age: A Study of MUI Fatwas on Social Media Use in Indonesia”.
Parewa Saraq: Journal of Islamic Law and Fatwa Review 3. no. 1. (2024).
https:/ /doi.org/10.64016/ parewasaraq.v3il.38

Shuhuti, Muhammad, dkk. “Islamic Law and Social Media: Analyzing the Fatwa of
Indonesian Ulama Council Regarding Interaction on Digital Platforms”.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3965

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.51468/jpi.v7i2.1292
https://islamonline.net/imam-al-ghazali-the-ethics-of-words-and-actions/
https://islamonline.net/imam-al-ghazali-the-ethics-of-words-and-actions/
https://doi.org/10.21580/teo.2022.33.2.13367
https://doi.org/10.54621/jiaf.v13i1.734
https://jakarta.akurat.co/kasus/1316887755
https://www.liputan6.com/bisnis/read/6223081
https://doi.org/10.32923/asy.v5i2.1586
https://doi.org/10.24090/mnh.v0i1.2123
https://doi.org/10.14421/jsa.2024.182-02
https://doi.org/10.63822/zdpdvv48
https://doi.org/10.37329/metta.v4i4.3737
https://doi.org/10.64016/parewasaraq.v3i1.38

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917

https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam 6. no. 2. (2022).
https:/ /doi.org/10.22373 /sjhk.v6i2.15011

Siregar, Muhammad Habibi, dkk. “Digital Figh and Ethical Governance:
Negotiating Islamic Normativity and Online Narcissism in Contemporary
Indonesia”.  JURIS:  Jurnal Ilmiah  Syariah 24. mno. 1. (2025).
https:/ /doi.org/10.31958 /juris.v24i1.13218

Wibowo, Riski Ari dan Irwan Triadi. “Fatwa di Era Disrupsi Digital: Studi Tentang
Otoritas Agama dan Pengaruh Media Sosial terhadap Penetapan Hukum
Islam”. LexIslamica: A Multidisciplinary Approach to Islamic Law and Its
Contemporary Applications 1. no. 3. (2025).
https:/ /ejournal.bamala.org/index.php/lexi/article/view /528

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3966

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.22373/sjhk.v6i2.15011
https://doi.org/10.31958/juris.v24i1.13218
https://ejournal.bamala.org/index.php/lexi/article/view/528

