
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3956 
 

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman 
 

 
 

Budaya Viral dan Etika Islam di Media Sosial: Studi Sosiologis atas 
Reaksi Publik terhadap Kasus Tumbler Tuku 
 
Ryky Dian Pratama1, Arisman2 
Universitas Islam Negeri Sultan Syarim Kasim Riau, Indonesia  
Email Korespondens: rykydianpratama@gmail.com, arisman@uin-suska.ac.id   

 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 

Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 12 Januari 2026 
 

ABSTRACT  
The phenomenon of viral culture on social media has transformed how Muslim communities 
interact and judge public events. This study analyzes the relevance of Islamic ethical 
principles in digital communication by examining the Tumbler Tuku case that went viral in 
Indonesia in 2025. Using a qualitative descriptive approach through literature review, 
Qur’anic exegesis, and social media analysis, this study reveals that the absence of qaulan 
sadida (truthful speech), qaulan layyina (gentle speech), and tabayyun (verification) values 
contributed to misinformation, hate speech, and moral distortion in the digital sphere. 
Islamic ethics function as a “social filter” guiding digital behavior in accordance with the 
maqāṣid al-sharī‘ah principles of preserving honor, intellect, and morality. The study 
recommends strengthening Islamic digital literacy through education and online da’wah 
based on Qur’anic ethics to cultivate a respectful, critical, and responsible communication 
culture in social media. 
Keywords: Islamic Ethics, Social Media, Tumbler Tuku 

 
 

ABSTRAK  

Fenomena budaya viral di media sosial telah mengubah cara masyarakat Muslim 
berinteraksi dan menilai suatu peristiwa. Penelitian ini bertujuan menganalisis 
relevansi prinsip etika Islam dalam komunikasi digital dengan meninjau kasus 
Tumbler Tuku yang sempat viral di Indonesia pada tahun 2025. Pendekatan yang 
digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan analisis literatur, tafsir Al-Qur’an, dan 
studi media sosial. Hasil penelitian menunjukkan bahwa absennya penerapan nilai 
qaulan sadida (ucapan benar), qaulan layyina (ucapan lembut), dan tabayyun 
(verifikasi informasi) menjadi penyebab utama terjadinya penyebaran fitnah, ujaran 
kebencian, dan kesalahpahaman publik di ruang digital. Etika Islam berperan 
penting sebagai “filter sosial” yang mengarahkan perilaku masyarakat agar tetap 
selaras dengan prinsip maqāṣid al-sharī‘ah dalam menjaga kehormatan, akal, dan 
moralitas publik. Penelitian ini merekomendasikan penguatan literasi etika Islam di 
media sosial melalui pendidikan dan dakwah digital berbasis nilai Qur’ani agar 
tercipta budaya komunikasi daring yang santun, kritis, dan bertanggung jawab. 
Kata Kunci: Etika Islam, Media Sosial, Tumbler Tuku 

 
 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1. 3784          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:rykydianpratama@gmail.com
mailto:arisman@uin-suska.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.%203784


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3957 
 

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman 
 

PENDAHULUAN   
Perkembangan teknologi digital telah mengubah pola interaksi sosial 

masyarakat secara fundamental. Media sosial kini menjadi ruang utama bagi 
ekspresi, komunikasi, bahkan pembentukan opini publik. Dalam konteks 
masyarakat Indonesia yang mayoritas Muslim, ruang digital tidak hanya menjadi 
arena pertukaran informasi, tetapi juga menjadi cermin moralitas dan budaya 
keagamaan. Fenomena viral kehilangan tumbler Tuku di KRL pada bulan November 
lalu merupakan contoh nyata bagaimana peristiwa sederhana dapat berkembang 
menjadi perbincangan publik yang luas, memunculkan spektrum emosi mulai dari 
empati hingga ujaran kebencian. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa budaya viral telah membentuk perilaku 
komunikasi baru yang sering kali lepas dari kontrol etika. Masyarakat digital 
cenderung mengalami hilangnya kendali moral karena kecepatan interaksi di media 
sosial. Dalam perspektif Islam, hal ini bertentangan dengan prinsip akhlaq al-karimah 
yang menekankan kehati-hatian dalam berbicara dan menilai sesuatu tanpa bukti 
(tabayyun). 

Kajian etika bermedia dalam Islam telah menjadi perhatian banyak peneliti, 
Rahman et al., (2024) menegaskan bahwa prinsip-prinsip komunikasi Islam seperti 
qaulan sadida, qaulan layyina, dan qaulan ma’rufa perlu dijadikan dasar bagi perilaku 
komunikasi digital. Sementara itu, Hasan & Ahyar (2024) menunjukkan bahwa 
kegagalan menerapkan nilai-nilai moral Islam di ruang siber menyebabkan 
munculnya fenomena cyber-ghibah dan digital takfirism, di mana pengguna media 
sosial dengan mudah menuduh dan mempermalukan orang lain. 

Dalam konteks sosiologi hukum Islam, budaya viral menggambarkan 
benturan antara norma sosial baru di dunia maya dengan norma agama yang 
bersifat universal. Masyarakat digital menciptakan hukum informal yang diatur oleh 
algoritma, opini publik, dan budaya trending, sementara hukum Islam tetap 
berlandaskan nilai-nilai keadilan, adab, dan tanggung jawab sosial (maslahah). Oleh 
karena itu, penelitian ini berupaya memahami bagaimana etika Islam dapat 
berfungsi sebagai kontrol sosial terhadap perilaku bermedia yang lahir dari budaya 
viral. 

Penelitian ini difokuskan pada analisis sosiologis terhadap reaksi publik di 
media sosial terhadap kasus viral tumbler Tuku, dengan tujuan untuk 
mengidentifikasi bentuk-bentuk pelanggaran etika Islam dalam komunikasi digital 
serta bagaimana prinsip hukum Islam dapat memberikan solusi normatif terhadap 
krisis moralitas digital. 

 
METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma 
sosiologi hukum Islam, yang bertujuan memahami perilaku sosial masyarakat 
digital dalam perspektif nilai dan norma Islam. Pendekatan ini sesuai dengan model 
penelitian sosiologis hukum yang menitikberatkan pada hubungan antara norma 
keagamaan dan praktik sosial masyarakat.  Objek penelitian berupa reaksi publik 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3958 
 

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman 
 

terhadap fenomena viral kehilangan tumbler Tuku di KRL, yang menjadi 
representasi dari budaya viral dan dinamika etika bermedia sosial. Data 
dikumpulkan melalui analisis isi digital (digital content analysis) terhadap 
komentar, unggahan, dan wacana publik yang muncul di media sosial seperti 
Twitter/X, TikTok, dan Instagram selama periode viralitas berlangsung. Proses 
pengumpulan data dilakukan dengan teknik purposive sampling, dimana konten 
dipilih berdasarkan relevansinya terhadap tema ujaran kebencian, moralitas digital, 
dan nilai-nilai Islam. 

Analisis data dilakukan dengan meliputi tahapan reduksi data, penyajian 
data, dan penarikan kesimpulan, yang kemudian diinterpretasikan dalam bingkai 
etika Islam dan sosiologi hukum Islam. Untuk memperkuat analisis normatif, hasil 
pengamatan terhadap perilaku netizen dibandingkan dengan panduan fatwa MUI 
mengenai penggunaan media sosial  serta temuan dari penelitian Muhammad 
Habibi Siregar dkk.  mengenai digital fiqh dan tata kelola etika daring. Dengan 
kombinasi analisis empiris dan normatif ini, penelitian diharapkan mampu 
menggambarkan bentuk-bentuk penyimpangan etika Islam dalam budaya viral 
serta peran hukum Islam sebagai kontrol moral masyarakat digital. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Definisi dan Pola Budaya Viral di Media Sosial 

Fenomena budaya viral merupakan bentuk budaya digital yang berkembang 
pesat di media sosial, di mana konten tertentu menyebar secara cepat dan luas 
karena partisipasi aktif pengguna. Konten viral bukan hanya hasil dari sistem 
teknologi, tetapi juga bentuk kolaborasi sosial yang membuat makna tersebar 
melintasi jaringan pengguna. Dalam konteks ini, setiap pengguna media sosial 
berperan sebagai produsen sekaligus konsumen makna yang mempercepat sirkulasi 
informasi. 

Penelitian terbaru juga menegaskan hal serupa, misalnya penelitian Shafwah 
Natasya et al., (2025) menunjukkan bahwa budaya viral berperan dalam membentuk 
pemahaman mahasiswa Muslim terhadap nilai keagamaan di media social. 
Sementara penelitian dari Abdul Fatah et al., (2022) menyoroti bahwa interaksi 
digital Muslim sering kali membawa nilai Qur’anic digital civility, yaitu kesopanan 
dan moralitas Islam yang ditransformasikan dalam ruang digital. Temuan ini 
menunjukkan bahwa budaya viral bukan sekadar fenomena teknologi, tetapi juga 
proses sosial yang sarat nilai moral dan keagamaan. 

 
Kronologi Kasus Tumbler Tuku dan Respon Publik 

Kasus Tumbler Tuku menjadi salah satu contoh nyata bagaimana budaya 
viral bekerja di masyarakat. Kejadian bermula pada 24 November 2025, ketika 
seorang penumpang bernama Anita Dewi kehilangan cooler bag berisi tumbler merek 
Tuku di gerbong khusus perempuan KRL Tanah Abang - Rangkasbitung. Setelah 
barang ditemukan oleh petugas KAI dan disimpan sesuai prosedur di Stasiun 
Rangkasbitung, Anita mengklaim bahwa tumbler tersebut hilang ketika diambil 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3959 
 

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman 
 

kembali. Ia kemudian menulis keluhan di media sosial Threads yang menuding 
petugas lalai, dan unggahannya langsung menjadi viral. Gelombang komentar 
publik muncul di Twitter, TikTok, dan Instagram sebagian menunjukkan empati, 
sementara sebagian lainnya menyalahkan pihak petugas tanpa verifikasi fakta. 

Dalam waktu singkat, persepsi publik membentuk narasi moral baru siapa 
yang benar, siapa yang bersalah, dan apa yang dianggap adil. Akibat tekanan 
warganet, perusahaan tempat Anita bekerja, PT Daidan Utama memutuskan 
hubungan kerja dengannya karena dinilai menciptakan kegaduhan publik. Pihak 
KAI kemudian menegaskan bahwa petugas tidak bersalah dan prosedur telah 
dijalankan dengan benar. Setelah dilakukan mediasi, Anita bersama suaminya 
menyampaikan permintaan maaf terbuka kepada petugas dan masyarakat. 

Reaksi publik terhadap kasus ini menggambarkan bagaimana masyarakat 
digital membangun “realitas moral baru” melalui interaksi online. Dalam konteks 
digital, media sosial menjadi arena tempat realitas tersebut dinegosiasikan. Setiap 
komentar, like, dan share berkontribusi membentuk opini publik yang akhirnya 
menentukan siapa yang dinilai benar atau salah. 

Beberapa penelitian kontemporer mendukung pandangan ini, Pamungkas et 
al., (2024) menunjukkan bahwa media digital berperan penting dalam membentuk 
identitas sosial dan nilai budaya masyarakat Indonesia. Selanjutnya Muary et al., 
(2024) juga menyoroti munculnya “populisme Islam digital” di mana isu keagamaan 
sering kali menjadi sumber viralitas yang sarat emosi moral. Dengan demikian, 
budaya viral tidak sekadar cermin perilaku daring, tetapi juga bentuk partisipasi 
moral masyarakat Muslim dalam menegakkan nilai keadilan dan etika sosial. 

 
Relevansi Sosiologi Hukum Islam dalam Budaya Digital 
1. Konsep Dasar Sosiologi Hukum Islam 

Sosiologi hukum Islam merupakan cabang ilmu yang menelaah bagaimana 
norma hukum Islam (syariah) berinteraksi dengan praktik sosial yang hidup dalam 
masyarakat. Dalam kerangka ini, hukum Islam dipahami tidak hanya sebagai teks 
normatif, tetapi sebagai living law yang terus berkembang sesuai konteks sosial. 
Hukum Islam memiliki sifat dinamis karena ia menyesuaikan diri dengan 
perubahan sosial dan perkembangan teknologi yang memengaruhi cara masyarakat 
berinteraksi. Hal ini berarti, hukum Islam tidak berhenti pada teks klasik, melainkan 
terus beradaptasi dengan situasi baru seperti interaksi digital dan komunikasi 
virtual (Shuhufi et al.,). 

Hukum Islam juga berperan dalam menuntun perilaku masyarakat agar tetap 
berada dalam batas etika syariah, termasuk di dunia digital. Dalam konteks media 
sosial, norma Islam berfungsi sebagai panduan moral yang mendorong pengguna 
agar menggunakan teknologi secara bertanggung jawab. Prinsip hukum Islam 
berperan penting dalam mengarahkan aktivitas daring, mulai dari penyebaran 
informasi hingga menjaga etika berkomentar (Khariri, 2019). Dengan demikian, 
sosiologi hukum Islam tidak hanya membahas hukum sebagai teks, tetapi juga 
sebagai sistem nilai yang hidup dalam dinamika sosial digital. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3960 
 

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman 
 

 
2. Perubahan Struktur Norma di Era Media Sosial 

Transformasi digital telah menciptakan fenomena baru yang disebut norma 
algoritmik, yaitu aturan tidak tertulis yang dibentuk oleh sistem media sosial melalui 
logika algoritma. Norma ini menentukan apa yang dianggap penting, populer, dan 
pantas untuk dikonsumsi publik. Dalam banyak kasus, norma algoritmik ini 
menggantikan atau bahkan menyaingi norma sosial berbasis agama. Munculnya 
budaya algoritmik menandakan adanya “dislokasi norma”, di mana nilai-nilai 
maqāṣid al-sharī‘ah seperti ḥifz al-‘aql (menjaga akal) dan ḥifz al-dīn (menjaga agama) 
sering kali tergeser oleh standar popularitas digital seperti jumlah like dan share 
(Abdullh et al., 2025). 

Fenomena ini menunjukkan adanya negosiasi antara identitas digital dan 
prinsip keagamaan. Dalam dunia maya, tindakan yang viral sering kali dinilai dari 
daya tarik emosional, bukan dari nilai moralnya. Seperti penelitian yang ditulis oleh 
Wibowo & Triadi (2025) bahwa media sosial menggeser otoritas keagamaan formal 
menuju “otoritas virtual”, di mana figur publik atau influencer dapat menentukan 
persepsi kebenaran agama melalui narasi digital mereka. Ini berdampak pada 
otoritas ulama dan lembaga fatwa, karena masyarakat kini lebih sering merujuk 
pada sumber daring yang belum tentu memiliki landasan hukum Islam yang kuat. 
Dalam hal ini, sosiologi hukum Islam ditantang untuk menemukan kembali 
relevansinya sebagai kerangka etik yang bisa menavigasi benturan antara nilai 
agama dan logika algoritma. 

 
3. Hukum Islam Sebagai Mekanisme Kontrol Sosial 

Dalam sosiologi hukum Islam, fungsi utama hukum adalah sebagai 
mekanisme kontrol sosial yaitu sistem nilai dan norma yang menjaga stabilitas moral 
serta mengarahkan perilaku masyarakat agar sesuai dengan prinsip syariah. Hukum 
Islam bukan hanya instrumen yuridis, tetapi juga etika sosial yang menata 
hubungan antarindividu dan antara manusia dengan Tuhan (hablun minannas dan 
hablun minallah). Prinsip ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. An-Nisa’: 59. 

  
ٰٓفاَِنْٰٓتنَاَزَعْتمُْٰٓي  ٰٓ سُوْلَٰٓوَاوُلِىٰٓالْْمَْرِٰٓمِنْكُمْْۚ َٰٓوَاطَِيْعوُآٰالرَّ آٰاطَِيْعوُآٰاللّٰه مَنوُْ  ِٰٰٓٓايَُّهَآٰالَّذِيْنَٰٓا  فيِْٰٓشَيْءٍٰٓفَرُدُّوْهُٰٓاِلىَٰٓاللّٰه  

آَٰ لِكَٰٓخَيْرٌٰٓوَّ ٰٓذ  خِرِِۗ ِٰٓوَالْيوَْمِٰٓالْْ  سوُْلِٰٓانِْٰٓكُنْتمُْٰٓتؤُْمِنوُْنَٰٓباِللّٰه حْسَنُٰٓتأَوِْيْلًٰٓوَالرَّ  
“Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nabi 

Muhammad) serta ululamri (pemegang kekuasaan) di antara kamu. Jika kamu berbeda 
pendapat tentang sesuatu, kembalikanlah kepada Allah (Al-Qur’an) dan Rasul 
(sunahnya) jika kamu beriman kepada Allah dan hari Akhir. Yang demikian itu lebih 
baik (bagimu) dan lebih bagus akibatnya (di dunia dan di akhirat)”. 

 
Ayat ini menegaskan pentingnya ketaatan terhadap otoritas agama dan 

sosial, termasuk ulama dan lembaga hukum Islam yang berperan menjaga 
keteraturan masyarakat. Dalam konteks digital, perintah ini mencakup kepatuhan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3961 
 

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman 
 

terhadap norma etika bermedia sosial yang ditetapkan berdasarkan nilai-nilai 
syariah. 

 Hukum Islam dalam ruang digital bertugas memastikan agar 
kebebasan berekspresi tidak melanggar prinsip maqāṣid al-sharī‘ah terutama ḥifz al-
‘ird (menjaga kehormatan), ḥifz al-‘aql (menjaga akal), dan ḥifz al-dīn (menjaga 
agama). Sebagai contoh, Fatwa Majelis Ulama Indonesia No. 24 Tahun 2017 tentang 
“Etika Bermedia Sosial” menegaskan larangan menyebarkan berita bohong (hoaks), 
fitnah (ghibah), dan konten yang menyinggung martabat individu. Fatwa ini 
berfungsi sebagai safeguard moral yang membatasi perilaku pengguna media sosial 
agar tetap dalam koridor etika Islam (Wibowo & Triadi (2025). 

Ulama seperti Imam al-Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin juga menegaskan 
pentingnya menjaga lidah dari fitnah dan perkataan yang sia-sia, karena dampaknya 
dapat menghancurkan kehormatan manusia. Prinsip ini kini relevan dalam konteks 
digital speech ethics, di mana kata-kata memiliki jangkauan viral yang dapat memicu 
konflik sosial (Al Ghazali, 2013). 

Kasus Tumbler Tuku yang viral di media sosial pada akhir November 2025 
memperlihatkan bagaimana lemahnya kontrol sosial dalam ruang digital dapat 
menciptakan efek domino sosial yang luas. Kasus Tumbler Tuku yang viral di media 
sosial pada akhir November 2025 memperlihatkan bagaimana lemahnya kontrol 
sosial dalam ruang digital dapat menciptakan efek domino sosial yang luas. Seperti 
dilaporkan oleh Akurat.co seorang pengguna KRL bernama Anita Dewi kehilangan 
cooler bag berisi tumbler Tuku dan menuduh petugas KAI lalai melalui unggahan di 
Threads. Dalam hitungan jam, unggahan tersebut menjadi viral dan menimbulkan 
gelombang hujatan terhadap petugas yang diduga terlibat, padahal kemudian 
terbukti tidak bersalah. Peristiwa ini memperlihatkan bagaimana norma digital 
cenderung digerakkan oleh emosi publik dan algoritma, bukan oleh prinsip keadilan 
sosial. 

Dalam kacamata hukum Islam, peristiwa ini merupakan bentuk pelanggaran 
terhadap ḥifz al-‘ird (menjaga kehormatan) karena tuduhan yang belum terbukti 
telah mencederai martabat orang lain. QS. Al-Hujurat :6 memberikan peringatan 
jelas, 

ٰٓبنِبََآٍٰ آٰانِْٰٓجَاۤءَكُمْٰٓفَاسِقٌٌۢ مَنوُْ  دِمِيْنَٰٰٰٓٓٓي  ايَُّهَآٰالَّذِيْنَٰٓا  ىٰٓمَآٰفعَلَْتمُْٰٓن  آٰانَْٰٓتصُِيْبوُْآٰقوَْمًآٌٰٰۢٓبجَِهَالةٍَٰٓفتَصُْبِحُوْآٰعَل  فتَبَيََّنوُْ   
“Wahai orang-orang yang beriman, jika seorang fasik datang kepadamu membawa 

berita penting, maka telitilah kebenarannya agar kamu tidak mencelakakan suatu kaum 
karena ketidaktahuan(-mu) yang berakibat kamu menyesali perbuatanmu itu”. 

Ayat ini menjadi dasar etik dalam menyebarkan informasi di dunia digital 
bahwa verifikasi fakta adalah kewajiban moral sebelum menyampaikan berita apa 
pun. Penelitian Shuhufi et al., menjelaskan bahwa hukum Islam dapat berfungsi 
sebagai keseimbangan sosial setelah dislokasi norma akibat budaya viral. Dalam 
konteks Tumbler Tuku, otoritas agama dapat berperan menanamkan nilai tabayyun 
(klarifikasi informasi) dan husnuzan (prasangka baik) melalui dakwah digital dan 
literasi etika bermedia sosial. Hal ini sejalan dengan penelitian Istiani & Islamy (2020) 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3962 
 

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman 
 

bahwa ijtihad digital perlu diarahkan agar masyarakat tidak hanya reaktif terhadap 
isu viral, tetapi juga reflektif terhadap nilai keislaman. 

Lebih jauh, analisis sosiologis menunjukkan bahwa reaksi publik terhadap 
kasus tersebut membentuk “realitas moral baru” di mana reputasi seseorang dapat 
berubah karena opini daring, bukan bukti faktual. Disinilah hukum Islam hadir 
sebagai penyeimbang moral digital. Dengan menanamkan nilai ḥifz al-nafs (menjaga 
jiwa dari kebinasaan moral) dan ḥifz al-‘aql, hukum Islam mengingatkan bahwa 
setiap tindakan digital memiliki implikasi ukhrawi (akhirat). Fatwa MUI dan literasi 
syariah digital menjadi media penting untuk mengembalikan keseimbangan sosial 
yang terganggu akibat disinformasi viral. 

Kasus Tumbler Tuku menjadi contoh nyata bagaimana kontrol sosial Islam di 
dunia digital dapat menimbulkan kerusakan sosial dan moral yang luas. Dalam 
perspektif penulis, hukum Islam memiliki potensi besar yang mengintegrasikan 
nilai spiritual dan sosial untuk menata kehidupan digital. Dengan menegakkan 
prinsip tabayyun, adab al-lisan, dan ta’awun ‘ala al-birr, masyarakat Muslim dapat 
mengembalikan fungsi media sosial sebagai ruang dakwah dan solidaritas, bukan 
ajang persekusi publik. Relevansi sosiologi hukum Islam di era digital justru terletak 
pada kemampuannya menavigasi hubungan antara algoritma, emosi publik, dan 
nilai ilahiah menjadikan syariah bukan sekadar teks hukum, tetapi sistem etika 
hidup dalam ekosistem digital modern.  
 
Etika Islam dalam Berinteraksi di Media Sosial 

Era media sosial telah mengubah pola komunikasi umat manusia. Batas 
antara ruang privat dan publik menjadi kabur, sehingga setiap individu dapat 
dengan mudah mengekspresikan pendapat, kritik, bahkan amarah tanpa filter etika 
yang jelas. Dalam konteks ini, etika Islam hadir sebagai filter sosial yang menjaga 
keseimbangan antara kebebasan berekspresi dan tanggung jawab moral. Etika Islam 
berfungsi bukan sekadar sebagai norma pribadi, melainkan sebagai sistem nilai yang 
mengatur perilaku kolektif masyarakat digital agar tetap mencerminkan adab Islam. 
Prinsip-prinsip seperti qaulan sadida (ucapan yang benar), qaulan layyina (ucapan 
yang lembut), dan tabayyun (klarifikasi informasi) menjadi fondasi moral yang 
relevan dalam mengelola komunikasi daring. 

Dalam perspektif sosiologis, media sosial telah menciptakan bentuk 
“komunitas moral digital” di mana opini publik terbentuk secara spontan dan sering 
kali emosional. Tanpa etika Islam, ruang ini mudah berubah menjadi arena fitnah, 
persekusi, dan pelanggaran kehormatan. Oleh karena itu, penerapan prinsip-prinsip 
komunikasi Qur’ani sangat penting untuk menuntun umat dalam berinteraksi 
secara bermartabat di dunia maya. Berikut prinsip-prinsip etika Islam dalam 
bermedia sosial: 
1. Prinsip Qoulan Sadida (Ucapan yang Benar) 

Prinsip qaulan sadida berarti berkata jujur dan benar, tidak mengada-ada atau 
menyebarkan informasi yang tidak valid. Hal ini sejalan dengan QS. Al-Ahzab ayat 
70 yang menyatakan: 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3963 
 

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman 
 

َٰٓوَقوُْلوُْآٰقوَْلًْٰٓسَدِيْدًا ٰٓ مَنوُآٰاتَّقوُآٰاللّٰه ٰٓي  ايَُّهَآٰالَّذِيْنَٰٓا   
“Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kamu kepada Allah dan 

ucapkanlah perkataan yang benar” 
Ulama kontemporer seperti Wahbah az-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir 

menjelaskan bahwa “perkataan yang benar” mencakup ucapan yang selaras dengan 
realitas dan membawa kemaslahatan sosial; bukan hanya kebenaran faktual, tetapi 
juga moral (Az Zuhaili, 1998). Dalam konteks media sosial, qaulan sadida berarti tidak 
menyebarkan kabar tanpa bukti dan menjaga agar opini publik tidak disesatkan oleh 
narasi emosional. 

Pelanggaran terhadap qaulan sadida terlihat jelas dalam kasus Tumbler Tuku 
yang viral pada November 2025. Ketika pengguna media sosial terutama Threads dan 
Twitter/X menuduh petugas KAI tanpa bukti valid, mereka telah menyebarkan 
informasi yang tidak akurat dan mencederai seseorang. 

 
2. Prinsip Qoulan Layyina (Ucapan yang Lembut) 

Qaulan layyina berarti berbicara dengan bahasa yang lembut, penuh adab, dan 
tidak menyakiti orang lain. QS. Thaha ayat 44 menyatakan: 

 فقَوُْلَْٰٓلهَٰٗٓقوَْلًْٰٓلَّي نِآًٰلَّعلََّهٰٗٓيتَذَكََّرُٰٓاوَْٰٓيخَْش ٰٓ
“Berbicaralah kamu berdua kepadanya (Fir‘aun) dengan perkataan yang lemah 

lembut, mudah-mudahan dia sadar atau takut”. 
Ayat ini awalnya ditujukan kepada Nabi Musa as. ketika berhadapan dengan 

Fir’aun simbol kezaliman tertinggi. Artinya, bahkan kepada orang yang zalim pun, 
Islam memerintahkan kelembutan dalam komunikasi. Dalam konteks media sosial, 
qaulan layyina berarti menghindari kata-kata kasar, sarkasme, dan ujaran kebencian. 
Menurut Tantawi Jauhari dalam Al-Jawaahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, ayat ini 
menunjukkan bahwa kelembutan bukan tanda kelemahan, melainkan strategi 
dakwah yang efektif. Ia menafsirkan “layyina” sebagai ucapan yang mengandung 
penghormatan dan empati, bahkan ketika menghadapi kesalahan orang lain 
(Jauhari, 2002). 

Dalam kasus Tumbler Tuku, banyak warganet menggunakan bahasa kasar 
dan cemoohan terhadap pihak yang dianggap bersalah. Bentuk komentar seperti 
“memalukan,” “harus dipecat,” atau “karma akan datang” menunjukkan degradasi 
adab dalam bermedia sosial. Padahal, etika Islam menuntut agar kritik disampaikan 
dengan santun dan baik. Muhammad Shuhufi dkk, juga menjelaskan bahwa 
kelembutan berbicara di dunia digital merupakan bentuk ta’dib al-lisan adab 
berbahasa yang mencerminkan kematangan spiritual. Umat Islam diperintahkan 
untuk menasihati dengan hikmah, bukan menghina atau mempermalukan. 

 
Prinsip Tabayyun (Klarifikasi dan Verifikasi) 

Tabayyun berarti memastikan kebenaran suatu berita sebelum 
menyebarkannya. Hal ini termaktub dalam QS. Al-Hujurat ayat 6: 

آٰانَْٰٓتصُِيْبوُْآٰقوَْمًآٌٰٰۢٓبجَِهَالةٍَٰٰٓٓ ٰٓبنِبََآٍٰفتَبَيََّنوُْ  آٰانِْٰٓجَاۤءَكُمْٰٓفَاسِقٌٌۢ مَنوُْ  دِمِيْنَٰٓي  ايَُّهَآٰالَّذِيْنَٰٓا  ىٰٓمَآٰفعَلَْتمُْٰٓن  فتَصُْبِحُوْآٰعَل   

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3964 
 

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman 
 

“Wahai orang-orang yang beriman, jika seorang fasik datang kepadamu membawa 
berita penting, maka telitilah kebenarannya agar kamu tidak mencelakakan suatu kaum 
karena ketidaktahuan-Mu yang berakibat kamu menyesali perbuatanmu itu”. 

 
Muhammad Abduh dalam Tafsir al-Manar menafsirkan ayat ini sebagai 

perintah membangun mas’uliyyah akhlaqiyyah (tanggung jawab moral) dalam 
penyebaran berita. Ia menegaskan bahwa keimanan sejati mencakup kemampuan 
menahan diri sebelum menyimpulkan kebenaran (Abduh & Ridha, 1934). 

Kasus Tumbler Tuku memperlihatkan absennya tabayyun di kalangan 
netizen. Banyak pengguna media sosial langsung mempercayai narasi pertama 
tanpa memeriksa fakta. Setelah kasus berkembang, PT KAI menyatakan bahwa 
petugas yang dituduh tidak bersalah. Kemudian ketika kebenaran muncul, sebagian 
besar netizen enggan mengoreksi atau meminta maaf. Inilah pelanggaran etik utama 
atas ketidaksediaan untuk tabayyun atau taubat informasi. 

Ketiga prinsip ini merupakan fondasi etika komunikasi digital dalam Islam 
dan berperan sebagai filter sosial yang memperkuat nilai moral dalam interaksi 
daring. Kasus Tumbler Tuku menunjukkan bagaimana kegagalan menerapkan 
prinsip-prinsip tersebut dapat menimbulkan konflik publik, menyebarkan hoaks, 
dan mencederai kehormatan individu di ruang digital. 

 
SIMPULAN  

Penelitian ini menunjukkan bahwa budaya viral di media sosial telah 
membentuk pola komunikasi baru yang sering kali menjauh dari nilai-nilai etika 
Islam. Fenomena kasus Tumbler Tuku menjadi bukti bagaimana opini publik dapat 
berkembang cepat tanpa dasar fakta yang jelas, hingga melahirkan ujaran kebencian 
dan persekusi digital. Dalam situasi seperti ini, hukum Islam hadir bukan hanya 
sebagai aturan keagamaan, tetapi juga sebagai sistem sosial yang menata perilaku 
masyarakat digital agar tetap selaras dengan prinsip maqāṣid al-sharī‘ah. Nilai-nilai 
seperti ḥifz al-‘ird (menjaga kehormatan), ḥifz al-‘aql (menjaga akal), dan ḥifz al-dīn 
(menjaga agama) menjadi pedoman penting untuk membangun moralitas publik di 
dunia maya Lebih jauh, penelitian ini menegaskan bahwa prinsip komunikasi 
Qur’ani qaulan sadida (ucapan yang benar), qaulan layyina (ucapan yang lembut), 
dan tabayyun (verifikasi informasi) merupakan fondasi utama dalam menjaga adab 
bermedia sosial. Ketika prinsip-prinsip ini diabaikan, media sosial berubah menjadi 
ruang konflik dan fitnah yang merusak reputasi serta nilai kemanusiaan. Oleh 
karena itu, diperlukan penguatan literasi etika Islam di ruang digital melalui 
pendidikan, dakwah, dan kebijakan publik berbasis nilai syariah. Dengan 
menerapkan etika Islam sebagai filter sosial, masyarakat Muslim dapat menciptakan 
ekosistem digital yang berkeadaban, berempati, dan mencerminkan karakter 
rahmatan lil ‘alamin 

 
DAFTAR RUJUKAN  
Abduh, Muhammad. & Rasyid Ridha. Tafsir al-Manar. Kairo: Dar al-Fikr. 1934. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3965 
 

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman 
 

Abdullah, Jundi Soehardin, Muhammad Jailani, dan Husna Nashihin. 
“Contemporary Fiqh Framework in The Era of Digital Transformation: New 
Challenges and Opportunities”. At-Turots: Jurnal Pendidikan Islam 7. no. 2. 
(2025). https://doi.org/10.51468/jpi.v7i2.1292 

Al-Ghazali, Imam. Ihya’ Ulumuddin: The Ethics of Words and Action. (2013). 
IslamOnline.net. https://islamonline.net/imam-al-ghazali-the-ethics-of-
words-and-actions/ 

Az-Zuhaili, Wahbah. Tafsir al-Munir fi al-‘Aqidah wa al-Syari‘ah wa al-Manhaj. 
Damaskus: Dar al-Fikr. 1998. 

Berita Akurat.co. https://jakarta.akurat.co/kasus/1316887755  
Fatah, Abdul, Shofaussamawati, dan Aziizah Khusniyah. “Qur`anic Digital Civility: 

Contemporary Indonesian Muslim Interaction on Social Media”. Jurnal 
Theologia 33. no. 2. (2022). https://doi.org/10.21580/teo.2022.33.2.13367 

Hasan, Kamaruddin, Abdullah, dan Ahyar. “Islamic Communication Ethics: 
Concepts and Applications In The Digital Era”. Jurnal Al-Fikrah 13. no. 1. 
(2024). https://doi.org/10.54621/jiaf.v13i1.734 

https://jakarta.akurat.co/kasus/1316887755 diakses pada Jum`at, 12 Desember 
2025. 

https://www.liputan6.com/bisnis/read/6223081 diakses pada Jum`at, 12 
Desember 2025. 

Istiani, Nurul dan Athoillah Islamy. “Fikih Media Sosial di Indonesia (Studi Analisis 
Falsafah Hukum Islam dalam Kode Etik NetizMu Muhammadiyah”. Asy 
Syar`iyyah: Jurnal Ilmu Syari`ah dan Perbankan Islam 5. no. 2. (2020). 
https://doi.org/10.32923/asy.v5i2.1586 

Jauhari, Tantawi. Al-Jawaahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim. Kairo: Dar al-Hadith. 2002. 
Khariri. “Menggagas Fikih Media Sosial”. Al-Manahij 13. no. 1. (2019). 

https://doi.org/10.24090/mnh.v0i1.2123 
Muary, Rholand, Neila Susanti, dan Puteri Atikah. “Salafis and Social Media: The 

Emergence of Islamic Populism in Indonesia”. Jurnal Sosiologi Agama 18. no. 
2. (2024). https://doi.org/10.14421/jsa.2024.182-02 

Natasya, Shafwah, dkk. “Studi Lapangan Terkait Hukum Islam dalam Budaya Viral 
antara Popularitas dan Prinsip”. Sujud: Jurnal Agama, Sosial dan Budaya 1. no. 
4. (2025). https://doi.org/10.63822/zdpdvv48  

Pamungkas, Yudha Catur, Agoes Moh. Moefad, dan Ryan Purnomo. “Konstruksi 
Realitas Sosial di Indonesia dalam Peran Media dan Identitas Budaya di Era 
Globalisasi”. Metta: Jurnal Ilmu Multidisiplin 4. no. 4. (2024). 
https://doi.org/10.37329/metta.v4i4.3737 

Rahman, Abdul, Mulsir Irawanda, dan Syukri. “Islamic Ethical Guidance in the 
Digital Age: A Study of MUI Fatwas on Social Media Use in Indonesia”. 
Parewa Saraq: Journal of Islamic Law and Fatwa Review 3. no. 1. (2024). 
https://doi.org/10.64016/parewasaraq.v3i1.38 

Shuhufi, Muhammad, dkk. “Islamic Law and Social Media: Analyzing the Fatwa of 
Indonesian Ulama Council Regarding Interaction on Digital Platforms”. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.51468/jpi.v7i2.1292
https://islamonline.net/imam-al-ghazali-the-ethics-of-words-and-actions/
https://islamonline.net/imam-al-ghazali-the-ethics-of-words-and-actions/
https://doi.org/10.21580/teo.2022.33.2.13367
https://doi.org/10.54621/jiaf.v13i1.734
https://jakarta.akurat.co/kasus/1316887755
https://www.liputan6.com/bisnis/read/6223081
https://doi.org/10.32923/asy.v5i2.1586
https://doi.org/10.24090/mnh.v0i1.2123
https://doi.org/10.14421/jsa.2024.182-02
https://doi.org/10.63822/zdpdvv48
https://doi.org/10.37329/metta.v4i4.3737
https://doi.org/10.64016/parewasaraq.v3i1.38


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3966 
 

Copyright; Ryky Dian Pratama, Arisman 
 

Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam 6. no. 2. (2022). 
https://doi.org/10.22373/sjhk.v6i2.15011 

Siregar, Muhammad Habibi, dkk. “Digital Fiqh and Ethical Governance: 
Negotiating Islamic Normativity and Online Narcissism in Contemporary 
Indonesia”. JURIS: Jurnal Ilmiah Syariah 24. no. 1. (2025). 
https://doi.org/10.31958/juris.v24i1.13218 

Wibowo, Riski Ari dan Irwan Triadi. “Fatwa di Era Disrupsi Digital: Studi Tentang 
Otoritas Agama dan Pengaruh Media Sosial terhadap Penetapan Hukum 
Islam”. LexIslamica: A Multidisciplinary Approach to Islamic Law and Its 
Contemporary Applications 1. no. 3. (2025). 
https://ejournal.bamala.org/index.php/lexi/article/view/528 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.22373/sjhk.v6i2.15011
https://doi.org/10.31958/juris.v24i1.13218
https://ejournal.bamala.org/index.php/lexi/article/view/528

