Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
@ https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id /index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
= 3 Volume 4 Number 1, 2026

@ DOI: https:/ /doi.org/10.61104 /alz.v4il. 3718

Hubungan Agama dan Pembangunan: Analisis Kritis terhadap Teori
Modernisasi, Etika Protestan, dan Pembangunan Berkelanjutan

Asep Mulyaden?, Yusuf Zainal Abidin?, Aep Kusnawan3, Muhamad Zuldin*
Pascasarjana, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia
Email Korespondens: asepmulyaden@gmail.com, yusufzabidin@gmail.com,
aep_kusnawan@uinsgd.ac.id, muhamadzuldin@uinsgd.ac.id

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025

Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 10 Januari 2026
ABSTRACT
The relationship between religion and development remains a contested terrain in social
sciences, oscillating between perspectives that view religion as an impediment to
modernization and those recognizing its transformative potential. This article critically
examines the nexus between religion and development through a comprehensive literature
review synthesizing three principal theoretical frameworks: classical modernization theory,
Weber's Protestant ethic thesis, and contemporary value-driven sustainable development
discourse. The analysis employs a qualitative-descriptive methodology, systematically
reviewing classical and contemporary scholarly works to map religion's multidimensional
influence across four interconnected domains: sociological, economic, political, and cultural.
Findings demonstrate that religion operates as a double-edged phenomenon in development
processes. On one hand, it strengthens social capital through communal solidarity, shapes
productive work ethics and economic honesty, enables wealth redistribution mechanisms
(zakat, almsgiving, waqf), legitimizes justice-oriented public policy, and reinforces cultural
identity alongside religious tourism assets. Conversely, rigid conservatism, identity
politicization, and literalist interpretations resistant to innovation may substantially impede
developmental progress. The synthesis advocates for inclusive, dialogic governance
frameworks that integrate principles of moral justice, material-spiritual equilibrium, and
institutional innovation — particularly Islamic finance and productive philanthropy —
aligned with Sustainable Development Goals. This article contributes an analytical
framework weighing religion's enabling and constraining forces while offering practical
guidelines for policymakers to foster productive, civically grounded collaboration among
state institutions, civil society, and faith-based organizations.
Keywords: Religion; Development; Modernization Theory; Protestant Ethic; Social
Capital; Sustainable Development.

ABSTRAK

Hubungan antara agama dan pembangunan tetap menjadi arena perdebatan dalam ilmu
sosial, berayun antara perspektif yang memandang agama sebagai penghalang modernisasi
dan perspektif yang mengakui potensi transformatifnya. Artikel ini secara kritis menelaah
hubungan agama dan pembangunan melalui studi pustaka komprehensif yang
menyintesiskan tiga kerangka teoretis utama: teori modernisasi klasik, tesis etika Protestan
Weber, dan diskursus pembangunan berkelanjutan berbasis nilai kontemporer. Analisis
menggunakan metodologi kualitatif-deskriptif dengan meninjau karya ilmiah klasik dan
kontemporer secara sistematis untuk memetakan pengaruh multidimensional agama pada

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3716

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:asepmulyaden@gmail.com
mailto:yusufzabidin@gmail.com
mailto:aep_kusnawan@uinsgd.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.%203718

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

empat ranah yang saling terkait: sosiologis, ekonomi, politik, dan budaya. Temuan
menunjukkan bahwa agama beroperasi sebagai fenomena bermata dua dalam proses
pembangunan. Di satu sisi, agama memperkuat modal sosial melalui solidaritas komunal,
membentuk etos kerja produktif dan kejujuran ekonomi, memfasilitasi mekanisme
redistribusi kekayaan (zakat, infak, wakaf), melegitimasi kebijakan publik berorientasi
keadilan, serta memperkuat identitas budaya dan aset wisata religi. Di sisi lain,
konservatisme kaku, politisasi identitas, dan interpretasi tekstual yang resisten terhadap
inovasi dapat secara substansial menghambat kemajuan pembangunan. Sintesis yang
ditawarkan mengadvokasi kerangka tata kelola inklusif-dialogis yang mengintegrasikan
prinsip keadilan moral, keseimbangan material-spiritual, dan inovasi kelembagaan —
khususnya keuangan syariah dan filantropi produktif —yang selaras dengan Tujuan
Pembangunan Berkelanjutan. Artikel ini berkontribusi memberikan kerangka analitis yang
menimbang kekuatan pendorong dan penghambat agama sekaligus menawarkan panduan
praktis bagi pembuat kebijakan untuk menumbuhkan kolaborasi produktif dan berkeadaban
antara institusi negara, masyarakat sipil, dan organisasi berbasis keimanan.

Kata Kunci: Agama; Pembangunan; Teori Modernisasi; Etika Protestan; Modal Sosial;
Pembangunan Berkelanjutan.

PENDAHULUAN

Agama sejak awal peradaban manusia telah menjadi salah satu kekuatan
sosial paling berpengaruh dalam membentuk tatanan kehidupan kolektif. Ia tidak
hanya hadir sebagai sistem kepercayaan yang mengatur hubungan vertikal antara
manusia dengan Tuhannya, tetapi juga sebagai seperangkat nilai, norma, dan
institusi yang membentuk perilaku sosial, ekonomi, politik, dan budaya
masyarakat.(Durkheim, 1995) Dalam konteks pembangunan, posisi agama selalu
menjadi arena perdebatan epistemologis yang kompleks. Sebagian teoretikus
memandangnya sebagai elemen tradisional yang harus ditinggalkan demi
kemajuan, sementara yang lain melihatnya sebagai sumber daya sosial yang mampu
menggerakkan transformasi masyarakat secara bermakna. (Norris & Inglehart, 2004)

Perdebatan ini semakin relevan di tengah kegagalan paradigma
pembangunan yang murni materialistik dan sekuler dalam mewujudkan
kesejahteraan holistik. Krisis ekologis global, kesenjangan ekonomi yang melebar,
serta alienasi sosial dan spiritual di masyarakat modern telah mendorong para
pemikir untuk mempertimbangkan kembali dimensi nilai dan spiritualitas dalam
pembangunan.(Nasr, 1996) Pertanyaan fundamental yang muncul adalah: dapatkah
agama menjadi mitra strategis pembangunan tanpa terjebak dalam eksklusivisme
dan konservatisme yang justru menghambat kemajuan? Ataukah ia harus tetap
diposisikan sebagai urusan privat yang terpisah dari ruang publik pembangunan?

Beberapa penelitian terdahulu telah mengkaji hubungan agama dan
pembangunan dari berbagai perspektif. Pertama, Haynes (2007) dalam karyanya
Religion and Development: Conflict or Cooperation? menganalisis bagaimana organisasi
berbasis keimanan (faith-based organizations) berperan dalam pembangunan di
negara-negara berkembang, menunjukkan bahwa kontribusi agama sangat
bergantung pada konteks politik dan sosial setempat.(Haynes, 2007) Kedua,
Deneulin dan Rakodi (2011) dalam artikelnya di World Development menegaskan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3717

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

perlunya mengintegrasikan dimensi religius ke dalam diskursus pembangunan
internasional, mengkritik pendekatan sekuler yang mendominasi lembaga-lembaga
donor Barat.(Deneulin & Rakodi, 2011) Ketiga, Tomalin (2013) melalui bukunya
Religions and Development memberikan tinjauan komprehensif tentang bagaimana
berbagai tradisi keagamaan—Islam, Kristen, Hindu, Buddha—berkontribusi
terhadap  isu-isu = pembangunan  seperti  kemiskinan, gender, dan
kesehatan.(Tomalin, 2013) Keempat, Clarke dan Jennings (2008) mengedit volume
Development, Civil Society and Faith-Based Organizations yang mengeksplorasi peran
organisasi keagamaan dalam masyarakat sipil dan implikasinya terhadap kebijakan
pembangunan. Kelima, penelitian Candland (2000) tentang Faith as Social Capital di
Asia Selatan menunjukkan bagaimana jaringan keagamaan berfungsi sebagai modal
sosial yang memfasilitasi pembangunan komunitas.(Candland, 2000)

Meskipun penelitian-penelitian tersebut telah memberikan kontribusi
signifikan, masih terdapat kesenjangan pengetahuan (knowledge gap) yang perlu
diisi. Pertama, sebagian besar kajian cenderung bersifat empiris-deskriptif tanpa
kerangka teoretis yang integratif untuk memahami mekanisme pengaruh agama
terhadap pembangunan. Kedua, analisis yang ada sering kali terfragmentasi pada
satu dimensi saja—sosiologis, ekonomi, politik, atau budaya—tanpa melihat
keterkaitannya secara holistik. Ketiga, perspektif kritis yang menimbang secara
seimbang antara potensi dan hambatan agama dalam pembangunan masih terbatas,
dengan kecenderungan mengambil posisi apologetik atau sebaliknya terlalu
dismissive terhadap peran agama.

Artikel ini bertujuan mengisi kesenjangan tersebut dengan menyusun
kerangka analitis integratif yang: (1) menyintesiskan tiga teori besar tentang
hubungan agama dan pembangunan—teori modernisasi, tesis etika Protestan
Weber, dan paradigma pembangunan berkelanjutan berbasis nilai; (2) memetakan
pengaruh agama terhadap pembangunan dalam empat ranah yang saling terkait:
sosiologis, ekonomi, politik, dan budaya; serta (3) mengembangkan analisis kritis
yang menimbang secara seimbang daya dorong dan daya hambat agama dalam
proses pembangunan. Dengan pendekatan ini, artikel ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi teoretis sekaligus panduan praktis bagi perencana dan
pembuat kebijakan dalam mengelola relasi agama-pembangunan secara produktif
dan berkeadaban.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi
pustaka (library research) yang bertujuan menyusun sintesis teoretis tentang
hubungan agama dan pembangunan. Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian
adalah pada analisis dan pengembangan kerangka konseptual berdasarkan literatur
yang ada, bukan pada pengumpulan data empiris lapangan.(Zed, 2014) Studi
pustaka memungkinkan peneliti untuk melakukan meta-analisis terhadap berbagai
perspektif teoretis dan temuan penelitian sebelumnya guna membangun
pemahaman yang lebih komprehensif dan integratif. Sumber data dalam penelitian
ini terdiri dari dua kategori. Pertama, sumber primer berupa karya-karya klasik

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3718

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

dalam sosiologi agama dan teori pembangunan, meliputi karya Emile Durkheim
(The Elementary Forms of Religious Life), Max Weber (The Protestant Ethic and the Spirit
of Capitalism dan The Sociology of Religion), serta karya-karya teoretikus modernisasi
seperti W.W. Rostow dan Talcott Parsons. Kedua, sumber sekunder berupa artikel
jurnal internasional bereputasi yang terindeks dalam database seperti Scopus, Web
of Science, dan JSTOR, dengan kriteria seleksi: (a) diterbitkan dalam rentang waktu
2010-2024 untuk memastikan relevansi kontemporer, kecuali karya klasik yang
bersifat foundational; (b) membahas secara substantif hubungan agama dan
pembangunan dari perspektif teoretis maupun empiris; (c) diterbitkan dalam jurnal
dengan reputasi akademik yang terverifikasi. Total literatur yang dikaji mencakup
35 sumber yang terdiri dari 20 artikel jurnal, 12 buku, dan 3 prosiding konferensi
internasional.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian ini mengungkap kompleksitas hubungan agama dan
pembangunan yang tidak dapat direduksi ke dalam dikotomi sederhana sebagai
faktor pendorong atau penghambat semata. Analisis terhadap literatur
menunjukkan bahwa agama memiliki karakter ambivalen—ia dapat menjadi
kekuatan transformatif yang mempercepat pembangunan, sekaligus berpotensi
menjadi faktor penghambat ketika ditafsirkan dan diinstitusionalisasi secara rigid
dan eksklusif. Berikut adalah elaborasi komprehensif terhadap teori-teori utama dan
implikasinya dalam empat ranah pembangunan.

Teori-Teori Utama tentang Hubungan Agama dan Pembangunan
1. Teori Modernisasi dan Tesis Sekularisasi

Teori modernisasi yang berkembang pasca Perang Dunia II merupakan
paradigma dominan dalam studi pembangunan yang menempatkan pengalaman
Barat sebagai model universal kemajuan. Tokoh-tokoh seperti W.W. Rostow dengan
The Stages of Economic Growth (1960) dan Talcott Parsons dengan teori diferensiasi
strukturalnya merumuskan pembangunan sebagai proses linier dari masyarakat
tradisional menuju masyarakat modern-industrial. Dalam kerangka ini, agama
diposisikan sebagai elemen tradisionalisme yang harus ditransendensi—atau
setidaknya diprivatisasi—agar masyarakat dapat mencapai tahap take-off ekonomi
dan modernitas sosial.(Rostow, 1360)

Tesis sekularisasi yang inherent dalam teori modernisasi berpijak pada
beberapa asumsi epistemologis. Pertama, rasionalitas instrumental dianggap sebagai
satu-satunya basis legitimate untuk organisasi sosial modern, sehingga orientasi
nilai religius yang bersifat transendental dianggap irasional atau setidaknya tidak
relevan dalam ruang publik. Kedua, diferensiasi fungsional masyarakat modern
mengharuskan pemisahan institusi agama dari institusi ekonomi, politik, dan
pendidikan, menempatkan agama semata-mata sebagai urusan privat. Ketiga,
kemajuan sains dan teknologi diasumsikan akan secara gradual menggantikan
fungsi eksplanatif dan integratif agama dalam masyarakat.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3719

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Namun, tesis sekularisasi telah mendapat kritik substansial dari berbagai
arah. Kritik pertama bersifat empiris: realitas global menunjukkan bahwa
modernisasi tidak serta-merta menghasilkan sekularisasi. Fenomena resurgence
agama di berbagai belahan dunia — dari kebangkitan Islam politik di Timur Tengah,
pertumbuhan gereja-gereja Pentakosta di Amerika Latin dan Afrika, hingga
revivalisme Hindu di India —menunjukkan bahwa agama tetap menjadi kekuatan
sosial yang signifikan di era modern.(Casanova, 1994)

Kritik kedua bersifat normatif-ideologis: teori modernisasi dianggap sebagai
manifestasi Euro-sentrisme dan neo-kolonialisme intelektual yang memaksakan
model pembangunan Barat sebagai standar universal. Kritik ini dikemukakan secara
tajam oleh teoretikus dependensi dan pasca-kolonial seperti Andre Gunder Frank,
Immanuel Wallerstein, dan Edward Said. Mereka menunjukkan bahwa
pembangunan bukanlah proses endogen yang terisolasi, melainkan terkait erat
dengan struktur ketimpangan global yang diciptakan oleh kolonialisme dan
kapitalisme. Dalam konteks ini, desakan untuk sekularisasi dapat dipandang
sebagai bagian dari proyek hegemoni kultural Barat yang mengabaikan kekhasan
dan otonomi masyarakat non-Barat. (Escobar, 1995)

Kritik ketiga bersifat fungsional: agama ternyata memiliki fungsi-fungsi sosial
yang tidak dapat begitu saja digantikan oleh institusi sekuler. Fungsi integratif
agama dalam menciptakan solidaritas sosial, fungsi eksistensial dalam memberikan
makna hidup, dan fungsi etis dalam menyediakan kerangka moral bagi perilaku
individu dan kolektif —semuanya tetap relevan bahkan di masyarakat modern yang
paling maju sekalipun. Pengalaman negara-negara seperti Jepang dan Korea Selatan
yang mencapai modernisasi ekonomi tanpa sekularisasi penuh, serta fenomena civil
religion di Amerika Serikat, menunjukkan bahwa modernitas dan religiusitas tidak
harus bersifat mutually exclusive. (Bellah, 1967)

2. Tesis Etika Protestan Max Weber dan Generalisasinya

Max Weber dalam karyanya The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism
(1905/2001) mengajukan tesis yang berpengaruh tentang hubungan antara nilai
religius dan perilaku ekonomi. Weber berargumen bahwa etika Protestan—
khususnya Calvinisme dengan doktrin predestinasi dan calling (panggilan ilahi) —
telah menciptakan disposisi psikologis yang kondusif bagi perkembangan
kapitalisme rasional di Eropa Barat. Doktrin predestinasi menciptakan anxiety
eksistensial yang mendorong umat untuk mencari tanda-tanda keselamatan dalam
kesuksesan duniawi, sementara konsep calling menempatkan kerja sebagai ibadah
yang bernilai religius. Kombinasi keduanya menghasilkan etos kerja keras, disiplin,
hemat, dan investasi produktif yang menjadi fondasi akumulasi kapital. (Weber,
2001)

Tesis Weber penting karena ia menunjukkan bahwa faktor kultural-religius
dapat menjadi variabel independen yang memengaruhi perkembangan ekonomi,
melawan determinisme ekonomi Marx yang memposisikan agama semata sebagai
superstruktur ideologis. Namun, tesis ini juga mengundang berbagai kritik
metodologis dan substantif. Kritik pertama menyangkut validitas historis: beberapa

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3720

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

sejarawan ekonomi seperti R.H. Tawney menunjukkan bahwa kapitalisme telah
berkembang di kota-kota Italia Katolik sebelum Reformasi Protestan, dan bahwa
korelasi antara Protestantisme dan kapitalisme tidak sekuat yang diklaim Weber.

Kritik kedua menyangkut generalisabilitas lintas-budaya: keberhasilan
ekonomi negara-negara Asia Timur seperti Jepang, Korea Selatan, Taiwan, dan
Singapura yang berbasis pada nilai-nilai Konfusianisme menunjukkan bahwa etos
kerja produktif tidak monopoli tradisi Protestan. Demikian pula, pertumbuhan
ekonomi di negara-negara Muslim seperti Malaysia, Turki, dan negara-negara Teluk
menunjukkan bahwa Islam juga dapat kompatibel dengan pembangunan ekonomi
modern.(Eisenstadt, 2017) Kritik ini mengarah pada revisi teori Weber yang lebih
inklusif: berbagai tradisi religius dapat menghasilkan etos kerja yang fungsional bagi
pembangunan ekonomi, meskipun melalui mekanisme teologis dan psikologis yang
berbeda.

Dalam konteks Islam, beberapa sarjana telah mengidentifikasi elemen-elemen
yang paralel dengan etika Protestan Weber. Konsep amal saleh (kerja produktif) yang
dipandang sebagai ibadah, penekanan pada kejujuran (al-sidg) dan amanah dalam
transaksi ekonomi, larangan riba yang mendorong investasi produktif ketimbang
spekulasi, serta orientasi pada keseimbangan dunia-akhirat—semuanya dapat
berfungsi sebagai pendorong etos kerja dan pembangunan ekonomi. Namun, perlu
dicatat bahwa realisasi potensi ini sangat bergantung pada interpretasi dan
institusionalisasi ajaran agama dalam konteks sosial-politik tertentu.

3. Paradigma Pembangunan Berkelanjutan Berbasis Nilai Agama

Kegagalan paradigma pembangunan konvensional dalam mengatasi krisis
ekologis, kesenjangan sosial, dan alienasi spiritual telah mendorong munculnya
paradigma alternatif yang mengintegrasikan dimensi nilai dan spiritualitas. Konsep
pembangunan berkelanjutan (sustainable development) yang dirumuskan dalam
Brundtland Report (1987) dan kemudian dikodifikasikan dalam Sustainable
Development Goals (SDGs) pada dasarnya mengakui keterbatasan pendekatan
materialistik-ekonomistik dan menekankan keseimbangan antara dimensi ekonomi,
sosial, dan lingkungan. Dalam perkembangan diskursusnya, dimensi spiritual dan
kultural semakin diakui sebagai elemen integral pembangunan berkelanjutan.(Nasr,
1996)

Agama menawarkan sejumlah prinsip yang relevan dengan agenda
pembangunan berkelanjutan. Pertama, prinsip keadilan (al-'adl dalam Islam, tzedek
dalam Yudaisme, dikaiosyne dalam Kristen) yang menuntut distribusi sumber daya
secara fair dan perlindungan terhadap kelompok rentan. Kedua, prinsip
kesederhanaan dan pengendalian diri (al-qana'ah, aparigraha dalam Hindu-Buddha)
yang menjadi antitesis terhadap konsumerisme berlebihan dan eksploitasi alam.
Ketiga, prinsip kekhalifahan atau stewardship yang menempatkan manusia sebagai
pengelola—bukan pemilik absolut—alam semesta, dengan tanggung jawab moral
untuk memelihara kelestarian lingkungan. Keempat, prinsip tanggung jawab
antargenerasi yang mengharuskan generasi sekarang mempertimbangkan
kepentingan generasi mendatang dalam pengambilan keputusan pembangunan.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3721

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Implementasi prinsip-prinsip ini terlihat dalam berbagai instrumen ekonomi
keagamaan. Zakat, misalnya, merupakan mekanisme redistributif yang built-in
dalam sistem ekonomi Islam, dengan potensi signifikan untuk pengentasan
kemiskinan jika dikelola secara optimal. Data dari BAZNAS (2023) menunjukkan
bahwa potensi zakat nasional Indonesia mencapai lebih dari Rp327 triliun per tahun,
meskipun realisasi pengumpulan baru sekitar 3,5% dari potensi tersebut. Wakaf
produktif juga telah berkembang menjadi instrumen investasi sosial yang menopang
sektor pendidikan, kesehatan, dan pemberdayaan ekonomi. Sementara itu,
perkembangan industri keuangan syariah —dengan aset global mencapai lebih dari
$3 triliun — menunjukkan bahwa prinsip-prinsip etis agama dapat diintegrasikan ke
dalam sistem keuangan modern.

Perspektif Sosiologis: Agama sebagai Sumber Modal Sosial

Emile Durkheim dalam The Elementary Forms of Religious Life (1912/1995)
menempatkan agama sebagai fenomena sosial fundamental yang berfungsi
menciptakan dan memelihara solidaritas kolektif. Melalui ritual, simbol, dan norma
bersama, agama mengkonstruksi kesadaran kolektif (conscience collective) yang
mengikat individu-individu ke dalam komunitas moral. Bagi Durkheim, esensi
agama bukanlah pada kepercayaan kepada entitas supernatural, melainkan pada
fungsi integratifnya dalam masyarakat—agama adalah masyarakat yang
menyembah dirinya sendiri dalam bentuk yang disakralkan.

Dalam konteks pembangunan kontemporer, fungsi integratif agama ini dapat
dipahami melalui konsep modal sosial (social capital) yang dikembangkan oleh
Robert Putnam (2000). Modal sosial merujuk pada jaringan hubungan sosial, norma
kepercayaan (trust), dan resiprositas yang memfasilitasi koordinasi dan kerjasama
untuk keuntungan bersama. Putnam dalam studinya tentang Italia Utara dan Selatan
menunjukkan bahwa perbedaan kinerja ekonomi dan pemerintahan antara kedua
wilayah tersebut sebagian besar dapat dijelaskan oleh perbedaan stok modal sosial —
yang salah satunya dibentuk oleh tradisi religius dan asosiasional.(Putnam, 2000)

Agama berkontribusi terhadap pembentukan modal sosial melalui beberapa
mekanisme. Pertama, melalui penyediaan ruang dan kesempatan interaksi sosial
reguler (ibadah bersama, pengajian, kebaktian) yang memfasilitasi pembentukan
jaringan sosial. Kedua, melalui internalisasi norma-norma moral seperti kejujuran,
amanah, dan kepedulian sosial yang menumbuhkan generalized trust. Ketiga, melalui
penciptaan identitas kolektif yang melampaui ikatan primordial keluarga dan etnis,
memperluas lingkaran solidaritas ke komunitas yang lebih luas. Keempat, melalui
mobilisasi sumber daya kolektif untuk tujuan-tujuan sosial seperti pendidikan,
kesehatan, dan bantuan bencana.

Di Indonesia, kontribusi organisasi keagamaan terhadap modal sosial dan
pembangunan sangat signifikan. Nahdlatul Ulama (NU) dengan jaringan pesantren,
madrasah, dan lembaga sosialnya telah menjadi infrastruktur sosial yang
menjangkau hingga tingkat desa. Muhammadiyah melalui amal usahanya yang
mencakup ribuan sekolah, universitas, rumah sakit, dan panti asuhan menunjukkan
kapasitas organisasi keagamaan dalam menyediakan layanan publik. Data

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3722

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

menunjukkan bahwa Muhammadiyah mengelola lebih dari 5.000 sekolah, 170
perguruan tinggi, dan 450 rumah sakit dan klinik di seluruh Indonesia
(Muhammadiyah, 2023). Kontribusi ini merepresentasikan bentuk religious social
capital yang memiliki nilai ekonomi dan sosial signifikan.

Namun, perlu dicatat bahwa modal sosial berbasis agama memiliki karakter
ambivalen. Di satu sisi, ia dapat berfungsi sebagai bonding social capital yang
memperkuat solidaritas intra-kelompok, tetapi di sisi lain dapat menjadi exclusive
dan menghambat terbentuknya bridging social capital yang menghubungkan
kelompok-kelompok berbeda. Samuel Huntington (1996) dalam tesisnya tentang
Clash of Civilizations bahkan memprediksi bahwa identitas religius akan menjadi
garis patahan konflik utama di era pasca-Perang Dingin. Meskipun tesis Huntington
banyak dikritik karena esensialisme dan determinismenya, ia mengingatkan bahwa
agama dapat menjadi sumber konflik identitas ketika dimanipulasi untuk
kepentingan politik.

Pengalaman Indonesia menunjukkan bahwa pluralisme agama tidak harus
menjadi sumber konflik jika dikelola dengan baik. Dialog antaragama, pendidikan
toleransi, dan kebijakan inklusif yang menghormati keragaman dapat
mentransformasi potensi konflik menjadi kekayaan sosial. Tradisi seperti Forum
Kerukunan Umat Beragama (FKUB) dan berbagai inisiatif dialog lintas iman
menunjukkan upaya membangun bridging social capital yang melampaui batas-batas
komunal. Dengan demikian, kontribusi agama terhadap modal sosial sangat
bergantung pada bagaimana ia ditafsirkan dan diinstitusionalisasi dalam konteks
sosial-politik tertentu.

Perspektif Ekonomi: Etos Kerja, Redistribusi, dan Keuangan Syariah

Pengaruh agama terhadap ekonomi dapat dianalisis melalui tiga mekanisme
utama: pembentukan etos kerja, institusionalisasi redistribusi kekayaan, dan
pengembangan sistem keuangan berbasis nilai. Ketiga mekanisme ini menunjukkan
bahwa agama bukan sekadar sistem kepercayaan yang terpisah dari aktivitas
ekonomi, melainkan dapat menjadi kerangka normatif yang membentuk perilaku
dan institusi ekonomi.

Pertama, terkait pembentukan etos kerja, berbagai tradisi keagamaan
menekankan nilai kerja produktif sebagai kewajiban moral dan bentuk ibadah.
Dalam Islam, konsep kasb al-halal (mencari natkah yang halal) merupakan kewajiban
bagi setiap Muslim yang mampu. Hadis Nabi Muhammad SAW yang menyatakan
bahwa "tangan di atas lebih baik dari tangan di bawah" dan "bekerja adalah ibadah"
mencerminkan orientasi positif Islam terhadap kerja produktif. Demikian pula,
penekanan pada kejujuran dalam transaksi, larangan penipuan (ghabn), dan
kewajiban memenuhi kontrak ('ahd) membentuk etika bisnis yang kondusif bagi
aktivitas ekonomi yang berkelanjutan. (Anwar et al., 2022)

Kedua, institusi redistribusi kekayaan dalam Islam —terutama zakat, infak,
sedekah, dan wakaf—merupakan mekanisme built-in untuk mengatasi
ketimpangan ekonomi. Zakat sebagai kewajiban tahunan atas kekayaan yang
mencapai nisab berfungsi sebagai pajak redistribusi yang sistematis. Berbeda dengan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3723

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

pajak konvensional yang bersifat sekular, zakat memiliki dimensi spiritual yang
mendorong kepatuhan intrinsik dan memandang redistribusi sebagai hak mustahik,
bukan sekadar kemurahan hati muzaki. Studi empiris menunjukkan bahwa di
negara-negara dengan sistem zakat yang terlembaga dengan baik, instrumen ini
berkontribusi signifikan terhadap pengentasan kemiskinan dan pemerataan
pendapatan. (Dilan hasanah et al., 2024)

Wakaf produktif juga telah berkembang menjadi instrumen investasi sosial
yang signifikan. Berbeda dengan filantropi konvensional yang bersifat konsumitif,
wakaf menekankan pelestarian pokok harta (asl) dan pemanfaatan hasil (manfa'ah)
secara berkelanjutan. Model wakaf produktif modern —seperti wakaf tunai, wakaf
saham, dan sukuk wakaf—menunjukkan adaptasi institusi tradisional ke dalam
instrumen keuangan kontemporer. Di beberapa negara, aset wakaf dikelola secara
profesional untuk mendanai rumah sakit, universitas, dan program pemberdayaan
ekonomi.

Ketiga, perkembangan industri keuangan syariah menunjukkan bahwa
prinsip-prinsip etis agama dapat diintegrasikan ke dalam sistem keuangan
modern.(Mufarrochah et al., 2025) Perbankan syariah yang beroperasi berdasarkan
larangan riba (bunga), gharar (ketidakpastian berlebihan), dan maysir (spekulasi),
serta prinsip bagi hasil (mudarabah, musharakah) telah berkembang menjadi industri
global dengan aset lebih dari $3 triliun. Indonesia sebagai negara dengan populasi
Muslim terbesar memiliki potensi besar dalam industri ini, meskipun pangsa pasar
perbankan syariah domestik masih sekitar 7% dari total aset perbankan nasional.

Selain keuangan syariah, industri halal juga berkembang pesat mencakup
makanan, farmasi, kosmetik, fashion, dan pariwisata. Global Islamic Economy
Report 2023 menunjukkan bahwa nilai ekonomi halal global mencapai $2,3 triliun
dan diproyeksikan terus tumbuh. Indonesia diakui sebagai salah satu pusat ekonomi
halal terbesar dengan peringkat teratas dalam Global Islamic Economy Indicator
untuk sektor makanan halal dan modest fashion. Perkembangan ini menunjukkan
bahwa nilai-nilai agama dapat ditransformasikan menjadi keunggulan kompetitif
dalam ekonomi global.

Namun, perlu dicatat bahwa pengaruh agama terhadap ekonomi tidak selalu
positif. Interpretasi konservatif yang menolak inovasi keuangan, resistensi terhadap
instrumen-instrumen modern dengan dalih menghindari riba, atau sikap fatalistik
yang menyerahkan semua urusan ekonomi kepada takdir—dapat menjadi
penghambat pembangunan ekonomi. Karena itu, diperlukan ijtihad ekonomi yang
mampu menjembatani prinsip-prinsip agama dengan kebutuhan ekonomi modern,
mempertahankan substansi etis sambil mengadaptasi bentuk dan instrumennya
sesuai konteks.

Perspektif Politik: Legitimasi, Kebijakan Publik, dan Risiko Politisasi

Hubungan agama dan politik merupakan salah satu dimensi paling kompleks
dan kontroversial dalam studi pembangunan. Secara historis, agama telah berfungsi
sebagai sumber legitimasi kekuasaan politik di hampir semua peradaban. Konsep
divine right of kings di Eropa, mandate of heaven di Tiongkok, dan berbagai bentuk

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3724

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

teokrasi di Timur Tengah menunjukkan bahwa otoritas politik sering mencari
justifikasi dari tatanan kosmis-religius. Dalam konteks modern, hubungan ini
mengalami transformasi tetapi tidak lenyap—agama tetap menjadi sumber nilai
moral yang melegitimasi atau mengkritik kebijakan publik.

Di Indonesia, hubungan agama dan negara dirumuskan dalam Pancasila
yang menempatkan Ketuhanan Yang Maha Esa sebagai sila pertama. Model ini
berbeda dari sekularisme ketat (seperti di Prancis) maupun teokrasi (seperti di Iran),
melainkan merupakan jalan tengah yang mengakui dimensi religius kehidupan
publik tanpa menjadikan agama tertentu sebagai dasar negara. Pembukaan UUD
1945 yang menyebut "berkat rahmat Allah Yang Maha Kuasa" dan berbagai
kebijakan yang mengakomodasi kepentingan keagamaan (seperti pengadilan
agama, pendidikan agama wajib, dan Hari Raya keagamaan sebagai hari libur
nasional) mencerminkan pengakuan konstitusional terhadap peran agama dalam
kehidupan berbangsa.

Nilai-nilai agama dapat berkontribusi positif terhadap kualitas tata kelola dan
kebijakan publik melalui beberapa cara. Pertama, agama menyediakan fondasi etis
bagi kepemimpinan yang berintegritas, menekankan akuntabilitas tidak hanya
kepada konstituen manusia tetapi juga kepada Tuhan. Konsep seperti amanah
(kepercayaan yang harus dijaga), al-mas'uliyyah (tanggung jawab), dan al-'adl
(keadilan) dapat menjadi landasan etika publik yang kuat. Kedua, organisasi
keagamaan dapat berfungsi sebagai elemen masyarakat sipil yang mengawasi
kekuasaan dan mengadvokasi kepentingan publik. Ketiga, nilai-nilai religius
tentang keadilan sosial dapat menginspirasi kebijakan pro-poor dan afirmatif
terhadap kelompok marginal.

Namun, hubungan agama dan politik juga mengandung risiko serius. Pippa
Norris dan Ronald Inglehart (2004) dalam Sacred and Secular menunjukkan bahwa
meskipun modernisasi di banyak negara maju mengarah pada sekularisasi, agama
tetap menjadi faktor politik yang signifikan di negara-negara berkembang.
Fenomena ini memiliki sisi gelap ketika agama dipolitisasi untuk kepentingan
kekuasaan. Politisasi agama dapat mengambil berbagai bentuk: penggunaan simbol
dan retorika keagamaan untuk mobilisasi elektoral, pembingkaian kebijakan dalam
istilah religius untuk menyingkirkan oposisi, atau bahkan legitimasi kekerasan atas
nama agama. (Norris & Inglehart, 2004)

Di Indonesia, dinamika politik identitas berbasis agama telah menjadi
tantangan serius bagi konsolidasi demokrasi. Pemilihan kepala daerah (Pilkada) DKI
Jakarta 2017 menjadi titik balik yang menunjukkan bagaimana sentimen keagamaan
dapat dimobilisasi dalam kontestasi politik, dengan implikasi yang melampaui
arena elektoral. Fenomena ini mengingatkan bahwa integrasi nilai agama dalam
politik pembangunan harus dilakukan secara hati-hati, dengan menegakkan prinsip
keadilan, toleransi, dan penghormatan terhadap pluralisme. Politik yang
berlandaskan nilai religius seharusnya memperkuat kohesi sosial dan keadilan,
bukan menjadi instrumen dominasi satu kelompok atas yang lain.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3725

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Perspektif Budaya: Identitas, Warisan Peradaban, dan Akulturasi

Clifford Geertz (1973) mendefinisikan agama sebagai sistem simbol yang
berfungsi untuk menetapkan suasana hati dan motivasi yang kuat, mendalam, dan
bertahan lama pada manusia dengan merumuskan konsepsi-konsepsi tentang
tatanan umum eksistensi. Definisi ini menegaskan dimensi kultural agama sebagai
sistem makna yang membentuk cara manusia memahami dunia dan tempat mereka
di dalamnya. Dalam perspektif ini, agama bukan sekadar seperangkat kepercayaan
proposisional tentang entitas supernatural, melainkan kerangka interpretif yang
mewarnai seluruh aspek kehidupan—dari ritual harian hingga peristiwa-peristiwa
besar seperti kelahiran, pernikahan, dan kematian.(Susen, 2024)

Agama membentuk identitas kultural baik pada level individual maupun
kolektif. Pada level individual, afiliasi keagamaan menjadi salah satu penanda
identitas yang paling fundamental, memengaruhi pilihan hidup mulai dari
pasangan, pendidikan, hingga pola konsumsi. Pada level kolektif, agama
menciptakan komunitas-komunitas dengan tradisi, ritual, dan memori bersama
yang membedakan satu kelompok dari yang lain. Victor Turner (1969) dalam
studinya tentang ritual menunjukkan bagaimana praktik-praktik keagamaan
menciptakan communitas—pengalaman kebersamaan yang melampaui struktur
sosial sehari-hari dan memperkuat ikatan solidaritas.(Turner, 2017)

Warisan budaya keagamaan juga memiliki nilai ekonomi yang signifikan.
Bangunan-bangunan keagamaan seperti masjid, gereja, candi, pura, dan vihara
bukan hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai aset pariwisata
dan penanda identitas kultural. Wisata religi telah berkembang menjadi segmen
industri pariwisata yang penting. Di Indonesia, destinasi wisata religi seperti Masjid
Istiglal, Candi Borobudur, Candi Prambanan, dan ziarah ke makam Wali Songo
menarik jutaan pengunjung setiap tahun. Data Kemenparekraf menunjukkan bahwa
wisata religi berkontribusi signifikan terhadap ekonomi lokal dan nasional,
sekaligus mempromosikan pemahaman lintas-budaya.

Dimensi penting lainnya adalah proses akulturasi antara agama dan budaya
lokal. Geertz dalam studinya tentang Islam di Jawa membedakan antara santri (yang
lebih puritan) dan abangan (yang lebih sinkretis), menunjukkan bagaimana agama
yang sama dapat mengambil bentuk berbeda dalam konteks kultural yang berbeda.
Di Indonesia, praktik-praktik seperti tahlilan, selametan, atau tradisi Sekaten
menunjukkan perpaduan kreatif antara ajaran Islam dan budaya Nusantara.
Akulturasi ini bukan sekadar "pencemaran" agama oleh budaya lokal, melainkan
proses kreatif yang menghasilkan bentuk religiusitas yang kontekstual dan
bermakna bagi masyarakat setempat.

Implikasi bagi pembangunan adalah bahwa pendekatan yang mengabaikan
atau menegasikan dimensi kultural-religius masyarakat cenderung akan
menghadapi resistensi dan kegagalan. Proyek pembangunan yang dipersepsikan
bertentangan dengan nilai-nilai agama atau tradisi lokal akan sulit mendapat
dukungan masyarakat. Sebaliknya, pembangunan yang sensitif terhadap dimensi
kultural dan mampu mengartikulasikan tujuan-tujuannya dalam bahasa yang
resonan dengan nilai-nilai masyarakat akan lebih mudah diterima dan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3726

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

berkelanjutan. Ini tidak berarti bahwa pembangunan harus tunduk sepenuhnya
pada tradisi, melainkan bahwa dialog dan negosiasi kreatif antara modernitas dan
tradisi—termasuk tradisi religius —merupakan kunci keberhasilan pembangunan
yang inklusif dan bermakna.

Pandangan Kritis dan Dialektika Agama-Pembangunan

Analisis yang seimbang tentang hubungan agama dan pembangunan
mengharuskan kita mempertimbangkan secara serius kritik-kritik terhadap peran
agama. Karl Marx dalam Contribution to the Critique of Hegel's Philosophy of Right
(1844/1970) menggambarkan agama sebagai "candu masyarakat" (das Opium des
Volkes). Dalam konteks aslinya, metafor ini memiliki makna ambivalen: opium
berfungsi sebagai penghilang rasa sakit yang membuat orang tahan menghadapi
penderitaan, tetapi sekaligus menyembunyikan akar penyebab penderitaan itu
sendiri. Bagi Marx, agama adalah ekspresi dan protes terhadap kesengsaraan riil,
tetapi ia juga dapat berfungsi sebagai kompensasi ilusi yang mengalihkan perhatian
dari upaya transformasi struktur sosial yang tidak adil.

Kritik Marxian ini tetap relevan ketika kita mengamati bagaimana agama
kadang digunakan untuk melegitimasi ketimpangan. Teodisi-teodisi yang
menjelaskan kemiskinan sebagai ujian dari Tuhan, diskursus religius tentang
kesabaran dan pasrah, atau janji keselamatan di akhirat sebagai kompensasi atas
penderitaan di dunia—dapat berfungsi untuk menetralisir kesadaran kritis dan
menghambat mobilisasi untuk perubahan sosial. Lebih jauh, ketika elite agama
bersekutu dengan elite politik-ekonomi, agama dapat menjadi instrumen ideologis
untuk mempertahankan status quo dan menekan gerakan-gerakan transformatif.
Kritik kontemporer juga diarahkan pada konservatisme agama yang menghambat
pembangunan sosial di berbagai bidang. Dalam isu kesetaraan gender, interpretasi
patriarkal terhadap teks-teks keagamaan sering digunakan untuk membatasi
partisipasi perempuan dalam ruang publik dan pengambilan keputusan. Dalam isu
kesehatan reproduksi, penolakan terhadap pendidikan seksual komprehensif dan
metode kontrasepsi modern atas dasar keagamaan dapat berdampak negatif
terhadap kesehatan perempuan dan dinamika kependudukan. Dalam isu
pendidikan, resistensi terhadap pengajaran evolusi atau pendekatan saintifik
lainnya menunjukkan ketegangan antara otoritas religius dan otoritas ilmiah.

Demikian pula, literalisme dan tekstualisme dalam penafsiran agama dapat
menjadi penghambat inovasi dan adaptasi. Ketika teks-teks keagamaan dari konteks
historis tertentu diterapkan secara kaku tanpa mempertimbangkan perubahan
konteks, hasilnya dapat berupa stagnasi atau bahkan regresi. Mohammed Arkoun
(1994) mengkritik apa yang disebutnya tagqdis al-afkar al-diniyyah (sakralisasi
pemikiran keagamaan) yang menyamakan hasil ijtihad manusia dengan wahyu
ilahi, sehingga menutup kemungkinan reinterpretasi dan pembaruan.

Namun demikian, kritik-kritik ini tidak menafikan potensi positif agama
dalam pembangunan. Yang diperlukan adalah pendekatan dialektis yang mengakui
baik daya dorong maupun daya hambat agama, dan mencari sintesis yang
memaksimalkan yang pertama sambil meminimalkan yang kedua. Agama yang

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3727

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

progresif —yang menekankan nilai-nilai keadilan sosial, kesetaraan, dan
penghormatan terhadap martabat manusia —dapat menjadi kekuatan transformatif
yang powerful. Sebaliknya, agama yang konservatif-reaksioner — yang melestarikan
hierarki, menolak perubahan, dan mengklaim monopoli kebenaran—cenderung
menjadi penghambat pembangunan. Sintesis yang ditawarkan artikel ini adalah
paradigma pembangunan dialogis-integratif yang memadukan nilai-nilai religius
dengan prinsip rasionalitas modern secara seimbang. Paradigma ini mengakui
bahwa menyingkirkan agama sepenuhnya dari arena pembangunan akan
menciptakan kekosongan moral dan mengabaikan sumber daya sosial yang
berharga. Namun, ia juga menolak pendekatan teokratis yang memaksakan
interpretasi keagamaan tertentu sebagai dasar kebijakan publik. Jalan tengah adalah
dialog terbuka antara berbagai tradisi religius dan perspektif sekuler, dengan
komitmen bersama pada nilai-nilai keadilan, toleransi, dan kesejahteraan universal.

SIMPULAN

Kesimpulan dari kajian ini menegaskan bahwa hubungan agama dan
pembangunan bersifat kompleks, multidimensional, dan tidak dapat direduksi ke
dalam dikotomi sederhana sebagai faktor pendorong atau penghambat semata.
Analisis terhadap tiga kerangka teoretis—teori modernisasi dengan tesis
sekularisasinya, tesis etika Protestan Weber dan generalisasinya ke berbagai tradisi
religius, serta paradigma pembangunan berkelanjutan berbasis nilai — menunjukkan
evolusi pemikiran dari posisi yang memandang agama sebagai penghalang
modernitas menuju pengakuan atas potensi transformatifnya. Pemetaan pengaruh
agama dalam empat ranah pembangunan mengungkap bahwa: secara sosiologis,
agama memperkuat modal sosial dan solidaritas komunal meskipun dengan risiko
eksklusivisme; secara ekonomi, agama dapat membentuk etos kerja produktif dan
menyediakan mekanisme redistribusi (zakat, wakaf) serta sistem keuangan alternatif
(syariah); secara politik, nilai-nilai religius dapat melegitimasi kepemimpinan etis
dan kebijakan berkeadilan, namun juga rentan dipolitisasi untuk kepentingan
kekuasaan; dan secara budaya, agama membentuk identitas kolektif, melahirkan
warisan peradaban, serta menjalani proses akulturasi dengan tradisi lokal. Implikasi
praktis dari kajian ini mengarah pada rekomendasi paradigma pembangunan
dialogis-integratif yang menghindari dua ekstrem: sekularisme agresif yang
menegasikan dimensi religius masyarakat, dan teokrasi yang memaksakan
interpretasi keagamaan tertentu sebagai dasar kebijakan publik. Tata kelola yang
inklusif memerlukan: pertama, pelibatan organisasi berbasis keimanan sebagai mitra
pembangunan dengan tetap menjaga prinsip kesetaraan dan non-diskriminasi;
kedua, dukungan terhadap inovasi kelembagaan seperti keuangan syariah dan
filantropi produktif yang selaras dengan SDGs; ketiga, pendidikan toleransi dan
dialog antaragama untuk membangun modal sosial yang bersifat bridging; dan
keempat, pemisahan yang jelas antara otoritas religius dan otoritas politik untuk
mencegah politisasi agama. Penelitian lebih lanjut diperlukan untuk
mengembangkan indikator-indikator yang dapat mengukur secara empiris
kontribusi dan hambatan agama terhadap pembangunan dalam berbagai konteks,

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3728

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

serta untuk mendokumentasikan praktik-praktik terbaik (best practices) kolaborasi
negara-masyarakat-organisasi keagamaan di berbagai negara.

DAFTAR RUJUKAN

Anwar, A. A, Alamsah, A. A. P., & Arista, S. R. (2022). Pemikiran Ekonomi Islam
Monzer Khaf. Islamika: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 22(2), 161-173.
https:/ /doi.org/10.32939/islamika.v22i2.1080

Bellah, R. N. (1967). Civil religion in America. Daedalus, 96(1), 1-21.

Candland, C. (2000). Faith as Social Capital: Religion and Community Development
in Southern Asia. Policy Sciences, 33(3), 355-374.

Casanova, J. (1994). Public religions in the modern world. The University of Chicago

Press.
Deneulin, S., & Rakodi, C. (2011). Revisiting Religion: Development Studies Thirty
Years On. World Development, 39(1), 45-54.

https:/ /doi.org/10.1016/j.worlddev.2010.05.007

Dilan hasanah, Fitria, V. R., Diana, D. M., Haekal, M., Rose, D. R., & Rapindo, A.
(2024). Perbandingan Efektivitas Zakat dan Pajak dalam Mengurangi
Ketimpangan Ekonomi di Negara Indonesia. Journal of Economics and Business,
2(2), 161-170. https:/ / doi.org/10.61994 / econis.v2i2.480

Durkheim, E. (1995). The Elementary Forms of Religious Life. New York: Free Press.

Eisenstadt, S. N. (2017). Multiple Modernities. Routledge.
https:/ /doi.org/10.4324 /9781315124872

Escobar, A. (1995). Encountering development: The making and unmaking of the Third
World. Princeton University Press.

Haynes, J. (2007). Religion and Development: Conflict or Cooperation? . Palgrave
Macmillan.

Mufarrochah, S., Putri, F. F., Murtadho, A., & Assari, E. (2025). Etika Bisnis dalam
Hukum Islam: Implikasi terhadap Praktik Bisnis Modern. JURNAL USM LAW
REVIEW, 8(1), 17-32. https:/ /doi.org/10.26623 /julr.v8i1.11365

Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford University Press.

Norris, P., & Inglehart, R. (2004). Sacred and secular. Religion and politics worldwid.
Cambridge University Press.

Putnam, R. D. (2000). Bowling alone. Proceedings of the 2000 ACM Conference on
Computer Supported Cooperative Work, 357.
https:/ /doi.org/10.1145/358916.361990

Rostow, W. W. (1360). The stages of economic growth: A non-communist manifesto.
https:/ /doi.org/10.1111/j.1468-0289.1959.tb01829.x

Susen, S. (2024). The Interpretation of Cultures: Geertz Is Still in Town. SSRN
Electronic Journal. https:/ /doi.org/10.2139/ssrn.4876619

Tomalin, E. (2013). Religions and development. Routledge.

Turner, V. W. . (2017). The ritual process : structure and anti-structure. Routledge.

Weber, M. (2001). The Protestant ethic and the spirit of capitalism. Routledge.

Zed, M. (2014). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3729

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

