
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3716 
 

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin 

 
 

Hubungan Agama dan Pembangunan: Analisis Kritis terhadap Teori 
Modernisasi, Etika Protestan, dan Pembangunan Berkelanjutan 
 
Asep Mulyaden1, Yusuf Zainal Abidin2, Aep Kusnawan3, Muhamad Zuldin4 
Pascasarjana, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia  
Email Korespondens: asepmulyaden@gmail.com, yusufzabidin@gmail.com, 
aep_kusnawan@uinsgd.ac.id,  muhamadzuldin@uinsgd.ac.id 
 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 

Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 10 Januari 2026 
 

ABSTRACT  
The relationship between religion and development remains a contested terrain in social 
sciences, oscillating between perspectives that view religion as an impediment to 
modernization and those recognizing its transformative potential. This article critically 
examines the nexus between religion and development through a comprehensive literature 
review synthesizing three principal theoretical frameworks: classical modernization theory, 
Weber's Protestant ethic thesis, and contemporary value-driven sustainable development 
discourse. The analysis employs a qualitative-descriptive methodology, systematically 
reviewing classical and contemporary scholarly works to map religion's multidimensional 
influence across four interconnected domains: sociological, economic, political, and cultural. 
Findings demonstrate that religion operates as a double-edged phenomenon in development 
processes. On one hand, it strengthens social capital through communal solidarity, shapes 
productive work ethics and economic honesty, enables wealth redistribution mechanisms 
(zakat, almsgiving, waqf), legitimizes justice-oriented public policy, and reinforces cultural 
identity alongside religious tourism assets. Conversely, rigid conservatism, identity 
politicization, and literalist interpretations resistant to innovation may substantially impede 
developmental progress. The synthesis advocates for inclusive, dialogic governance 
frameworks that integrate principles of moral justice, material-spiritual equilibrium, and 
institutional innovation—particularly Islamic finance and productive philanthropy—
aligned with Sustainable Development Goals. This article contributes an analytical 
framework weighing religion's enabling and constraining forces while offering practical 
guidelines for policymakers to foster productive, civically grounded collaboration among 
state institutions, civil society, and faith-based organizations. 
Keywords: Religion; Development; Modernization Theory; Protestant Ethic; Social 
Capital; Sustainable Development. 
 
ABSTRAK  
Hubungan antara agama dan pembangunan tetap menjadi arena perdebatan dalam ilmu 
sosial, berayun antara perspektif yang memandang agama sebagai penghalang modernisasi 
dan perspektif yang mengakui potensi transformatifnya. Artikel ini secara kritis menelaah 
hubungan agama dan pembangunan melalui studi pustaka komprehensif yang 
menyintesiskan tiga kerangka teoretis utama: teori modernisasi klasik, tesis etika Protestan 
Weber, dan diskursus pembangunan berkelanjutan berbasis nilai kontemporer. Analisis 
menggunakan metodologi kualitatif-deskriptif dengan meninjau karya ilmiah klasik dan 
kontemporer secara sistematis untuk memetakan pengaruh multidimensional agama pada 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1. 3718          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:asepmulyaden@gmail.com
mailto:yusufzabidin@gmail.com
mailto:aep_kusnawan@uinsgd.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.%203718


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3717 
 

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin 

empat ranah yang saling terkait: sosiologis, ekonomi, politik, dan budaya. Temuan 
menunjukkan bahwa agama beroperasi sebagai fenomena bermata dua dalam proses 
pembangunan. Di satu sisi, agama memperkuat modal sosial melalui solidaritas komunal, 
membentuk etos kerja produktif dan kejujuran ekonomi, memfasilitasi mekanisme 
redistribusi kekayaan (zakat, infak, wakaf), melegitimasi kebijakan publik berorientasi 
keadilan, serta memperkuat identitas budaya dan aset wisata religi. Di sisi lain, 
konservatisme kaku, politisasi identitas, dan interpretasi tekstual yang resisten terhadap 
inovasi dapat secara substansial menghambat kemajuan pembangunan. Sintesis yang 
ditawarkan mengadvokasi kerangka tata kelola inklusif-dialogis yang mengintegrasikan 
prinsip keadilan moral, keseimbangan material-spiritual, dan inovasi kelembagaan—
khususnya keuangan syariah dan filantropi produktif—yang selaras dengan Tujuan 
Pembangunan Berkelanjutan. Artikel ini berkontribusi memberikan kerangka analitis yang 
menimbang kekuatan pendorong dan penghambat agama sekaligus menawarkan panduan 
praktis bagi pembuat kebijakan untuk menumbuhkan kolaborasi produktif dan berkeadaban 
antara institusi negara, masyarakat sipil, dan organisasi berbasis keimanan. 
Kata Kunci: Agama; Pembangunan; Teori Modernisasi; Etika Protestan; Modal Sosial; 
Pembangunan Berkelanjutan. 
 
PENDAHULUAN  

Agama sejak awal peradaban manusia telah menjadi salah satu kekuatan 
sosial paling berpengaruh dalam membentuk tatanan kehidupan kolektif. Ia tidak 
hanya hadir sebagai sistem kepercayaan yang mengatur hubungan vertikal antara 
manusia dengan Tuhannya, tetapi juga sebagai seperangkat nilai, norma, dan 
institusi yang membentuk perilaku sosial, ekonomi, politik, dan budaya 
masyarakat.(Durkheim, 1995) Dalam konteks pembangunan, posisi agama selalu 
menjadi arena perdebatan epistemologis yang kompleks. Sebagian teoretikus 
memandangnya sebagai elemen tradisional yang harus ditinggalkan demi 
kemajuan, sementara yang lain melihatnya sebagai sumber daya sosial yang mampu 
menggerakkan transformasi masyarakat secara bermakna. (Norris & Inglehart, 2004) 

Perdebatan ini semakin relevan di tengah kegagalan paradigma 
pembangunan yang murni materialistik dan sekuler dalam mewujudkan 
kesejahteraan holistik. Krisis ekologis global, kesenjangan ekonomi yang melebar, 
serta alienasi sosial dan spiritual di masyarakat modern telah mendorong para 
pemikir untuk mempertimbangkan kembali dimensi nilai dan spiritualitas dalam 
pembangunan.(Nasr, 1996) Pertanyaan fundamental yang muncul adalah: dapatkah 
agama menjadi mitra strategis pembangunan tanpa terjebak dalam eksklusivisme 
dan konservatisme yang justru menghambat kemajuan? Ataukah ia harus tetap 
diposisikan sebagai urusan privat yang terpisah dari ruang publik pembangunan? 

Beberapa penelitian terdahulu telah mengkaji hubungan agama dan 
pembangunan dari berbagai perspektif. Pertama, Haynes (2007) dalam karyanya 
Religion and Development: Conflict or Cooperation? menganalisis bagaimana organisasi 
berbasis keimanan (faith-based organizations) berperan dalam pembangunan di 
negara-negara berkembang, menunjukkan bahwa kontribusi agama sangat 
bergantung pada konteks politik dan sosial setempat.(Haynes, 2007) Kedua, 
Deneulin dan Rakodi (2011) dalam artikelnya di World Development menegaskan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3718 
 

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin 

perlunya mengintegrasikan dimensi religius ke dalam diskursus pembangunan 
internasional, mengkritik pendekatan sekuler yang mendominasi lembaga-lembaga 
donor Barat.(Deneulin & Rakodi, 2011) Ketiga, Tomalin (2013) melalui bukunya 
Religions and Development memberikan tinjauan komprehensif tentang bagaimana 
berbagai tradisi keagamaan—Islam, Kristen, Hindu, Buddha—berkontribusi 
terhadap isu-isu pembangunan seperti kemiskinan, gender, dan 
kesehatan.(Tomalin, 2013) Keempat, Clarke dan Jennings (2008) mengedit volume 
Development, Civil Society and Faith-Based Organizations yang mengeksplorasi peran 
organisasi keagamaan dalam masyarakat sipil dan implikasinya terhadap kebijakan 
pembangunan. Kelima, penelitian Candland (2000) tentang Faith as Social Capital di 
Asia Selatan menunjukkan bagaimana jaringan keagamaan berfungsi sebagai modal 
sosial yang memfasilitasi pembangunan komunitas.(Candland, 2000) 

Meskipun penelitian-penelitian tersebut telah memberikan kontribusi 
signifikan, masih terdapat kesenjangan pengetahuan (knowledge gap) yang perlu 
diisi. Pertama, sebagian besar kajian cenderung bersifat empiris-deskriptif tanpa 
kerangka teoretis yang integratif untuk memahami mekanisme pengaruh agama 
terhadap pembangunan. Kedua, analisis yang ada sering kali terfragmentasi pada 
satu dimensi saja—sosiologis, ekonomi, politik, atau budaya—tanpa melihat 
keterkaitannya secara holistik. Ketiga, perspektif kritis yang menimbang secara 
seimbang antara potensi dan hambatan agama dalam pembangunan masih terbatas, 
dengan kecenderungan mengambil posisi apologetik atau sebaliknya terlalu 
dismissive terhadap peran agama. 

Artikel ini bertujuan mengisi kesenjangan tersebut dengan menyusun 
kerangka analitis integratif yang: (1) menyintesiskan tiga teori besar tentang 
hubungan agama dan pembangunan—teori modernisasi, tesis etika Protestan 
Weber, dan paradigma pembangunan berkelanjutan berbasis nilai; (2) memetakan 
pengaruh agama terhadap pembangunan dalam empat ranah yang saling terkait: 
sosiologis, ekonomi, politik, dan budaya; serta (3) mengembangkan analisis kritis 
yang menimbang secara seimbang daya dorong dan daya hambat agama dalam 
proses pembangunan. Dengan pendekatan ini, artikel ini diharapkan dapat 
memberikan kontribusi teoretis sekaligus panduan praktis bagi perencana dan 
pembuat kebijakan dalam mengelola relasi agama-pembangunan secara produktif 
dan berkeadaban. 

 
METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi 
pustaka (library research) yang bertujuan menyusun sintesis teoretis tentang 
hubungan agama dan pembangunan. Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian 
adalah pada analisis dan pengembangan kerangka konseptual berdasarkan literatur 
yang ada, bukan pada pengumpulan data empiris lapangan.(Zed, 2014) Studi 
pustaka memungkinkan peneliti untuk melakukan meta-analisis terhadap berbagai 
perspektif teoretis dan temuan penelitian sebelumnya guna membangun 
pemahaman yang lebih komprehensif dan integratif. Sumber data dalam penelitian 
ini terdiri dari dua kategori. Pertama, sumber primer berupa karya-karya klasik 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3719 
 

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin 

dalam sosiologi agama dan teori pembangunan, meliputi karya Émile Durkheim 
(The Elementary Forms of Religious Life), Max Weber (The Protestant Ethic and the Spirit 
of Capitalism dan The Sociology of Religion), serta karya-karya teoretikus modernisasi 
seperti W.W. Rostow dan Talcott Parsons. Kedua, sumber sekunder berupa artikel 
jurnal internasional bereputasi yang terindeks dalam database seperti Scopus, Web 
of Science, dan JSTOR, dengan kriteria seleksi: (a) diterbitkan dalam rentang waktu 
2010-2024 untuk memastikan relevansi kontemporer, kecuali karya klasik yang 
bersifat foundational; (b) membahas secara substantif hubungan agama dan 
pembangunan dari perspektif teoretis maupun empiris; (c) diterbitkan dalam jurnal 
dengan reputasi akademik yang terverifikasi. Total literatur yang dikaji mencakup 
35 sumber yang terdiri dari 20 artikel jurnal, 12 buku, dan 3 prosiding konferensi 
internasional. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil penelitian ini mengungkap kompleksitas hubungan agama dan 
pembangunan yang tidak dapat direduksi ke dalam dikotomi sederhana sebagai 
faktor pendorong atau penghambat semata. Analisis terhadap literatur 
menunjukkan bahwa agama memiliki karakter ambivalen—ia dapat menjadi 
kekuatan transformatif yang mempercepat pembangunan, sekaligus berpotensi 
menjadi faktor penghambat ketika ditafsirkan dan diinstitusionalisasi secara rigid 
dan eksklusif. Berikut adalah elaborasi komprehensif terhadap teori-teori utama dan 
implikasinya dalam empat ranah pembangunan.  

 
Teori-Teori Utama tentang Hubungan Agama dan Pembangunan 
1. Teori Modernisasi dan Tesis Sekularisasi 

Teori modernisasi yang berkembang pasca Perang Dunia II merupakan 
paradigma dominan dalam studi pembangunan yang menempatkan pengalaman 
Barat sebagai model universal kemajuan. Tokoh-tokoh seperti W.W. Rostow dengan 
The Stages of Economic Growth (1960) dan Talcott Parsons dengan teori diferensiasi 
strukturalnya merumuskan pembangunan sebagai proses linier dari masyarakat 
tradisional menuju masyarakat modern-industrial. Dalam kerangka ini, agama 
diposisikan sebagai elemen tradisionalisme yang harus ditransendensi—atau 
setidaknya diprivatisasi—agar masyarakat dapat mencapai tahap take-off ekonomi 
dan modernitas sosial.(Rostow, 1360) 

Tesis sekularisasi yang inherent dalam teori modernisasi berpijak pada 
beberapa asumsi epistemologis. Pertama, rasionalitas instrumental dianggap sebagai 
satu-satunya basis legitimate untuk organisasi sosial modern, sehingga orientasi 
nilai religius yang bersifat transendental dianggap irasional atau setidaknya tidak 
relevan dalam ruang publik. Kedua, diferensiasi fungsional masyarakat modern 
mengharuskan pemisahan institusi agama dari institusi ekonomi, politik, dan 
pendidikan, menempatkan agama semata-mata sebagai urusan privat. Ketiga, 
kemajuan sains dan teknologi diasumsikan akan secara gradual menggantikan 
fungsi eksplanatif dan integratif agama dalam masyarakat. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3720 
 

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin 

Namun, tesis sekularisasi telah mendapat kritik substansial dari berbagai 
arah. Kritik pertama bersifat empiris: realitas global menunjukkan bahwa 
modernisasi tidak serta-merta menghasilkan sekularisasi. Fenomena resurgence 
agama di berbagai belahan dunia—dari kebangkitan Islam politik di Timur Tengah, 
pertumbuhan gereja-gereja Pentakosta di Amerika Latin dan Afrika, hingga 
revivalisme Hindu di India—menunjukkan bahwa agama tetap menjadi kekuatan 
sosial yang signifikan di era modern.(Casanova, 1994) 

Kritik kedua bersifat normatif-ideologis: teori modernisasi dianggap sebagai 
manifestasi Euro-sentrisme dan neo-kolonialisme intelektual yang memaksakan 
model pembangunan Barat sebagai standar universal. Kritik ini dikemukakan secara 
tajam oleh teoretikus dependensi dan pasca-kolonial seperti Andre Gunder Frank, 
Immanuel Wallerstein, dan Edward Said. Mereka menunjukkan bahwa 
pembangunan bukanlah proses endogen yang terisolasi, melainkan terkait erat 
dengan struktur ketimpangan global yang diciptakan oleh kolonialisme dan 
kapitalisme. Dalam konteks ini, desakan untuk sekularisasi dapat dipandang 
sebagai bagian dari proyek hegemoni kultural Barat yang mengabaikan kekhasan 
dan otonomi masyarakat non-Barat. (Escobar, 1995)  

Kritik ketiga bersifat fungsional: agama ternyata memiliki fungsi-fungsi sosial 
yang tidak dapat begitu saja digantikan oleh institusi sekuler. Fungsi integratif 
agama dalam menciptakan solidaritas sosial, fungsi eksistensial dalam memberikan 
makna hidup, dan fungsi etis dalam menyediakan kerangka moral bagi perilaku 
individu dan kolektif—semuanya tetap relevan bahkan di masyarakat modern yang 
paling maju sekalipun. Pengalaman negara-negara seperti Jepang dan Korea Selatan 
yang mencapai modernisasi ekonomi tanpa sekularisasi penuh, serta fenomena civil 
religion di Amerika Serikat, menunjukkan bahwa modernitas dan religiusitas tidak 
harus bersifat mutually exclusive. (Bellah, 1967)  

 

2. Tesis Etika Protestan Max Weber dan Generalisasinya 
Max Weber dalam karyanya The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism 

(1905/2001) mengajukan tesis yang berpengaruh tentang hubungan antara nilai 
religius dan perilaku ekonomi. Weber berargumen bahwa etika Protestan—
khususnya Calvinisme dengan doktrin predestinasi dan calling (panggilan ilahi)—
telah menciptakan disposisi psikologis yang kondusif bagi perkembangan 
kapitalisme rasional di Eropa Barat. Doktrin predestinasi menciptakan anxiety 
eksistensial yang mendorong umat untuk mencari tanda-tanda keselamatan dalam 
kesuksesan duniawi, sementara konsep calling menempatkan kerja sebagai ibadah 
yang bernilai religius. Kombinasi keduanya menghasilkan etos kerja keras, disiplin, 
hemat, dan investasi produktif yang menjadi fondasi akumulasi kapital. (Weber, 
2001)  

Tesis Weber penting karena ia menunjukkan bahwa faktor kultural-religius 
dapat menjadi variabel independen yang memengaruhi perkembangan ekonomi, 
melawan determinisme ekonomi Marx yang memposisikan agama semata sebagai 
superstruktur ideologis. Namun, tesis ini juga mengundang berbagai kritik 
metodologis dan substantif. Kritik pertama menyangkut validitas historis: beberapa 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3721 
 

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin 

sejarawan ekonomi seperti R.H. Tawney menunjukkan bahwa kapitalisme telah 
berkembang di kota-kota Italia Katolik sebelum Reformasi Protestan, dan bahwa 
korelasi antara Protestantisme dan kapitalisme tidak sekuat yang diklaim Weber. 

Kritik kedua menyangkut generalisabilitas lintas-budaya: keberhasilan 
ekonomi negara-negara Asia Timur seperti Jepang, Korea Selatan, Taiwan, dan 
Singapura yang berbasis pada nilai-nilai Konfusianisme menunjukkan bahwa etos 
kerja produktif tidak monopoli tradisi Protestan. Demikian pula, pertumbuhan 
ekonomi di negara-negara Muslim seperti Malaysia, Turki, dan negara-negara Teluk 
menunjukkan bahwa Islam juga dapat kompatibel dengan pembangunan ekonomi 
modern.(Eisenstadt, 2017) Kritik ini mengarah pada revisi teori Weber yang lebih 
inklusif: berbagai tradisi religius dapat menghasilkan etos kerja yang fungsional bagi 
pembangunan ekonomi, meskipun melalui mekanisme teologis dan psikologis yang 
berbeda. 

Dalam konteks Islam, beberapa sarjana telah mengidentifikasi elemen-elemen 
yang paralel dengan etika Protestan Weber. Konsep amal saleh (kerja produktif) yang 
dipandang sebagai ibadah, penekanan pada kejujuran (al-ṣidq) dan amanah dalam 
transaksi ekonomi, larangan riba yang mendorong investasi produktif ketimbang 
spekulasi, serta orientasi pada keseimbangan dunia-akhirat—semuanya dapat 
berfungsi sebagai pendorong etos kerja dan pembangunan ekonomi. Namun, perlu 
dicatat bahwa realisasi potensi ini sangat bergantung pada interpretasi dan 
institusionalisasi ajaran agama dalam konteks sosial-politik tertentu. 
3. Paradigma Pembangunan Berkelanjutan Berbasis Nilai Agama 

Kegagalan paradigma pembangunan konvensional dalam mengatasi krisis 
ekologis, kesenjangan sosial, dan alienasi spiritual telah mendorong munculnya 
paradigma alternatif yang mengintegrasikan dimensi nilai dan spiritualitas. Konsep 
pembangunan berkelanjutan (sustainable development) yang dirumuskan dalam 
Brundtland Report (1987) dan kemudian dikodifikasikan dalam Sustainable 
Development Goals (SDGs) pada dasarnya mengakui keterbatasan pendekatan 
materialistik-ekonomistik dan menekankan keseimbangan antara dimensi ekonomi, 
sosial, dan lingkungan. Dalam perkembangan diskursusnya, dimensi spiritual dan 
kultural semakin diakui sebagai elemen integral pembangunan berkelanjutan.(Nasr, 
1996) 

Agama menawarkan sejumlah prinsip yang relevan dengan agenda 
pembangunan berkelanjutan. Pertama, prinsip keadilan (al-'adl dalam Islam, tzedek 
dalam Yudaisme, dikaiosyne dalam Kristen) yang menuntut distribusi sumber daya 
secara fair dan perlindungan terhadap kelompok rentan. Kedua, prinsip 
kesederhanaan dan pengendalian diri (al-qanā'ah, aparigraha dalam Hindu-Buddha) 
yang menjadi antitesis terhadap konsumerisme berlebihan dan eksploitasi alam. 
Ketiga, prinsip kekhalifahan atau stewardship yang menempatkan manusia sebagai 
pengelola—bukan pemilik absolut—alam semesta, dengan tanggung jawab moral 
untuk memelihara kelestarian lingkungan. Keempat, prinsip tanggung jawab 
antargenerasi yang mengharuskan generasi sekarang mempertimbangkan 
kepentingan generasi mendatang dalam pengambilan keputusan pembangunan. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3722 
 

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin 

Implementasi prinsip-prinsip ini terlihat dalam berbagai instrumen ekonomi 
keagamaan. Zakat, misalnya, merupakan mekanisme redistributif yang built-in 
dalam sistem ekonomi Islam, dengan potensi signifikan untuk pengentasan 
kemiskinan jika dikelola secara optimal. Data dari BAZNAS (2023) menunjukkan 
bahwa potensi zakat nasional Indonesia mencapai lebih dari Rp327 triliun per tahun, 
meskipun realisasi pengumpulan baru sekitar 3,5% dari potensi tersebut. Wakaf 
produktif juga telah berkembang menjadi instrumen investasi sosial yang menopang 
sektor pendidikan, kesehatan, dan pemberdayaan ekonomi. Sementara itu, 
perkembangan industri keuangan syariah—dengan aset global mencapai lebih dari 
$3 triliun—menunjukkan bahwa prinsip-prinsip etis agama dapat diintegrasikan ke 
dalam sistem keuangan modern.  

 
Perspektif Sosiologis: Agama sebagai Sumber Modal Sosial 

Émile Durkheim dalam The Elementary Forms of Religious Life (1912/1995) 
menempatkan agama sebagai fenomena sosial fundamental yang berfungsi 
menciptakan dan memelihara solidaritas kolektif. Melalui ritual, simbol, dan norma 
bersama, agama mengkonstruksi kesadaran kolektif (conscience collective) yang 
mengikat individu-individu ke dalam komunitas moral. Bagi Durkheim, esensi 
agama bukanlah pada kepercayaan kepada entitas supernatural, melainkan pada 
fungsi integratifnya dalam masyarakat—agama adalah masyarakat yang 
menyembah dirinya sendiri dalam bentuk yang disakralkan. 

Dalam konteks pembangunan kontemporer, fungsi integratif agama ini dapat 
dipahami melalui konsep modal sosial (social capital) yang dikembangkan oleh 
Robert Putnam (2000). Modal sosial merujuk pada jaringan hubungan sosial, norma 
kepercayaan (trust), dan resiprositas yang memfasilitasi koordinasi dan kerjasama 
untuk keuntungan bersama. Putnam dalam studinya tentang Italia Utara dan Selatan 
menunjukkan bahwa perbedaan kinerja ekonomi dan pemerintahan antara kedua 
wilayah tersebut sebagian besar dapat dijelaskan oleh perbedaan stok modal sosial—
yang salah satunya dibentuk oleh tradisi religius dan asosiasional.(Putnam, 2000) 

Agama berkontribusi terhadap pembentukan modal sosial melalui beberapa 
mekanisme. Pertama, melalui penyediaan ruang dan kesempatan interaksi sosial 
reguler (ibadah bersama, pengajian, kebaktian) yang memfasilitasi pembentukan 
jaringan sosial. Kedua, melalui internalisasi norma-norma moral seperti kejujuran, 
amanah, dan kepedulian sosial yang menumbuhkan generalized trust. Ketiga, melalui 
penciptaan identitas kolektif yang melampaui ikatan primordial keluarga dan etnis, 
memperluas lingkaran solidaritas ke komunitas yang lebih luas. Keempat, melalui 
mobilisasi sumber daya kolektif untuk tujuan-tujuan sosial seperti pendidikan, 
kesehatan, dan bantuan bencana. 

Di Indonesia, kontribusi organisasi keagamaan terhadap modal sosial dan 
pembangunan sangat signifikan. Nahdlatul Ulama (NU) dengan jaringan pesantren, 
madrasah, dan lembaga sosialnya telah menjadi infrastruktur sosial yang 
menjangkau hingga tingkat desa. Muhammadiyah melalui amal usahanya yang 
mencakup ribuan sekolah, universitas, rumah sakit, dan panti asuhan menunjukkan 
kapasitas organisasi keagamaan dalam menyediakan layanan publik. Data 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3723 
 

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin 

menunjukkan bahwa Muhammadiyah mengelola lebih dari 5.000 sekolah, 170 
perguruan tinggi, dan 450 rumah sakit dan klinik di seluruh Indonesia 
(Muhammadiyah, 2023). Kontribusi ini merepresentasikan bentuk religious social 
capital yang memiliki nilai ekonomi dan sosial signifikan. 

Namun, perlu dicatat bahwa modal sosial berbasis agama memiliki karakter 
ambivalen. Di satu sisi, ia dapat berfungsi sebagai bonding social capital yang 
memperkuat solidaritas intra-kelompok, tetapi di sisi lain dapat menjadi exclusive 
dan menghambat terbentuknya bridging social capital yang menghubungkan 
kelompok-kelompok berbeda. Samuel Huntington (1996) dalam tesisnya tentang 
Clash of Civilizations bahkan memprediksi bahwa identitas religius akan menjadi 
garis patahan konflik utama di era pasca-Perang Dingin. Meskipun tesis Huntington 
banyak dikritik karena esensialisme dan determinismenya, ia mengingatkan bahwa 
agama dapat menjadi sumber konflik identitas ketika dimanipulasi untuk 
kepentingan politik.  

Pengalaman Indonesia menunjukkan bahwa pluralisme agama tidak harus 
menjadi sumber konflik jika dikelola dengan baik. Dialog antaragama, pendidikan 
toleransi, dan kebijakan inklusif yang menghormati keragaman dapat 
mentransformasi potensi konflik menjadi kekayaan sosial. Tradisi seperti Forum 
Kerukunan Umat Beragama (FKUB) dan berbagai inisiatif dialog lintas iman 
menunjukkan upaya membangun bridging social capital yang melampaui batas-batas 
komunal. Dengan demikian, kontribusi agama terhadap modal sosial sangat 
bergantung pada bagaimana ia ditafsirkan dan diinstitusionalisasi dalam konteks 
sosial-politik tertentu. 

 
Perspektif Ekonomi: Etos Kerja, Redistribusi, dan Keuangan Syariah 

Pengaruh agama terhadap ekonomi dapat dianalisis melalui tiga mekanisme 
utama: pembentukan etos kerja, institusionalisasi redistribusi kekayaan, dan 
pengembangan sistem keuangan berbasis nilai. Ketiga mekanisme ini menunjukkan 
bahwa agama bukan sekadar sistem kepercayaan yang terpisah dari aktivitas 
ekonomi, melainkan dapat menjadi kerangka normatif yang membentuk perilaku 
dan institusi ekonomi. 

Pertama, terkait pembentukan etos kerja, berbagai tradisi keagamaan 
menekankan nilai kerja produktif sebagai kewajiban moral dan bentuk ibadah. 
Dalam Islam, konsep kasb al-ḥalāl (mencari nafkah yang halal) merupakan kewajiban 
bagi setiap Muslim yang mampu. Hadis Nabi Muhammad SAW yang menyatakan 
bahwa "tangan di atas lebih baik dari tangan di bawah" dan "bekerja adalah ibadah" 
mencerminkan orientasi positif Islam terhadap kerja produktif. Demikian pula, 
penekanan pada kejujuran dalam transaksi, larangan penipuan (ghabn), dan 
kewajiban memenuhi kontrak ('ahd) membentuk etika bisnis yang kondusif bagi 
aktivitas ekonomi yang berkelanjutan. (Anwar et al., 2022) 

Kedua, institusi redistribusi kekayaan dalam Islam—terutama zakat, infak, 
sedekah, dan wakaf—merupakan mekanisme built-in untuk mengatasi 
ketimpangan ekonomi. Zakat sebagai kewajiban tahunan atas kekayaan yang 
mencapai nisab berfungsi sebagai pajak redistribusi yang sistematis. Berbeda dengan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3724 
 

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin 

pajak konvensional yang bersifat sekular, zakat memiliki dimensi spiritual yang 
mendorong kepatuhan intrinsik dan memandang redistribusi sebagai hak mustahik, 
bukan sekadar kemurahan hati muzaki. Studi empiris menunjukkan bahwa di 
negara-negara dengan sistem zakat yang terlembaga dengan baik, instrumen ini 
berkontribusi signifikan terhadap pengentasan kemiskinan dan pemerataan 
pendapatan. (Dilan hasanah et al., 2024) 

Wakaf produktif juga telah berkembang menjadi instrumen investasi sosial 
yang signifikan. Berbeda dengan filantropi konvensional yang bersifat konsumtif, 
wakaf menekankan pelestarian pokok harta (aṣl) dan pemanfaatan hasil (manfa'ah) 
secara berkelanjutan. Model wakaf produktif modern—seperti wakaf tunai, wakaf 
saham, dan sukuk wakaf—menunjukkan adaptasi institusi tradisional ke dalam 
instrumen keuangan kontemporer. Di beberapa negara, aset wakaf dikelola secara 
profesional untuk mendanai rumah sakit, universitas, dan program pemberdayaan 
ekonomi. 

Ketiga, perkembangan industri keuangan syariah menunjukkan bahwa 
prinsip-prinsip etis agama dapat diintegrasikan ke dalam sistem keuangan 
modern.(Mufarrochah et al., 2025) Perbankan syariah yang beroperasi berdasarkan 
larangan riba (bunga), gharar (ketidakpastian berlebihan), dan maysir (spekulasi), 
serta prinsip bagi hasil (muḍārabah, mushārakah) telah berkembang menjadi industri 
global dengan aset lebih dari $3 triliun. Indonesia sebagai negara dengan populasi 
Muslim terbesar memiliki potensi besar dalam industri ini, meskipun pangsa pasar 
perbankan syariah domestik masih sekitar 7% dari total aset perbankan nasional. 

Selain keuangan syariah, industri halal juga berkembang pesat mencakup 
makanan, farmasi, kosmetik, fashion, dan pariwisata. Global Islamic Economy 
Report 2023 menunjukkan bahwa nilai ekonomi halal global mencapai $2,3 triliun 
dan diproyeksikan terus tumbuh. Indonesia diakui sebagai salah satu pusat ekonomi 
halal terbesar dengan peringkat teratas dalam Global Islamic Economy Indicator 
untuk sektor makanan halal dan modest fashion. Perkembangan ini menunjukkan 
bahwa nilai-nilai agama dapat ditransformasikan menjadi keunggulan kompetitif 
dalam ekonomi global. 

Namun, perlu dicatat bahwa pengaruh agama terhadap ekonomi tidak selalu 
positif. Interpretasi konservatif yang menolak inovasi keuangan, resistensi terhadap 
instrumen-instrumen modern dengan dalih menghindari riba, atau sikap fatalistik 
yang menyerahkan semua urusan ekonomi kepada takdir—dapat menjadi 
penghambat pembangunan ekonomi. Karena itu, diperlukan ijtihad ekonomi yang 
mampu menjembatani prinsip-prinsip agama dengan kebutuhan ekonomi modern, 
mempertahankan substansi etis sambil mengadaptasi bentuk dan instrumennya 
sesuai konteks. 

 
Perspektif Politik: Legitimasi, Kebijakan Publik, dan Risiko Politisasi 

Hubungan agama dan politik merupakan salah satu dimensi paling kompleks 
dan kontroversial dalam studi pembangunan. Secara historis, agama telah berfungsi 
sebagai sumber legitimasi kekuasaan politik di hampir semua peradaban. Konsep 
divine right of kings di Eropa, mandate of heaven di Tiongkok, dan berbagai bentuk 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3725 
 

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin 

teokrasi di Timur Tengah menunjukkan bahwa otoritas politik sering mencari 
justifikasi dari tatanan kosmis-religius. Dalam konteks modern, hubungan ini 
mengalami transformasi tetapi tidak lenyap—agama tetap menjadi sumber nilai 
moral yang melegitimasi atau mengkritik kebijakan publik. 

Di Indonesia, hubungan agama dan negara dirumuskan dalam Pancasila 
yang menempatkan Ketuhanan Yang Maha Esa sebagai sila pertama. Model ini 
berbeda dari sekularisme ketat (seperti di Prancis) maupun teokrasi (seperti di Iran), 
melainkan merupakan jalan tengah yang mengakui dimensi religius kehidupan 
publik tanpa menjadikan agama tertentu sebagai dasar negara. Pembukaan UUD 
1945 yang menyebut "berkat rahmat Allah Yang Maha Kuasa" dan berbagai 
kebijakan yang mengakomodasi kepentingan keagamaan (seperti pengadilan 
agama, pendidikan agama wajib, dan Hari Raya keagamaan sebagai hari libur 
nasional) mencerminkan pengakuan konstitusional terhadap peran agama dalam 
kehidupan berbangsa. 

Nilai-nilai agama dapat berkontribusi positif terhadap kualitas tata kelola dan 
kebijakan publik melalui beberapa cara. Pertama, agama menyediakan fondasi etis 
bagi kepemimpinan yang berintegritas, menekankan akuntabilitas tidak hanya 
kepada konstituen manusia tetapi juga kepada Tuhan. Konsep seperti amanah 
(kepercayaan yang harus dijaga), al-mas'ūliyyah (tanggung jawab), dan al-'adl 
(keadilan) dapat menjadi landasan etika publik yang kuat. Kedua, organisasi 
keagamaan dapat berfungsi sebagai elemen masyarakat sipil yang mengawasi 
kekuasaan dan mengadvokasi kepentingan publik. Ketiga, nilai-nilai religius 
tentang keadilan sosial dapat menginspirasi kebijakan pro-poor dan afirmatif 
terhadap kelompok marginal. 

Namun, hubungan agama dan politik juga mengandung risiko serius. Pippa 
Norris dan Ronald Inglehart (2004) dalam Sacred and Secular menunjukkan bahwa 
meskipun modernisasi di banyak negara maju mengarah pada sekularisasi, agama 
tetap menjadi faktor politik yang signifikan di negara-negara berkembang. 
Fenomena ini memiliki sisi gelap ketika agama dipolitisasi untuk kepentingan 
kekuasaan. Politisasi agama dapat mengambil berbagai bentuk: penggunaan simbol 
dan retorika keagamaan untuk mobilisasi elektoral, pembingkaian kebijakan dalam 
istilah religius untuk menyingkirkan oposisi, atau bahkan legitimasi kekerasan atas 
nama agama. (Norris & Inglehart, 2004) 

Di Indonesia, dinamika politik identitas berbasis agama telah menjadi 
tantangan serius bagi konsolidasi demokrasi. Pemilihan kepala daerah (Pilkada) DKI 
Jakarta 2017 menjadi titik balik yang menunjukkan bagaimana sentimen keagamaan 
dapat dimobilisasi dalam kontestasi politik, dengan implikasi yang melampaui 
arena elektoral. Fenomena ini mengingatkan bahwa integrasi nilai agama dalam 
politik pembangunan harus dilakukan secara hati-hati, dengan menegakkan prinsip 
keadilan, toleransi, dan penghormatan terhadap pluralisme. Politik yang 
berlandaskan nilai religius seharusnya memperkuat kohesi sosial dan keadilan, 
bukan menjadi instrumen dominasi satu kelompok atas yang lain. 

 
 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3726 
 

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin 

Perspektif Budaya: Identitas, Warisan Peradaban, dan Akulturasi 
Clifford Geertz (1973) mendefinisikan agama sebagai sistem simbol yang 

berfungsi untuk menetapkan suasana hati dan motivasi yang kuat, mendalam, dan 
bertahan lama pada manusia dengan merumuskan konsepsi-konsepsi tentang 
tatanan umum eksistensi. Definisi ini menegaskan dimensi kultural agama sebagai 
sistem makna yang membentuk cara manusia memahami dunia dan tempat mereka 
di dalamnya. Dalam perspektif ini, agama bukan sekadar seperangkat kepercayaan 
proposisional tentang entitas supernatural, melainkan kerangka interpretif yang 
mewarnai seluruh aspek kehidupan—dari ritual harian hingga peristiwa-peristiwa 
besar seperti kelahiran, pernikahan, dan kematian.(Susen, 2024) 

Agama membentuk identitas kultural baik pada level individual maupun 
kolektif. Pada level individual, afiliasi keagamaan menjadi salah satu penanda 
identitas yang paling fundamental, memengaruhi pilihan hidup mulai dari 
pasangan, pendidikan, hingga pola konsumsi. Pada level kolektif, agama 
menciptakan komunitas-komunitas dengan tradisi, ritual, dan memori bersama 
yang membedakan satu kelompok dari yang lain. Victor Turner (1969) dalam 
studinya tentang ritual menunjukkan bagaimana praktik-praktik keagamaan 
menciptakan communitas—pengalaman kebersamaan yang melampaui struktur 
sosial sehari-hari dan memperkuat ikatan solidaritas.(Turner, 2017) 

Warisan budaya keagamaan juga memiliki nilai ekonomi yang signifikan. 
Bangunan-bangunan keagamaan seperti masjid, gereja, candi, pura, dan vihara 
bukan hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai aset pariwisata 
dan penanda identitas kultural. Wisata religi telah berkembang menjadi segmen 
industri pariwisata yang penting. Di Indonesia, destinasi wisata religi seperti Masjid 
Istiqlal, Candi Borobudur, Candi Prambanan, dan ziarah ke makam Wali Songo 
menarik jutaan pengunjung setiap tahun. Data Kemenparekraf menunjukkan bahwa 
wisata religi berkontribusi signifikan terhadap ekonomi lokal dan nasional, 
sekaligus mempromosikan pemahaman lintas-budaya. 

Dimensi penting lainnya adalah proses akulturasi antara agama dan budaya 
lokal. Geertz dalam studinya tentang Islam di Jawa membedakan antara santri (yang 
lebih puritan) dan abangan (yang lebih sinkretis), menunjukkan bagaimana agama 
yang sama dapat mengambil bentuk berbeda dalam konteks kultural yang berbeda. 
Di Indonesia, praktik-praktik seperti tahlilan, selametan, atau tradisi Sekaten 
menunjukkan perpaduan kreatif antara ajaran Islam dan budaya Nusantara. 
Akulturasi ini bukan sekadar "pencemaran" agama oleh budaya lokal, melainkan 
proses kreatif yang menghasilkan bentuk religiusitas yang kontekstual dan 
bermakna bagi masyarakat setempat. 

Implikasi bagi pembangunan adalah bahwa pendekatan yang mengabaikan 
atau menegasikan dimensi kultural-religius masyarakat cenderung akan 
menghadapi resistensi dan kegagalan. Proyek pembangunan yang dipersepsikan 
bertentangan dengan nilai-nilai agama atau tradisi lokal akan sulit mendapat 
dukungan masyarakat. Sebaliknya, pembangunan yang sensitif terhadap dimensi 
kultural dan mampu mengartikulasikan tujuan-tujuannya dalam bahasa yang 
resonan dengan nilai-nilai masyarakat akan lebih mudah diterima dan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3727 
 

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin 

berkelanjutan. Ini tidak berarti bahwa pembangunan harus tunduk sepenuhnya 
pada tradisi, melainkan bahwa dialog dan negosiasi kreatif antara modernitas dan 
tradisi—termasuk tradisi religius—merupakan kunci keberhasilan pembangunan 
yang inklusif dan bermakna. 
 
Pandangan Kritis dan Dialektika Agama-Pembangunan 

Analisis yang seimbang tentang hubungan agama dan pembangunan 
mengharuskan kita mempertimbangkan secara serius kritik-kritik terhadap peran 
agama. Karl Marx dalam Contribution to the Critique of Hegel's Philosophy of Right 
(1844/1970) menggambarkan agama sebagai "candu masyarakat" (das Opium des 
Volkes). Dalam konteks aslinya, metafor ini memiliki makna ambivalen: opium 
berfungsi sebagai penghilang rasa sakit yang membuat orang tahan menghadapi 
penderitaan, tetapi sekaligus menyembunyikan akar penyebab penderitaan itu 
sendiri. Bagi Marx, agama adalah ekspresi dan protes terhadap kesengsaraan riil, 
tetapi ia juga dapat berfungsi sebagai kompensasi ilusi yang mengalihkan perhatian 
dari upaya transformasi struktur sosial yang tidak adil. 

Kritik Marxian ini tetap relevan ketika kita mengamati bagaimana agama 
kadang digunakan untuk melegitimasi ketimpangan. Teodisi-teodisi yang 
menjelaskan kemiskinan sebagai ujian dari Tuhan, diskursus religius tentang 
kesabaran dan pasrah, atau janji keselamatan di akhirat sebagai kompensasi atas 
penderitaan di dunia—dapat berfungsi untuk menetralisir kesadaran kritis dan 
menghambat mobilisasi untuk perubahan sosial. Lebih jauh, ketika elite agama 
bersekutu dengan elite politik-ekonomi, agama dapat menjadi instrumen ideologis 
untuk mempertahankan status quo dan menekan gerakan-gerakan transformatif. 
Kritik kontemporer juga diarahkan pada konservatisme agama yang menghambat 
pembangunan sosial di berbagai bidang. Dalam isu kesetaraan gender, interpretasi 
patriarkal terhadap teks-teks keagamaan sering digunakan untuk membatasi 
partisipasi perempuan dalam ruang publik dan pengambilan keputusan. Dalam isu 
kesehatan reproduksi, penolakan terhadap pendidikan seksual komprehensif dan 
metode kontrasepsi modern atas dasar keagamaan dapat berdampak negatif 
terhadap kesehatan perempuan dan dinamika kependudukan. Dalam isu 
pendidikan, resistensi terhadap pengajaran evolusi atau pendekatan saintifik 
lainnya menunjukkan ketegangan antara otoritas religius dan otoritas ilmiah. 

Demikian pula, literalisme dan tekstualisme dalam penafsiran agama dapat 
menjadi penghambat inovasi dan adaptasi. Ketika teks-teks keagamaan dari konteks 
historis tertentu diterapkan secara kaku tanpa mempertimbangkan perubahan 
konteks, hasilnya dapat berupa stagnasi atau bahkan regresi. Mohammed Arkoun 
(1994) mengkritik apa yang disebutnya taqdīs al-afkār al-dīniyyah (sakralisasi 
pemikiran keagamaan) yang menyamakan hasil ijtihad manusia dengan wahyu 
ilahi, sehingga menutup kemungkinan reinterpretasi dan pembaruan. 

Namun demikian, kritik-kritik ini tidak menafikan potensi positif agama 
dalam pembangunan. Yang diperlukan adalah pendekatan dialektis yang mengakui 
baik daya dorong maupun daya hambat agama, dan mencari sintesis yang 
memaksimalkan yang pertama sambil meminimalkan yang kedua. Agama yang 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3728 
 

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin 

progresif—yang menekankan nilai-nilai keadilan sosial, kesetaraan, dan 
penghormatan terhadap martabat manusia—dapat menjadi kekuatan transformatif 
yang powerful. Sebaliknya, agama yang konservatif-reaksioner—yang melestarikan 
hierarki, menolak perubahan, dan mengklaim monopoli kebenaran—cenderung 
menjadi penghambat pembangunan. Sintesis yang ditawarkan artikel ini adalah 
paradigma pembangunan dialogis-integratif yang memadukan nilai-nilai religius 
dengan prinsip rasionalitas modern secara seimbang. Paradigma ini mengakui 
bahwa menyingkirkan agama sepenuhnya dari arena pembangunan akan 
menciptakan kekosongan moral dan mengabaikan sumber daya sosial yang 
berharga. Namun, ia juga menolak pendekatan teokratis yang memaksakan 
interpretasi keagamaan tertentu sebagai dasar kebijakan publik. Jalan tengah adalah 
dialog terbuka antara berbagai tradisi religius dan perspektif sekuler, dengan 
komitmen bersama pada nilai-nilai keadilan, toleransi, dan kesejahteraan universal. 

 
SIMPULAN  

Kesimpulan dari kajian ini menegaskan bahwa hubungan agama dan 
pembangunan bersifat kompleks, multidimensional, dan tidak dapat direduksi ke 
dalam dikotomi sederhana sebagai faktor pendorong atau penghambat semata. 
Analisis terhadap tiga kerangka teoretis—teori modernisasi dengan tesis 
sekularisasinya, tesis etika Protestan Weber dan generalisasinya ke berbagai tradisi 
religius, serta paradigma pembangunan berkelanjutan berbasis nilai—menunjukkan 
evolusi pemikiran dari posisi yang memandang agama sebagai penghalang 
modernitas menuju pengakuan atas potensi transformatifnya. Pemetaan pengaruh 
agama dalam empat ranah pembangunan mengungkap bahwa: secara sosiologis, 
agama memperkuat modal sosial dan solidaritas komunal meskipun dengan risiko 
eksklusivisme; secara ekonomi, agama dapat membentuk etos kerja produktif dan 
menyediakan mekanisme redistribusi (zakat, wakaf) serta sistem keuangan alternatif 
(syariah); secara politik, nilai-nilai religius dapat melegitimasi kepemimpinan etis 
dan kebijakan berkeadilan, namun juga rentan dipolitisasi untuk kepentingan 
kekuasaan; dan secara budaya, agama membentuk identitas kolektif, melahirkan 
warisan peradaban, serta menjalani proses akulturasi dengan tradisi lokal. Implikasi 
praktis dari kajian ini mengarah pada rekomendasi paradigma pembangunan 
dialogis-integratif yang menghindari dua ekstrem: sekularisme agresif yang 
menegasikan dimensi religius masyarakat, dan teokrasi yang memaksakan 
interpretasi keagamaan tertentu sebagai dasar kebijakan publik. Tata kelola yang 
inklusif memerlukan: pertama, pelibatan organisasi berbasis keimanan sebagai mitra 
pembangunan dengan tetap menjaga prinsip kesetaraan dan non-diskriminasi; 
kedua, dukungan terhadap inovasi kelembagaan seperti keuangan syariah dan 
filantropi produktif yang selaras dengan SDGs; ketiga, pendidikan toleransi dan 
dialog antaragama untuk membangun modal sosial yang bersifat bridging; dan 
keempat, pemisahan yang jelas antara otoritas religius dan otoritas politik untuk 
mencegah politisasi agama. Penelitian lebih lanjut diperlukan untuk 
mengembangkan indikator-indikator yang dapat mengukur secara empiris 
kontribusi dan hambatan agama terhadap pembangunan dalam berbagai konteks, 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3729 
 

Copyright; Asep Mulyaden, Yusuf Zainal Abidin, Aep Kusnawan, Muhamad Zuldin 

serta untuk mendokumentasikan praktik-praktik terbaik (best practices) kolaborasi 
negara-masyarakat-organisasi keagamaan di berbagai negara.  

 
DAFTAR RUJUKAN  
Anwar, A. A., Alamsah, A. A. P., & Arista, S. R. (2022). Pemikiran Ekonomi Islam 

Monzer Khaf. Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 22(2), 161–173. 
https://doi.org/10.32939/islamika.v22i2.1080 

Bellah, R. N. (1967). Civil religion in America. Daedalus, 96(1), 1–21. 
Candland, C. (2000). Faith as Social Capital: Religion and Community Development 

in Southern Asia. Policy Sciences, 33(3), 355–374. 
Casanova, J. (1994). Public religions in the modern world. The University of Chicago 

Press. 
Deneulin, S., & Rakodi, C. (2011). Revisiting Religion: Development Studies Thirty 

Years On. World Development, 39(1), 45–54. 
https://doi.org/10.1016/j.worlddev.2010.05.007 

Dilan hasanah, Fitria, V. R., Diana, D. M., Haekal, M., Rose, D. R., & Rapindo, A. 
(2024). Perbandingan Efektivitas Zakat dan Pajak dalam Mengurangi 
Ketimpangan Ekonomi di Negara Indonesia. Journal of Economics and Business, 
2(2), 161–170. https://doi.org/10.61994/econis.v2i2.480 

Durkheim, É. (1995). The Elementary Forms of Religious Life. New York: Free Press. 
Eisenstadt, S. N. (2017). Multiple Modernities. Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9781315124872 
Escobar, A. (1995). Encountering development: The making and unmaking of the Third 

World. Princeton University Press. 
Haynes, J. (2007). Religion and Development: Conflict or Cooperation? . Palgrave 

Macmillan. 
Mufarrochah, S., Putri, F. F., Murtadho, A., & Assari, E. (2025). Etika Bisnis dalam 

Hukum Islam: Implikasi terhadap Praktik Bisnis Modern. JURNAL USM LAW 
REVIEW, 8(1), 17–32. https://doi.org/10.26623/julr.v8i1.11365 

Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature. Oxford University Press. 
Norris, P., & Inglehart, R. (2004). Sacred and secular. Religion  and politics worldwid. 

Cambridge University Press. 
Putnam, R. D. (2000). Bowling alone. Proceedings of the 2000 ACM Conference on 

Computer Supported Cooperative Work, 357. 
https://doi.org/10.1145/358916.361990 

Rostow, W. W. (1360). The stages of economic growth: A non-communist manifesto. 
https://doi.org/10.1111/j.1468-0289.1959.tb01829.x 

Susen, S. (2024). The Interpretation of Cultures: Geertz Is Still in Town. SSRN 
Electronic Journal. https://doi.org/10.2139/ssrn.4876619 

Tomalin, E. (2013). Religions and development. Routledge. 
Turner, V. W. . (2017). The ritual process : structure and anti-structure. Routledge. 
Weber, M. (2001). The Protestant ethic and the spirit of capitalism. Routledge. 
Zed, M. (2014). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

