
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3268 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

 
 

Ekojihad Melalui Inovasi Ekologi Perspektif Al-Qur`An 
 
Nur Wakhid1, Nur Arfiyah Febriani2, Muhammad Hariyadi3 
Universitas PTIQ Jakarta, Jakarta, Indonesia1-3 
Email Korespondensi: nurwakhid24@gmail.com, royyanal12@yahoo.com, m.hariyadi@ptiq.ac.id                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               

 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 09 Januari 2026 

 

ABSTRACT  
This study aims to formulate the concept of ecojihad as a contemporary paradigm of jihad 
grounded in Qur’anic values in response to the global ecological crisis. Ecojihad is 
understood not merely as an environmental movement, but as a theological expression of 
human responsibility as khalīfah fī al-arḍ, rooted in the principles of ḥifẓ al-bī’ah and fiqh al-
bī’ah. This research employs a library-based method with a multidisciplinary approach 
encompassing theological, ecological, and philosophical dimensions within an eco-
hermeneutical framework. Data analysis is conducted through a mawḍū‘ī (thematic) 
interpretation of Qur’anic verses concerning amānah (trust), mīzān (balance), fasād 
(corruption), and iṣlāḥ (reform), combined with critical discourse analysis and axiological 
reflection. The findings reveal that ecojihad possesses strong practical relevance through 
ecological innovation, particularly through the integration of Qur’anic values into 
environmental education, eco-friendly technology, green economy, environmental 
governance, and spiritually based socio-ecological movements. The discussion demonstrates 
that while ecojihad aligns with several contemporary ecological theories—such as deep 
ecology, transpersonal ecology, and global environmental ethics—it differs fundamentally in 
its normative foundation. Ecojihad is rooted in divine revelation, adopts a tawḥīdic 
worldview, and positions humans as ethical agents accountable before God. Unlike 
naturalistic and humanistic ecological approaches, ecojihad emphasizes ‘ubūdiyyah 
(servitude to God) and theocentric spirituality as the core of ecological praxis. This study 
concludes that ecojihad through ecological innovation constitutes a transformative 
theological paradigm that integrates spiritual values with ecological practices in a normative, 
applicable, and sustainable manner. This paradigm offers a significant contribution to the 
development of Islamic environmental ethics based on the Qur’an and provides a relevant 
response to contemporary environmental challenges. 
Keywords: ecojihad, ecological innovation, Islamic ecotheology, the Qur’an, environmental 
crisis.   
 
ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan untuk merumuskan konsep ekojihad sebagai paradigma jihad 
kontemporer yang berlandaskan nilai-nilai al-Qur’an dalam merespons krisis ekologi global. 
Ekojihad dipahami tidak sekadar sebagai gerakan pelestarian lingkungan, tetapi sebagai 
ekspresi teologis dari tanggung jawab manusia sebagai khalîfah fî al-ardh yang berpijak pada 
prinsip hifzh al-bî’ah dan fiqh al-bî’ah. Penelitian ini menggunakan metode library research 
dengan pendekatan multidisipliner yang mencakup dimensi teologis, ekologis, dan filosofis 
dalam kerangka analisis eco-hermeneutik. Teknik analisis dilakukan melalui tafsir 
maudhû‘iy terhadap ayat-ayat al-Qur’an tentang amânah, mîzân, fasâd, dan ishlâh, yang 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3655          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:nurwakhid24@gmail.com
mailto:royyanal12@yahoo.com
mailto:m.hariyadi@ptiq.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3655


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3269 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

dikombinasikan dengan analisis wacana kritis serta refleksi aksiologis. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa ekojihad memiliki relevansi praksis yang kuat melalui inovasi ekologi, 
yaitu integrasi nilai-nilai Qur’ani ke dalam bidang pendidikan, teknologi ramah 
lingkungan, ekonomi hijau, tata kelola lingkungan, dan gerakan sosial berbasis spiritualitas 
ekosentris. Pembahasan penelitian menegaskan bahwa ekojihad memiliki kesesuaian dengan 
berbagai teori ekologi kontemporer, seperti deep ecology, ekologi transpersonal, dan etika 
lingkungan global, namun tetap memiliki perbedaan mendasar karena ekojihad berpijak pada 
wahyu sebagai sumber normatif, bersifat tauhîdiy, dan menempatkan manusia sebagai 
subjek etis yang bertanggung jawab di hadapan Tuhan. Berbeda dengan pendekatan 
naturalistik dan humanistik, ekojihad menegaskan dimensi ‘ubûdiyyah dan spiritualitas 
teosentris dalam praksis ekologis. Penelitian ini menyimpulkan bahwa ekojihad melalui 
inovasi ekologi merupakan paradigma teologis-transformasional yang mengintegrasikan 
dimensi spiritual dan praksis ekologis secara normatif, aplikatif, dan berkelanjutan. 
Paradigma ini menawarkan kontribusi signifikan bagi pengembangan etika lingkungan 
Islam yang berakar pada al-Qur’an serta relevan dengan tantangan ekologis kontemporer. 
Kata kunci: ekojihad, inovasi ekologi, ekoteologi Islam, al-Qur’an, krisis lingkungan. 

 
PENDAHULUAN  
  Krisis ekologi global merupakan salah satu persoalan paling serius yang 
dihadapi umat manusia pada abad ke-21. Fenomena perubahan iklim yang dipicu 
oleh meningkatnya emisi gas rumah kaca akibat aktivitas antropogenik telah 
memperbesar intensitas dan frekuensi berbagai bencana alam, seperti banjir, 
kekeringan berkepanjangan, serta badai ekstrem. Laporan terbaru Intergovernmental 
Panel on Climate Change (IPCC) menunjukkan bahwa suhu rata-rata permukaan 
bumi telah mengalami kenaikan sekitar 1,1°C dibandingkan dengan periode pra-
industri dan berpotensi terus meningkat apabila upaya pengendalian emisi gas 
rumah kaca tidak dilakukan secara signifikan (IPCC, 2021; IPCC, 2023). Peningkatan 
suhu ini berdampak signifikan terhadap ekosistem bumi, mempengaruhi pola 
cuaca, mencairkan es di kutub, dan menaikkan permukaan laut yang mengancam 
kehidupan jutaan orang di wilayah pesisir. 
  Pencemaran udara, air, dan tanah menjadi persoalan lingkungan yang kian 
memperburuk krisis ekologi global. Di antara ketiganya, polusi udara menempati 
posisi yang sangat krusial karena sebagian besar bersumber dari emisi kendaraan 
bermotor, pembangkit listrik berbasis bahan bakar fosil, serta aktivitas industri. 
Kondisi ini berdampak serius terhadap kesehatan manusia, khususnya 
meningkatnya risiko penyakit pernapasan dan kematian prematur. Organisasi 
Kesehatan Dunia melaporkan bahwa paparan polusi udara berkontribusi terhadap 
lebih dari tujuh juta kematian setiap tahun di berbagai belahan dunia (WHO, 2020). 
Selain itu, pencemaran air oleh limbah industri, pertanian, dan domestik telah 
mengakibatkan penurunan kualitas air yang digunakan oleh manusia dan 
kehidupan air, sehingga memperburuk krisis kesehatan dan lingkungan. 
  Deforestasi, yang banyak terjadi di wilayah tropis, merupakan faktor penting 
yang turut memperdalam krisis ekologi global. Hutan yang berperan vital sebagai 
penyerap karbon sekaligus penjaga keseimbangan keanekaragaman hayati terus 
mengalami penyusutan akibat alih fungsi lahan untuk kepentingan pertanian, 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3270 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

perkebunan skala besar, dan kawasan permukiman. Organisasi Pangan dan 
Pertanian Perserikatan Bangsa-Bangsa melaporkan bahwa laju kehilangan hutan 
global mencapai sekitar sepuluh juta hektar setiap tahunnya sebagai dampak dari 
praktik deforestasi yang berkelanjutan (FAO, 2020). Deforestasi tidak hanya 
mengurangi kapasitas bumi untuk menyerap karbon, tetapi juga menghilangkan 
habitat bagi ribuan spesies flora dan fauna yang berisiko punah. 
  Penurunan keanekaragaman hayati merupakan salah satu konsekuensi 
paling signifikan dari krisis ekologi global. Keberadaan ekosistem yang stabil dan 
beragam memiliki peran fundamental dalam menopang keberlanjutan kehidupan 
di bumi, termasuk keberlangsungan hidup manusia. Namun demikian, berbagai 
aktivitas antropogenik seperti perburuan dan perdagangan satwa liar, alih fungsi 
hutan, serta perubahan iklim telah mempercepat laju kepunahan spesies secara 
drastis. Laporan Global Assessment on Biodiversity and Ecosystem Services 
menunjukkan bahwa sekitar satu juta spesies berada dalam ancaman kepunahan 
dalam beberapa dekade mendatang apabila tidak dilakukan langkah-langkah 
penanganan yang bersifat fundamental dan sistemik (IPBES, 2019). Dengan 
demikian, pelestarian keanekaragaman hayati menjadi urgensi mendesak demi 
keberlanjutan ekosistem dan kelangsungan hidup manusia. 
  Perubahan iklim, pencemaran lingkungan, deforestasi, dan penurunan 
keanekaragaman hayati merupakan rangkaian fenomena ekologis yang saling 
berkaitan dan memperkuat dampak destruktif satu sama lain. Praktik deforestasi, 
misalnya, menyebabkan berkurangnya kapasitas hutan dalam menyerap karbon 
dioksida dari atmosfer, sehingga mendorong percepatan pemanasan global. 
Kenaikan suhu bumi selanjutnya memicu perubahan pola iklim, termasuk 
ketidakstabilan curah hujan dan meningkatnya intensitas bencana alam, yang pada 
akhirnya semakin memperparah degradasi hutan serta melemahkan ketahanan 
ekosistem yang telah berada dalam kondisi rentan (UNEP, 2019). Dinamika ini 
menegaskan bahwa krisis ekologi tidak dapat dipandang secara parsial, melainkan 
harus ditangani melalui strategi yang terpadu, komprehensif, dan berorientasi pada 
pemulihan keseimbangan ekologis secara menyeluruh. 
  Krisis ekologi global tidak hanya berkaitan dengan degradasi lingkungan, 
tetapi juga merefleksikan persoalan ketimpangan sosial, ekonomi, dan krisis etika. 
Naomi Klein menyoroti bahwa sistem kapitalisme yang berorientasi pada 
pertumbuhan tanpa batas serta praktik ekonomi yang tidak berkelanjutan 
merupakan faktor struktural utama yang memperparah kerusakan lingkungan, 
sehingga menuntut pergeseran paradigma dari eksploitasi menuju tata kelola alam 
yang lebih bertanggung jawab (Klein, 2014). Edward O. Wilson menekankan 
pentingnya perlindungan ekologis dalam skala luas dengan mengusulkan gagasan 
Half-Earth, yakni menjadikan setengah wilayah bumi sebagai kawasan konservasi 
guna mencegah kepunahan massal dan memulihkan keseimbangan ekosistem 
global (Wilson, 2016). 
  Sementara itu, Johan Rockström dan koleganya mengingatkan bahwa umat 
manusia telah melampaui batas-batas ekologis planet (planetary boundaries), 
termasuk dalam aspek perubahan iklim dan hilangnya keanekaragaman hayati, 
sehingga upaya mitigasi dan adaptasi yang bersifat kolaboratif di tingkat global 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3271 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

menjadi semakin mendesak (Rockström et al., 2009). Dari sudut pandang moral dan 
spiritual, Paus Fransiskus menegaskan bahwa menjaga kelestarian lingkungan 
merupakan bagian integral dari tanggung jawab etis manusia dalam merawat dan 
mencintai ciptaan Tuhan sebagai rumah bersama (common home) (Pope Francis, 
2015). Sehingga solusi krisis ekologi memerlukan perubahan hati, pola pikir, dan 
tindakan nyata untuk menciptakan dunia yang lebih adil dan berkelanjutan. 
  Dalam konteks krisis lingkungan global, ekojihad hadir sebagai pendekatan 
yang mengintegrasikan spirit jihad dalam Islam dengan upaya pelestarian alam, 
dengan menegaskan bahwa perlindungan bumi merupakan kewajiban spiritual 
manusia sebagai khalīfah. Konsep ini menekankan dimensi tanggung jawab moral 
dan teologis dalam mengembalikan keseimbangan ekologis, yang dipahami sebagai 
bentuk jihad non-kekerasan dalam menjaga keberlangsungan kehidupan (Ozdemir, 
2017). Ekojihad tidak hanya melengkapi berbagai pendekatan ekologis 
kontemporer, seperti deep ecology yang menegaskan nilai intrinsik seluruh makhluk 
hidup dan relasi harmonis antara manusia dan alam (Naess, 1989), serta green 
ecology yang berorientasi pada keberlanjutan melalui perlindungan lingkungan dan 
kebijakan ekologis (Dobson, 2007), tetapi juga memperkaya etika lingkungan 
melalui pendekatan Value-Explicit Deep Ecology (VEP Deep Ecology). 
  Pendekatan VEP Deep Ecology yang dikembangkan oleh Warwick Fox 
menekankan pentingnya perumusan nilai-nilai moral secara eksplisit sebagai 
fondasi tindakan ekologis, sehingga etika lingkungan tidak berhenti pada tataran 
refleksi filosofis-deskriptif, melainkan berkembang menjadi kerangka normatif 
yang operasional dan aplikatif dalam praksis pelestarian lingkungan (Fox, 1995). 
Suatu penekanan yang selaras dengan basis teologis ekojihad yang mengakar pada 
kesadaran tauhid, amanah, dan larangan fasâd. Dalam konteks ini, pemikiran 
Nasaruddin Umar menjadi signifikan karena ia memandang seluruh realitas alam 
sebagai āyāt kauniyyah yang sarat dengan makna spiritual dan etis. Oleh karena itu, 
amanah kekhalifahan manusia harus diejawantahkan melalui praktik perlindungan 
lingkungan, sikap moderat, dan penegakan keadilan ekologis yang berlandaskan 
prinsip tauhid.  
  Umar menegaskan bahwa degradasi lingkungan pada hakikatnya berakar 
pada terputusnya relasi spiritual antara manusia dan alam, serta kegagalan 
manusia dalam menghadirkan nilai-nilai ketuhanan ke dalam perilaku ekologis. 
Dengan demikian, pengembangan inovasi teknologi dan perumusan kebijakan 
lingkungan semestinya selalu diarahkan dan dikendalikan oleh etika ketauhidan 
agar tidak terlepas dari orientasi moral dan transendental (Umar, 2001; Umar, 2014; 
Umar, 2020). Dengan demikian, ekojihad menawarkan perspektif Islam yang 
integralistik dalam membangun aksi keberlanjutan dan inovasi pengelolaan sumber 
daya alam, sekaligus memastikan bahwa transformasi ekologis berlandaskan nilai 
spiritual yang eksplisit dan komprehensif. 
  Ekojihad memandang pelestarian lingkungan sebagai amanah Ilahi yang 
mencakup dimensi spiritual, etis, dan praksis dalam tata kelola alam. Konsep ini 
memiliki irisan dengan sustainability theory yang menekankan keseimbangan antara 
pemenuhan kebutuhan manusia dan kapasitas ekologis bumi (Elkington, 1997; 
Daly, 1996), serta dengan green economy theory yang berorientasi pada efisiensi 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3272 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

pemanfaatan sumber daya dan pengurangan jejak karbon. Namun demikian, 
ekojihad memperkaya kedua pendekatan tersebut dengan memasukkan nilai zuhd 
(kesederhanaan) dan tanggung jawab sosial sebagai landasan moral dalam 
pengelolaan lingkungan. 
  Dalam dimensi sosial, ekojihad juga berbagi semangat kritis dengan 
ecofeminism yang menentang berbagai bentuk ketidakadilan ekologis. 
Ekofeminisme memandang kerusakan lingkungan sebagai konsekuensi dari 
struktur patriarkal dan ketimpangan gender yang memosisikan alam sebagai objek 
eksploitasi, sehingga perjuangan ekologis tidak dapat dipisahkan dari upaya 
pembebasan sosial (Shiva, 1989; Merchant, 1980). Meskipun sama-sama menolak 
ketidakadilan ekologis, ekojihad memiliki titik tekan yang berbeda dengan 
berlandaskan spiritualitas Islam, prinsip tauhid, dan amanah kekhalifahan. 
Perlindungan alam dalam ekojihad dipahami sebagai bentuk tanggung jawab 
moral-spiritual untuk menjaga keseimbangan kosmik (mīzān) dan mencegah 
kerusakan di muka bumi (fasād fī al-arḍ), sehingga praksis ekologis ditempatkan 
sebagai bagian dari ibadah dan keadilan transendental. 
  Meskipun berakar pada spiritualitas Qur’ani dan tidak secara langsung 
berangkat dari kritik terhadap struktur patriarki, ekojihad tetap memberikan 
kontribusi signifikan dalam penguatan kepatuhan terhadap rezim hukum 
lingkungan internasional. Selain itu, konsep ini mendukung pendekatan adaptasi 
berbasis lokal serta penguatan kolaborasi komunitas sebagaimana ditekankan 
dalam perspektif bioregionalism dan communitarian ecology, yang menempatkan 
keterikatan manusia dengan wilayah ekologisnya sebagai dasar pengelolaan 
lingkungan yang berkelanjutan (Sands et al., 2021; Sale, 1985). Lebih jauh, ekojihad 
sejalan dengan pandangan ecocentrism yang menegaskan nilai intrinsik seluruh 
bentuk kehidupan, sekaligus mendorong pemanfaatan inovasi teknologi dan 
transformasi sosial sebagaimana diusung oleh progressive ecology. Dengan demikian, 
ekojihad tidak hanya berfungsi sebagai kerangka etis-spiritual, tetapi juga sebagai 
paradigma integratif yang menjembatani nilai normatif, tata kelola hukum, dan 
praksis ekologis kontemporer (Fox, 1990; Pepper, 1996). Semuanya berpijak pada 
tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi.  
  Konsep ekojihad berkembang sebagai respons teologis atas krisis lingkungan 
global dengan mengintegrasikan aspek spiritual, etis, dan praksis dalam upaya 
pelestarian alam. Mawil Izzi Dien menegaskan bahwa ekojihad mendorong umat 
Islam untuk terlibat dalam tindakan nyata guna merawat bumi, sekaligus 
meneguhkan kesadaran akan tanggung jawab moral dan spiritual manusia sebagai 
khalīfah di muka bumi (Izzi Dien, 2000). Al-Qur’an menegaskan relasi manusia dan 
alam melalui prinsip tauhid yang memandang seluruh alam sebagai satu kesatuan 
ciptaan Allah yang harmonis dan wajib dijaga keseimbangannya (Shihab, 2002; 
Nasr, 1996), serta melalui konsep mīzān yang melarang segala bentuk tindakan yang 
merusak tatanan ekologis (Ibn Kathir, 2017). Selain itu, prinsip tawassuṭ 
menekankan pemanfaatan sumber daya alam secara moderat dan proporsional, 
dengan menghindari eksploitasi berlebihan maupun sikap abai terhadap 
lingkungan. Sementara itu, konsep amānah menegaskan posisi manusia sebagai 
pengelola sekaligus penjaga bumi yang bertanggung jawab secara etis dan spiritual 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3273 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

dalam memastikan keberlanjutan kehidupan (al-Qaradhawi, 1995; Nasr, 1968; al-
Mahalli & al-Suyuthi, 2008). Dengan demikian, ekojihad menegaskan bahwa 
menjaga kelestarian lingkungan bukan hanya tindakan ekologis, tetapi juga 
manifestasi ketaatan dan tanggung jawab spiritual dalam kerangka amanah 
kekhalif. 
  Dalam konteks kehidupan modern, ajaran-ajaran al-Qur’an mengenai 
lingkungan memperoleh relevansi yang semakin kuat sebagai pedoman normatif 
dalam merespons krisis ekologi global. Fazlun Khalid menegaskan bahwa al-
Qur’an memberikan fondasi etis dan spiritual yang kokoh dalam menghadapi 
degradasi lingkungan, dengan menekankan prinsip tauhid, mīzān, dan amānah 
sebagai kerangka nilai yang membimbing umat Islam dalam menjalankan tanggung 
jawab ekologisnya (Khalid, 2019). Sejalan dengan pandangan tersebut, Muhammad 
Asad menyatakan bahwa al-Qur’an tidak hanya menumbuhkan kesadaran moral 
manusia, tetapi juga menghadirkan arahan praktis untuk membangun relasi yang 
harmonis dengan alam, termasuk dengan mengekang sikap serakah, menghindari 
eksploitasi berlebihan, serta mengurangi dampak destruktif terhadap lingkungan 
(Asad, 1980). Perspektif kedua cendekiawan ini menegaskan bahwa ajaran Al-
Qur’an dapat menjadi fondasi spiritual sekaligus praktik untuk membangun pola 
hidup berkelanjutan yang selaras dengan prinsip keadilan ekologis. 
  Al-Qur’an menempatkan kesadaran spiritual sebagai fondasi utama dalam 
upaya menjaga kelestarian alam. Nurcholish Madjid menegaskan bahwa 
pelindungan lingkungan merupakan bagian integral dari ibadah dan wujud 
ketaatan kepada Allah, mengingat alam diposisikan sebagai amanah yang harus 
dipelihara, sementara setiap bentuk perusakan dipandang sebagai pelanggaran 
terhadap amanah tersebut (Madjid, 2000). Sejalan dengan pandangan ini, Islam 
menawarkan panduan yang bersifat menyeluruh mengenai relasi manusia dengan 
alam, tidak terbatas pada dimensi spiritual semata, tetapi juga mencakup aspek 
ekologis dan sosial. Fazlun Khalid menekankan bahwa al-Qur’an dan Hadis 
menyediakan kerangka etis bagi pengembangan inovasi yang berkelanjutan, di 
mana pengelolaan alam secara bijaksana demi kemaslahatan seluruh makhluk 
merupakan bagian dari tanggung jawab moral umat Islam (Khalid, 2019). Kerangka 
ini menegaskan bahwa ajaran Islam mampu menjadi fondasi spiritual dan etis bagi 
terciptanya praktik ekologis yang adil, bijak, dan berkelanjutan. 
  Selaras dengan ajaran Islam yang menegaskan pentingnya keseimbangan 
alam, gagasan inovasi ekologi memperoleh relevansi yang kuat dalam konteks 
kontemporer sebagai pendekatan yang berupaya menyelaraskan kemajuan 
manusia dengan keberlanjutan lingkungan. Inovasi ekologi tidak terbatas pada 
pengembangan teknologi yang ramah lingkungan, tetapi juga mencakup 
penerapan praktik sosial, kebijakan publik, serta pendekatan manajerial yang 
mempertimbangkan secara serius dampak sosial dan ekologis dari setiap proses 
pembangunan. Sejumlah kerangka teoretis, seperti teori difusi inovasi yang 
menjelaskan proses penerimaan dan penyebaran gagasan baru dalam masyarakat 
(Rogers, 1962), teori inovasi sosial yang menekankan perubahan sistemik melalui 
eksperimen dan kolaborasi sosial (Mulgan, 2012), inovasi berkelanjutan yang 
mengintegrasikan pertimbangan ekonomi, sosial, dan lingkungan dalam seluruh 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3274 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

siklus inovasi (Jonker & Scholtens, 2008), serta inovasi ekologi yang berlandaskan 
prinsip cradle to cradle untuk meminimalkan limbah dan menjaga siklus alam 
(Braungart & McDonough, 2002), memberikan dasar konseptual bagi 
pengembangan solusi ekologis yang transformatif. 
  Dengan pijakan etis yang bersumber dari ajaran Islam, berbagai teori inovasi 
tersebut dapat diarahkan untuk melahirkan solusi-solusi kreatif yang tidak hanya 
memenuhi kebutuhan manusia, tetapi juga menjaga kelestarian lingkungan hidup. 
Pendekatan ini menegaskan pentingnya harmonisasi antara kemajuan teknologi, 
tanggung jawab sosial, dan keberlanjutan ekosistem sebagai fondasi pembangunan 
yang berkeadilan dan berjangka panjang (Huber, 2008; Kemp & Pearson, 2007). 
Pergeseran inovatif tersebut meliputi pengembangan teknologi hijau, manajemen 
adaptif, dan reformasi kebijakan publik yang berorientasi pada efisiensi ekologis 
dan keadilan lingkungan. Pada perkembangan mutakhir, inovasi ekologi telah 
memasuki berbagai fase implementasi sesuai dengan karakter dan bidang 
penerapannya. Sejumlah teknologi ramah lingkungan, seperti energi terbarukan—
termasuk tenaga surya dan angin—telah melampaui tahap adopsi awal dan mulai 
diterapkan secara luas di banyak negara.  
  Hal serupa juga terlihat pada inovasi di sektor pertanian berkelanjutan dan 
pengelolaan limbah, yang kini tidak hanya berada pada tahap konseptual, tetapi 
telah diimplementasikan melalui dukungan kebijakan publik dan kolaborasi lintas 
sektor. Meskipun sebagian inovasi masih berada pada fase pengembangan dan 
adopsi awal, banyak di antaranya telah melalui proses uji coba dan mulai 
dioperasionalkan secara nyata dalam praktik pembangunan berkelanjutan (Rogers, 
1962). Dalam perspektif Islam, prinsip istikhlāf berfungsi sebagai landasan etis bagi 
pengembangan dan penerapan inovasi ekologis, dengan menegaskan posisi 
manusia sebagai khalīfah yang bertanggung jawab mengelola bumi secara adil dan 
berkelanjutan. Seyyed Hossein Nasr menekankan bahwa tanggung jawab 
kekhalifahan tersebut mencakup pengembangan teknologi dan inovasi yang tidak 
hanya berorientasi pada pemenuhan kebutuhan manusia, tetapi juga berkomitmen 
menjaga keseimbangan dan keharmonisan ekosistem alam (Nasr, 1996). Dengan 
demikian, setiap inovasi harus diarahkan untuk menciptakan harmoni antara 
kemajuan manusia dan kelestarian lingkungan, sesuai amanah kekhalifahan. 
  Sejarah peradaban Islam menunjukkan berbagai praktik inovasi ekologis 
yang selaras dengan prinsip keberlanjutan lingkungan. Salah satu contohnya 
adalah penerapan sistem qanat di wilayah Persia dan Arab, yaitu teknologi 
pengelolaan air bawah tanah yang memungkinkan distribusi air secara efisien dan 
berkelanjutan di kawasan beriklim kering. Hamid Dabashi menjelaskan bahwa 
sistem qanat tidak hanya merepresentasikan kemajuan teknis, tetapi juga 
mencerminkan kesadaran ekologis masyarakat Muslim pada masa awal dalam 
memanfaatkan sumber daya alam tanpa menimbulkan kerusakan lingkungan 
(Dabashi, 2001). 
  Selain itu, tradisi Islam juga mengenal konsep ḥārim dan ḥimā sebagai bentuk 
pengelolaan lingkungan berbasis konservasi. Ḥārim merujuk pada zona 
perlindungan di sekitar sumber air yang bertujuan mencegah pencemaran dan 
eksploitasi berlebihan, sedangkan ḥimā merupakan kawasan lindung yang 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3275 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

ditetapkan untuk menjaga kelestarian hutan, padang rumput, dan sumber daya 
alam lainnya. Konsep ḥimā ini memiliki dasar normatif dalam hadis Nabi 
Muhammad saw. yang menegaskan bahwa kewenangan perlindungan alam berada 
dalam kerangka amanah Ilahi dan kepemimpinan yang sah (al-Bukhari, Abu 
Dawud, an-Nasa’i, Ibn Hibban, al-Hakim). Annemarie Schimmel menekankan 
bahwa praktik ḥārim dan ḥimā mencerminkan integrasi antara nilai spiritual dan 
tindakan konservasi, sekaligus menegaskan penghormatan terhadap alam sebagai 
bagian dari tanda-tanda kebesaran Tuhan (āyāt Allāh) (Schimmel, 1994). 
  Praktik inovasi ekologis juga tercermin dalam sistem pertanian berkelanjutan 
yang berkembang pada masa kejayaan peradaban Islam. Di wilayah Andalusia, 
para petani Muslim mengadopsi berbagai teknik pertanian maju, seperti rotasi 
tanaman, pengelolaan tanah secara arif, serta pemanfaatan pupuk organik. Thomas 
F. Glick menegaskan bahwa penerapan inovasi-inovasi tersebut tidak hanya 
berkontribusi pada peningkatan hasil pertanian, tetapi juga berperan penting dalam 
menjaga kesuburan tanah secara berkelanjutan dalam jangka panjang (Glick, 1979). 
Praktik pertanian ini menunjukkan bahwa pendekatan Islam terhadap lingkungan 
tidak hanya berorientasi pada hasil ekonomi, tetapi juga pada keberlanjutan 
ekologis dan keseimbangan alam. 
  Dengan demikian, pembahasan ekojihad melalui inovasi ekologi dalam 
perspektif Al-Qur’an menegaskan bahwa krisis lingkungan tidak dapat dipisahkan 
dari persoalan etika dan spiritual manusia. Al-Qur’an memandang kerusakan 
ekologis sebagai konsekuensi dari penyimpangan manusia terhadap prinsip tauhid, 
mîzân, dan amânah, sehingga upaya pelestarian alam harus dimaknai sebagai 
bagian dari jihad moral dan spiritual. Oleh karena itu, integrasi nilai-nilai Qur’ani 
dengan inovasi ekologi—baik dalam bentuk teknologi ramah lingkungan, praktik 
pengelolaan sumber daya yang berkelanjutan, maupun kebijakan berbasis keadilan 
ekologis—menjadi strategi penting dalam mewujudkan ekojihad yang tidak hanya 
bersifat normatif, tetapi juga transformatif. Pendekatan ini menghadirkan 
perspektif Qur’ani yang proporsional dan kontekstual dalam merespons tantangan 
ekologis global sekaligus menegaskan peran manusia sebagai khalîfah yang 
bertanggung jawab terhadap keberlanjutan seluruh ciptaan. 

 
METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian ekojihad dan 
inovasi ekologi dalam perspektif Al-Qur’an memerlukan penelusuran mendalam 
terhadap sumber-sumber normatif keislaman, teori ekologi kontemporer, serta 
literatur ilmiah yang relevan untuk membangun kerangka konseptual yang 
komprehensif. Metode analisis yang digunakan adalah tafsir tematik (maudhu‘i), 
yaitu dengan mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan lingkungan 
hidup, seperti konsep tauhid, mîzân (keseimbangan), amânah, istikhlâf, isrâf, dan 
larangan fasâd fî al-ardh. Ayat-ayat tersebut dianalisis secara sistematis dengan 
menghimpun, mengelompokkan, dan menafsirkan maknanya untuk memperoleh 
pemahaman holistik mengenai prinsip-prinsip Qur’ani yang melandasi ekojihad 
dan inovasi ekologi. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3276 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data 
primer meliputi Al-Qur’an dan kitab-kitab tafsir klasik maupun kontemporer, 
seperti Tafsîr al-Marâghî, Tafsîr Ibn Katsîr, Tafsîr al-Qurthubî, Tafsîr al-Misbah, dan 
karya-karya pemikir Muslim tentang etika lingkungan Islam. Adapun data 
sekunder mencakup buku, artikel jurnal, dan laporan ilmiah yang membahas 
ekojihad, etika lingkungan Islam, inovasi ekologi, serta teori-teori ekologi dan 
keberlanjutan modern. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, 
yaitu dengan menelusuri, mengidentifikasi, dan menginventarisasi literatur yang 
relevan dengan fokus penelitian. Seluruh data yang terkumpul kemudian dianalisis 
menggunakan analisis isi (content analysis) dengan menekankan pada keterkaitan 
antara nilai-nilai Qur’ani dan konsep inovasi ekologi. Tahapan analisis data 
meliputi: (1) identifikasi ayat-ayat dan konsep Qur’ani yang berkaitan dengan 
lingkungan dan tanggung jawab manusia; (2) penelaahan penafsiran para mufasir 
dan pemikir Muslim mengenai ayat-ayat tersebut; (3) pengaitan nilai-nilai Qur’ani 
dengan teori dan praktik inovasi ekologi kontemporer; dan (4) penarikan 
kesimpulan konseptual tentang ekojihad sebagai kerangka etis dan praksis dalam 
menjawab krisis ekologi global. Melalui metode ini, penelitian diharapkan mampu 
menghasilkan pemahaman yang integratif antara teks Al-Qur’an, khazanah tafsir, 
dan wacana inovasi ekologi modern, sehingga konsep ekojihad tidak hanya 
dipahami secara normatif-teologis, tetapi juga relevan dan aplikatif dalam konteks 
tantangan lingkungan masa kini. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
  Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep ekojihad dalam perspektif Al-
Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai wacana teologis normatif, tetapi juga sebagai 
kerangka etis dan praksis yang relevan dalam merespons krisis ekologi global. 
Ekojihad dipahami sebagai upaya kesadaran kolektif umat Islam untuk menjaga 
dan melestarikan alam berdasarkan prinsip tauhid, amânah, dan istikhlâf, yang 
menempatkan manusia sebagai pengelola bumi yang bertanggung jawab, bukan 
sebagai penguasa yang eksploitatif. Temuan penelitian ini mengungkap bahwa Al-
Qur’an memuat fondasi konseptual yang kuat bagi pengembangan inovasi ekologi, 
terutama melalui prinsip mîzân (keseimbangan) dan larangan fasâd fî al-ardh 
(kerusakan di muka bumi). Prinsip-prinsip tersebut menegaskan bahwa 
pemanfaatan sumber daya alam harus dilakukan secara proporsional dan 
berkelanjutan, sehingga inovasi teknologi dan kebijakan lingkungan tidak boleh 
terlepas dari nilai etika dan spiritual yang mengatur hubungan manusia dengan 
alam. 
  Selanjutnya, hasil kajian menunjukkan bahwa ekojihad memiliki keterkaitan 
erat dengan berbagai teori ekologi dan inovasi kontemporer, seperti inovasi 
berkelanjutan, ekologi progresif, dan ekosentrisme, meskipun berangkat dari 
landasan teologis yang berbeda. Ekojihad memperkaya pendekatan-pendekatan 
tersebut dengan dimensi ketauhidan, menjadikan perlindungan lingkungan sebagai 
bagian dari ibadah dan tanggung jawab moral, bukan semata tuntutan regulatif 
atau kepentingan ekonomi. Pembahasan juga menyoroti bahwa inovasi ekologi 
dalam perspektif Al-Qur’an tidak terbatas pada pengembangan teknologi ramah 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3277 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

lingkungan, tetapi mencakup perubahan pola pikir, perilaku konsumsi, dan tata 
kelola sosial. Nilai tawassuth (moderasi), zuhd, dan pengendalian diri menjadi 
elemen penting yang mengarahkan inovasi agar tidak melahirkan bentuk 
eksploitasi baru atas nama kemajuan dan efisiensi. 
  Dalam konteks historis, hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa prinsip-
prinsip ekojihad telah terimplementasi dalam praktik peradaban Islam klasik, 
seperti sistem pengelolaan air, pertanian berkelanjutan, serta konsep kawasan 
lindung. Fakta ini menegaskan bahwa ekojihad bukanlah gagasan utopis, 
melainkan konsep yang memiliki akar historis dan relevansi praktis yang dapat 
diadaptasi dalam konteks kontemporer. Dengan demikian, bagian hasil dan 
pembahasan ini diarahkan untuk mengelaborasi secara sistematis bagaimana 
ekojihad, melalui inovasi ekologi berbasis nilai-nilai Qur’ani, dapat menjadi 
paradigma alternatif dalam menghadapi krisis lingkungan global. Pembahasan 
selanjutnya akan menguraikan keterkaitan antara teks Al-Qur’an, penafsiran ulama, 
dan teori ekologi modern guna membangun kerangka konseptual ekojihad yang 
integratif, kontekstual, dan aplikatif. Dari penjelasan tersebut maka dapat di 
jelaskan dalam beberapa hal, diantaranya adalah sebagai berikut: 
 
Transformasi Konsep Ekojihad dari Kerangka Teologis ke Strategi Praktis 
Pelestarian Lingkungan 
  Transformasi konsep ekojihad dari kerangka teologis menuju strategi praktis 
pelestarian lingkungan merupakan kebutuhan mendesak agar ajaran Islam mampu 
menjawab krisis ekologi secara konkret. Ekojihad berangkat dari kesadaran bahwa 
kerusakan lingkungan bukan sekadar persoalan teknis, melainkan akibat kegagalan 
manusia menjalankan mandat kekhalifahan. Al-Qur’an menegaskan bahwa 
manusia diciptakan sebagai khalîfah di bumi untuk mengelola dan 
memakmurkannya, bukan untuk merusaknya QS. al-Baqarah [2]: 30, Allah SWT 
berfirman: 

ىِٕكَةِْْْرَبُّكَْْْقَالَْْْوَاِذْ 
ضِْْْفِىْْْجَاعِلْ ْْاِن ِيْ ْْلِل مَل ٰۤ رَ  اْْْْ ْخَلِي فَة ْْْالْ  علَُْْْقَالوُ ْٓ فِكُْْْفيِ هَاْْْيُّف سِدُْْْمَنْ ْْفِي هَاْْْاتَجَ  ءَْ ْْوَيسَ  مَاٰۤ نُْْْالد ِ ْْوَنحَ 

دِكَْْْنسَُب حُِْ لمَُْْاِن ِي ْْْٓقَالَْْْ ْلكََْْوَنقَُد ِسُْْْبحَِم  نَْْْلَْْْْمَاْاعَ  ٣٠ْْْْْتعَ لمَُو 
 

“(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak menjadikan 
khalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak menjadikan orang yang 
merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan 
menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak 
kamu ketahui.” (Al-Baqarah/2:30) 
 

 Ibn Katsîr menjelaskan bahwa kekhalifahan manusia mengandung 
tanggung jawab moral untuk menegakkan keadilan dan menjaga keteraturan 
ciptaan Allah, termasuk alam semesta (Ibn Katsîr, 2017). 
  Secara teologis, ekojihad berpijak pada prinsip tauhid yang memandang 
seluruh realitas sebagai kesatuan ciptaan Allah. Alam tidak berdiri sebagai objek 
eksploitatif, tetapi sebagai ayât kauniyyah yang mengandung tanda-tanda 
kebesaran Tuhan. Al-Qur’an menegaskan bahwa segala yang ada di langit dan bumi 
bertasbih kepada Allah QS. al-Hadîd [57]: 1, Allah SWT berfirman: 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3278 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

ِْْسَبَّحَْ تِْْفِىْْمَاْلِِلٰ و  ضِ ْْالسَّم  رَ  ١ْْْْْال حَكِي مُْْال عزَِي زُْْوَهُوَْْوَالْ 
 

“Apa yang ada di langit dan di bumi bertasbih kepada Allah. Dialah Yang Maha Perkasa 
lagi Maha Bijaksana.” (Al-Hadid/57:1) 
 
  Al-Qurthubi menafsirkan ayat ini sebagai penegasan bahwa seluruh 
makhluk memiliki kedudukan spiritual dan harus diperlakukan dengan hormat, 
bukan dirusak atas nama kepentingan manusia semata (Al-Qurthubi, 2006). 
  Prinsip amânah menjadi fondasi etis penting dalam mentransformasikan 
ekojihad ke dalam praksis. Al-Qur’an menyebutkan bahwa amanah ditawarkan 
kepada langit, bumi, dan gunung-gunung, namun manusia yang menerimanya QS. 
al-Ahzâb [33]: 72, Allah SWT berfirman:  

ا نَْْْرَاَْْْوَلمََّ مِنوُ  زَابَْ ْْال مُؤ  حَ  اْالْ  ذاَْْقَالوُ  لهُْ ْْاٰللُّْْوَعَدَنَاْمَاْْه  لهُْ ْْاٰللُّْْْوَصَدَقَْْوَرَسُو  ْْْْٓزَادَهُمْ ْْوَمَاْْ ْوَرَسُو  ْْاِي مَان اْْْاِلَّْ
اْ  لِي م  تسَ  ٢٢ْْْْْوَّ

 

“Ketika orang-orang mukmin melihat golongan-golongan (yang bersekutu) itu, mereka 
berkata, “Inilah yang dijanjikan Allah dan Rasul-Nya kepada kita.” Benarlah Allah dan 
Rasul-Nya. Hal itu justru makin menambah keimanan dan keislaman mereka.” (Al-
Ahzab/33:22). 
  Menurut al-Marâghî, amanah mencakup tanggung jawab moral manusia 
terhadap seluruh aspek kehidupan, termasuk pengelolaan alam secara adil dan 
bijaksana. Kerusakan lingkungan menunjukkan pengkhianatan terhadap amanah 
tersebut (Al-Marâghî, 1946). 
  Selain amanah, konsep mîzân (keseimbangan) menjadi prinsip ekologis 
fundamental dalam Al-Qur’an. Allah menegaskan bahwa alam diciptakan dalam 
keseimbangan dan manusia dilarang merusaknya QS. ar-Rahmân [55]: 7–9, Allah 
SWT berfirman: 

ءَْ اْْال٧ََّْْْْْْال مِي زَانَْ ْْوَوَضَعَْْْرَفعَهََاْْْوَالسَّمَاٰۤ غوَ  نَْْْوَاقَِي مُوا٨ْْْْال مِي زَانِْْْفِىْْْتطَ  سِرُواْْوَلَْْْْبِال قِس طِْْْال وَز  ْْال مِي زَانَْْْتخُ 
٩ْْْ

 

“Langit telah Dia tinggikan dan Dia telah menciptakan timbangan (keadilan dan 
keseimbangan), agar kamu tidak melampaui batas dalam timbangan itu. Tegakkanlah 
timbangan itu dengan adil dan janganlah kamu mengurangi timbangan itu.” (Ar-
Rahman/55:7-9) 
 
  Tafsir as-Sa‘dî menjelaskan bahwa mîzân tidak hanya bermakna 
keseimbangan kosmik, tetapi juga mencakup keadilan ekologis dalam pemanfaatan 
sumber daya alam. Oleh karena itu, ekojihad menuntut strategi pembangunan yang 
menjaga keseimbangan antara kebutuhan manusia dan daya dukung bumi (As-
Sa‘dî, 2000). 
  Konsep fasâd fî al-ardh juga menjadi dasar normatif ekojihad dalam 
menghadapi krisis lingkungan. Al-Qur’an menegaskan bahwa kerusakan di darat 
dan laut terjadi akibat perbuatan manusia QS. ar-Rûm [30]: 41, Allah SWT 
berfirman: 

رِْْال برَ ِْْفِىْْال فسََادُْْظَهَرَْ اْالَّذِيْ ْبعَ ضَْْْلِيذُِي قهَُمْ ْالنَّاسِْْايَ دِىْكَسَبَتْ ْبمَِاْْوَال بحَ  نَْْْلعَلََّهُمْ ْعَمِلوُ  جِعوُ  ٤١ْْْْْيرَ 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3279 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

 

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan manusia. 
(Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan mereka 
agar mereka kembali (ke jalan yang benar).” (Ar-Rum/30:41) 
 
  Menurut Nasr, ayat ini menunjukkan bahwa krisis ekologi merupakan 
refleksi krisis spiritual modern, di mana manusia memutus relasi sakral dengan 
alam dan memperlakukannya semata sebagai komoditas ekonomi (Nasr, 1996). 
  Transformasi ekojihad ke dalam strategi praktis juga menuntut penerapan 
prinsip tawassuth (moderasi). Al-Qur’an melarang perilaku berlebihan dalam 
konsumsi dan eksploitasi sumber daya QS. al-A‘râf [7]: 31, Allah SWT berfirman: 
 

بنَِي ْْٓ دَمَْْي  اْا  جِدْ ْكلُ ِْْعِن دَْْنَتكَُمْ زِيْ ْخُذوُ  اْْمَس  كُلوُ  اْْوَّ رَبوُ  اْ ْوَلَْْْْوَاش  رِفوُ  رِفِي نَْْيحُِبُّْْْلَْْْْاِنَّهْ ْتسُ  ٣١ْْْْْْࣖال مُس 
 

“Wahai anak cucu Adam, pakailah pakaianmu yang indah pada setiap (memasuki) masjid 
dan makan serta minumlah, tetapi janganlah berlebihan. Sesungguhnya Dia tidak menyukai 
orang-orang yang berlebihan.” (Al-A'raf/7:31). 
 
  Tafsir Jalalayn menegaskan bahwa larangan isrâf berlaku universal, 
mencakup segala bentuk pemborosan yang berdampak pada ketidakseimbangan 
kehidupan. Prinsip ini relevan sebagai dasar etis inovasi ekologis yang berorientasi 
pada keberlanjutan, bukan pertumbuhan tanpa batas (al-Mahallî & as-Suyûthî, 
2008). 
  Dalam konteks inovasi ekologi, ekojihad mendorong pengembangan 
teknologi dan kebijakan yang selaras dengan nilai Qur’ani. Al-Qur’an 
memerintahkan manusia untuk melakukan ishlâh (perbaikan) dan melarang 
tindakan perusakan QS. al-A‘râf [7]: 56, Allah SWT berfirman: 
 

اْْْوَلَْْ ضِْْْفِىْْْتفُ سِدُو  رَ  لََحِهَاْْبعَ دَْْْالْ  هُْْْاصِ  عُو  ف اْْْوَاد  طَمَع اْ ْْخَو  مَتَْْْانَِّْْْوَّ نَْْْقرَِي بْ ْْاٰللِّْْْرَح  سِنِي نَْْْم ِ ٥٦ْْْْْال مُح 
 

“Janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah diatur dengan baik. Berdoalah kepada-
Nya dengan rasa takut dan penuh harap. Sesungguhnya rahmat Allah sangat dekat dengan 
orang-orang yang berbuat baik.” (Al-A'raf/7:56). 
 
  Quraish Shihab menafsirkan ishlâh sebagai upaya aktif memperbaiki sistem 
kehidupan, termasuk lingkungan, melalui ilmu pengetahuan, kebijakan publik, dan 
inovasi yang berorientasi pada kemaslahatan bersama (Shihab, 2002). 
  Pada tingkat sosial, ekojihad menekankan tanggung jawab kolektif dalam 
menjaga kelestarian alam. Al-Qur’an menyatakan bahwa manusia diciptakan 
sebagai umat yang moderat (ummatan wasathâ) agar menjadi teladan bagi umat 
lain QS. al-Baqarah [2]: 143, Allah SWT berfirman: 
 

لِكَْ كُمْ ْْوَكَذ  ة ْْْجَعلَ ن  سَط اْْْامَُّ اْْْوَّ نوُ  ءَْْْل ِتكَُو  نَْْْالنَّاسِْْْعَلَىْْْشُهَدَاٰۤ لُْْْوَيكَُو  سُو  ْْال قِب لَةَْْْجَعلَ ناَْْْوَمَاْْْْ ْشَهِي د اْْعَليَ كُمْ ْْالرَّ

لَْْْيَّتَّبعُِْْْمَنْ ْْلِنعَ لَمَْْْاِلَّْْْْعَلَي هَآْْْْكُن تَْْْالَّتِيْ  سُو  نْ ْْالرَّ ىْْيَّن قلَِبُْْْمِمَّ ْْالَّذِي نَْْْعَلَىْْاِلَّْْْْلكََبيِ رَة ْْْكَانَتْ ْْوَانِْ ْْعَقِبَي هِْ ْْعَل 
فْ ْبِالنَّاسِْْاٰللَّْْانَِّْْْ اِي مَانكَُمْ ْلِيضُِي عَْْاٰللُّْْْكَانَْْوَمَاْْ ْاٰللُّْْْهَدَى حِي مْ ْلرََءُو  ١٤٣ْْْْْرَّ

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3280 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

 

“Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan agar kamu 
menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad) menjadi saksi 
atas (perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu 
berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang mengikuti 
Rasul dan siapa yang berbalik ke belakang. Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu sangat 
berat, kecuali bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah tidak akan menyia-
nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pengasih lagi Maha Penyayang 
kepada manusia.” (Al-Baqarah/2:143). 
 
  Menurut Fazlun Khalid, ayat ini mengandung mandat ekologis agar umat 
Islam memimpin upaya pelestarian lingkungan melalui gaya hidup berkelanjutan 
dan kolaborasi sosial yang inklusif (Khalid, 2019). 
  Lebih jauh, Al-Qur’an mengakui hak-hak makhluk lain dan peran mereka 
dalam keseimbangan ekosistem. Hewan dan makhluk hidup lain disebut sebagai 
umat seperti manusia QS. al-An‘âm [6]: 38, Allah SWT berfirman: 
 

بَّةْ ْْمِنْ ْْوَمَا ضِْْْفىِْْدَاٰۤ رَ  ىِٕرْ ْْوَلَْْْْالْ 
ْْْْٓبجَِنَاحَي هِْْْيَّطِي رُْْْط ٰۤ ثاَلكُُمْ ْْامَُمْ ْْاِلَّْ نَاْْمَاْ امَ  ط  بِْْْفِىْْفرََّ ءْ ْْمِنْ ْْال كِت  ىْْْثمَُّْْْشَي  ْْالِ 

نَْْرَب هِِمْ  شَرُو  ٣٨ْْْْْيحُ 
 

“Tidak ada seekor hewan pun (yang berada) di bumi dan burung-burung yang terbang 
dengan kedua sayapnya, melainkan semuanya merupakan umat (juga) seperti kamu. Tidak 
ada sesuatu pun yang Kami luputkan di dalam kitab, kemudian kepada Tuhannya mereka 
dikumpulkan.” (Al-An'am/6:38). 
  Ibn Katsîr menegaskan bahwa ayat ini menunjukkan kesetaraan ekologis, di 
mana manusia dilarang merusak habitat dan keberlanjutan spesies lain atas nama 
dominasi (Ibn Katsîr, 2017). 
  Dengan demikian, transformasi konsep ekojihad dari kerangka teologis ke 
strategi praktis pelestarian lingkungan menegaskan bahwa Al-Qur’an menyediakan 
landasan normatif sekaligus operasional dalam menghadapi krisis ekologi. 
Integrasi prinsip tauhid, amanah, mîzân, dan ishlâh ke dalam inovasi ekologi 
menjadikan ekojihad sebagai bentuk jihad non-kekerasan yang bersifat 
transformatif, kontekstual, dan berkelanjutan, sekaligus mempertegas peran 
manusia sebagai khalîfah yang bertanggung jawab atas keberlangsungan seluruh 
ciptaan. 
 
Rekonstruksi Tafsir Al-Qur’an Berbasis Ekologi sebagai Landasan Inovasi 
Lingkungan Kontemporer 
  Salah satu ayat penting yang dapat digunakan dalam tafsir ekologis adalah 
penegasan bahwa bumi diciptakan sebagai ruang kehidupan yang teratur dan layak 
huni bagi seluruh makhluk. QS. al-Mulk [67]: 15 Allah berfirman: 
 

ضَْْلكَُمُْْجَعلََْْالَّذِيْ ْهُوَْ رَ  لْْ ْالْ  اْْذلَوُ  شُو  اْمَنَاكِبهَِاْْفِيْ ْفَام  ْ ْمِنْ ْوَكُلوُ  قِه  ز  رُْْوَالِيَ هِْْر ِ ١٥ْْْْالنُّشُو 
 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3281 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

“Dialah yang menjadikan bumi untuk kamu dalam keadaan mudah dimanfaatkan. Maka, 
jelajahilah segala penjurunya dan makanlah sebagian dari rezeki-Nya. Hanya kepada-Nya 
kamu (kembali setelah) dibangkitkan.” (Al-Mulk/67:15) 
 
  Al-Maraghi menafsirkan ayat ini sebagai perintah pemanfaatan bumi secara 
aktif namun bertanggung jawab, bukan eksploitasi yang merusak keseimbangan 
alam. Ayat ini menjadi dasar etis bahwa inovasi lingkungan harus bersifat produktif 
sekaligus protektif terhadap daya dukung bumi (al-Maraghi, 1946). 
  Ayat lain yang relevan adalah penegasan tentang keteraturan ekosistem 
melalui fenomena alam. Al-Qur’an menyatakan, QS. al-Mu’minûn [23]: 18, Allah 
SWT berfirman: 
 

ءِْْْمِنَْْْوَانَ زَل نَاْ ء ْ ْْالسَّمَاٰۤ كَنهُْْْٰبِقَدَرْ ْْمَاٰۤ ضِ ْْْفِىْْْفَاسَ  رَ  ىْْوَاِنَّاْْالْ  نَْْْبِهْ ْْذَهَاب ْ ْْعَل  دِرُو  :23ْْْ/المؤمنون)١٨ْْْْْْْ ْلَق 

18)ْْ
 

“Kami turunkan air dari langit dengan suatu ukuran. Lalu, Kami jadikan air itu menetap 
di bumi dan sesungguhnya Kami Maha Kuasa melenyapkannya.” (Al-Mu'minun/23:18) 
 
  Menurut Ibn Katsîr, ayat ini menunjukkan bahwa siklus air tunduk pada 
hukum keseimbangan Ilahi dan manusia tidak berhak merusaknya melalui 
pencemaran atau eksploitasi berlebihan. Tafsir ini memberi legitimasi Qur’ani bagi 
pengelolaan air berkelanjutan dan inovasi teknologi konservasi sumber daya air 
(Ibn Katsîr, 2017). 
  Al-Qur’an juga menegaskan bahwa setiap makhluk diciptakan dengan 
fungsi ekologis tertentu. Allah berfirman, QS. Shâd [38]: 27, Allah SWT berfirman: 
 

ءَْْْخَلقَ نَاْْْوَمَا ضَْْْالسَّمَاٰۤ رَ  لِكَْْ باَطِلَ ْْْبيَ نهَُمَاْْْوَمَاْْوَالْ  اْْالَّذِي نَْْْظَنُّْْْذ  لَّذِي نَْْْفوََي لْ ْْكَفرَُو  اْْْل ِ ْْالنَّارِْ ْْمِنَْْْكَفرَُو 
٢٧ْْْ

 

“Kami tidak menciptakan langit dan bumi serta apa yang ada di antara keduanya secara sia-
sia. Itulah anggapan orang-orang yang kufur. Maka, celakalah orang-orang yang kufur 
karena (mereka akan masuk) neraka.” (Sad/38:27) 
 
  Al-Qurthubi menjelaskan bahwa ayat ini mengandung larangan implisit 
terhadap tindakan manusia yang merusak fungsi ekologis makhluk lain, karena hal 
tersebut bertentangan dengan tujuan penciptaan. Dalam konteks modern, ayat ini 
relevan untuk mendukung inovasi lingkungan yang berbasis ekosistem (ecosystem-
based innovation) (al-Qurthubi, 2006). 
  Prinsip kehati-hatian ekologis juga tercermin dalam peringatan Al-Qur’an 
terhadap kesombongan manusia dalam menguasai alam. Allah berfirman dalam 
QS. al-Isrâ’ [17]: 37: 

شِْْوَلَْْ ضِْْفِىْْتمَ  رَ  اْ ْالْ  رِقَْْلَنْ ْاِنَّكَْْْمَرَح  ضَْْتخَ  رَ  لْْ ْال جِبَالَْْتبَ لغَُْْوَلَنْ ْْالْ  ٣٧ْْْْْطُو 
 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3282 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

“Janganlah engkau berjalan di bumi ini dengan sombong karena sesungguhnya engkau tidak 
akan dapat menembus bumi dan tidak akan mampu menjulang setinggi gunung.” (Al-
Isra'/17:37). 
  Tafsir as-Sa‘dî menjelaskan bahwa sikap sombong terhadap alam melahirkan 
tindakan destruktif, karena manusia merasa berkuasa mutlak atas ciptaan Allah. 
Ayat ini dapat dibaca sebagai kritik Qur’ani terhadap paradigma teknologi 
eksploitatif dan menjadi dasar bagi inovasi yang rendah hati secara ekologis (as-
Sa‘dî, 2000). 
  Ayat lain yang relevan adalah penegasan tentang keterikatan manusia 
dengan tanah sebagai sumber kehidupan. Allah berfirman dalam QS. Thâhâ [20]: 
55:  

كُمْ ْْمِن هَا رِجُكُمْ ْْوَمِن هَاْْنعُِي دُكُمْ ْْوَفِي هَاْْخَلَق ن  ىْْتاَرَة ْْْنخُ  ر  ٥٥ْْْْْاخُ 
 

“Darinya (tanah) itulah Kami menciptakanmu, kepadanyalah Kami akan 
mengembalikanmu dan dari sanalah Kami akan mengeluarkanmu pada waktu yang lain.” 
(Taha/20:55). 
  Menurut Nasr, ayat ini menegaskan relasi spiritual manusia dengan bumi, 
sehingga merusak lingkungan sama dengan merusak asal-usul eksistensinya 
sendiri. Tafsir ini memberikan dasar spiritual bagi inovasi ekologi yang 
menghormati siklus alam dan keberlanjutan tanah (Nasr, 1996). 
  Al-Qur’an juga menekankan bahwa sumber daya alam tidak boleh 
dimonopoli oleh kelompok tertentu. Allah berfirman dalam QS. al-Hasyr [59]: 7: 
 

ءَْْْمَآْْ ىْْاٰللُّْْْافََاٰۤ لِهْ ْْعَل  ىْْاهَ لِْْْمِنْ ْْرَسُو  ِْْْال قرُ  ٰ لِْْْفََلِِ سُو  ىْْوَلِذِىْْوَلِلرَّ ب  ىْْال قرُ  م  كِي نِْْْوَال يتَ  ْْالسَّبِي لِْ ْْوَاب نِْْْوَال مَس 

نَْْْلَْْْْكَيْ  لَة ْْْيكَُو  ءِْْْبَي نَْْْْ ْدُو  نِيَاٰۤ غَ  ىكُمُْْْوَمَآْْْْمِن كُم ْ ْْالْ  ت  لُْْْا  سُو  هُْْْالرَّ ىكُمْ ْْوَمَاْْْفخَُذُو  اْ ْْعَن هُْْْنهَ  ْْاِنَّْْ اٰللَّْْْوَاتَّقوُاْْْفَان تهَُو 
٧ْْْْْال عِقَابِْ ْشَدِي دُْْاٰللَّْ

 

“Apa saja (harta yang diperoleh tanpa peperangan) yang dianugerahkan Allah kepada 
Rasul-Nya dari penduduk beberapa negeri adalah untuk Allah, Rasul, kerabat (Rasul), anak 
yatim, orang miskin, dan orang yang dalam perjalanan. (Demikian) agar harta itu tidak 
hanya beredar di antara orang-orang kaya saja di antara kamu. Apa yang diberikan Rasul 
kepadamu terimalah. Apa yang dilarangnya bagimu tinggalkanlah. Bertakwalah kepada 
Allah. Sesungguhnya Allah sangat keras hukuman-Nya.” (Al-Hasyr/59:7). 
 
  Quraish Shihab menafsirkan ayat ini sebagai prinsip keadilan distribusi, 
yang dalam konteks ekologi mencakup keadilan akses terhadap air, tanah, dan 
energi. Ayat ini relevan sebagai landasan etis inovasi lingkungan yang inklusif dan 
berkeadilan sosial (Shihab, 2002). 
  Ayat tentang hujan dan tumbuhan juga dapat direkonstruksi secara ekologis. 
Allah berfirman dalam QS. al-An‘âm [6]: 99:  
 

ءِْْْمِنَْْْانَ زَلَْْْالَّذِي ْْْْٓوَهُوَْ ء ْ ْْالسَّمَاٰۤ نَاْْمَاٰۤ رَج  ءْ ْْكُل ِْْْنبََاتَْْْبِهْ ْْفَاخَ  ناَْْشَي  رَج  اْْْمِن هُْْْفَاخَ  رِجُْْْخَضِر  ترََاكِب اْ ْْحَبًّاْْْمِن هُْْْنُّخ  ْْمُّ
لِْْْوَمِنَْ جَنتْٰ ْْدَانِيةَ ْْْقِن وَانْ ْْطَل عِهَاْْْمِنْ ْْالنَّخ  نْ ْْوَّ نَابْ ْْم ِ نَْْْاعَ  ي توُ  الزَّ انَْْوَّ مَّ اْْوَالرُّ تبَهِ  غَي رَْْمُش  اْْْه ْ مُتشََابِْْْوَّ ْْانُ ظُرُو ْٓ
ى ْْْٓالِ  لِكُمْ ْفِيْ ْْانَِّْْ وَيَن عِهْ ْاثَ مَرَْْاِذَْٓاْثمََرِه  تْ ْْذ  ي  مْ ْلَْ  نَْْل ِقوَ  مِنوُ  ٩٩ْْْْْيُّؤ 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3283 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

“Dialah yang menurunkan air dari langit lalu dengannya Kami menumbuhkan segala 
macam tumbuhan. Maka, darinya Kami mengeluarkan tanaman yang menghijau. Darinya 
Kami mengeluarkan butir yang bertumpuk (banyak). Dari mayang kurma (mengurai) 
tangkai-tangkai yang menjuntai. (Kami menumbuhkan) kebun-kebun anggur. (Kami 
menumbuhkan pula) zaitun dan delima yang serupa dan yang tidak serupa. Perhatikanlah 
buahnya pada waktu berbuah dan menjadi masak. Sesungguhnya pada yang demikian itu 
benar-benar terdapat tanda-tanda (kekuasaan Allah) bagi kaum yang beriman.” (Al-
An'am/6:99) 
 

  Ibn Katsîr menjelaskan bahwa ayat ini menegaskan keterkaitan erat antara 
iklim, vegetasi, dan keberlangsungan hidup manusia. Tafsir ini relevan dalam 
diskursus perubahan iklim dan menjadi dasar Qur’ani bagi inovasi pertanian 
berkelanjutan (Ibn Katsîr, 2017). 
  Al-Qur’an juga menegaskan larangan perusakan habitat melalui metafora 
pembangunan yang destruktif. Allah berfirman dalam QS. al-Baqarah [2]: 205: 
  

ىْتوََلىْٰوَاِذاَ ضِْْفىِْسَع  رَ  لِكَْْْفِي هَاْلِيفُ سِدَْْْالْ  ثَْْوَيهُ  ٢٠٥ْْْْْال فسََادَْْيحُِبُّْْْلَْْْاٰللُّْْوَْْْ ْوَالنَّس لَْْال حَر 
 

“Apabila berpaling (dari engkau atau berkuasa), dia berusaha untuk berbuat kerusakan di 
bumi serta merusak tanam-tanaman dan ternak. Allah tidak menyukai kerusakan.” (Al-
Baqarah/2:205) 
 
  Al-Qurthubi menafsirkan ayat ini sebagai kecaman terhadap tindakan yang 
menghancurkan basis ekologis kehidupan, termasuk pertanian dan peternakan. 
Ayat ini relevan untuk mengkritik praktik industri yang merusak lingkungan (al-
Qurthubi, 2006). 
  Ayat lain yang penting adalah penegasan tentang keteraturan hukum alam. 
QS. al-Fath [48]: 23, Allah SWT berfirman:  
 

٢٣ْْْْْتبَ دِي لَ ْْْاٰللِّْْْلِسُنَّةِْْتجَِدَْْْوَلنَْ ْ قبَ لُْْمِنْ ْخَلَتْ ْقَدْ ْالَّتِيْ ْاٰللِّْْْسُنَّةَْ
 

“(Demikianlah) sunatullah yang sungguh telah berlaku sejak dahulu. Kamu sekali-kali tidak 
akan menemukan perubahan pada sunatullah itu.” (Al-Fath/48:23) 
 
  Menurut Fazlun Khalid, ayat ini dapat dibaca sebagai prinsip ekologi 
Qur’ani bahwa hukum alam memiliki batas yang tidak boleh dilanggar. Inovasi 
lingkungan harus bekerja selaras dengan sunnatullah, bukan melawannya (Khalid, 
2019). 
  Dengan demikian, ayat-ayat Al-Qur’an tersebut memperkaya rekonstruksi 
tafsir ekologis dengan perspektif baru yang belum dibahas sebelumnya. 
Keseluruhan ayat ini mempertegas bahwa Al-Qur’an menyediakan fondasi teologis, 
etis, dan kosmologis bagi inovasi lingkungan kontemporer yang berkelanjutan, adil, 
dan berorientasi pada kemaslahatan seluruh makhluk. 
 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3284 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

Implementasi Prinsip Ekojihad dalam Pengembangan Kerangka Aksi Inovasi 
Ekologi Berkelanjutan 
  Implementasi prinsip ekojihad meniscayakan pergeseran dari kesadaran 
normatif menuju kerangka aksi yang terstruktur dan berkelanjutan. Ekojihad tidak 
berhenti pada kesalehan individual, tetapi diarahkan pada pembentukan sistem 
sosial, kebijakan, dan inovasi yang berpihak pada kelestarian lingkungan. Dalam 
konteks ini, Al-Qur’an menegaskan perintah untuk memakmurkan bumi, 
sebagaimana firman Allah dalam QS. Hūd [11]: 61: 
 

ى دَْْْوَالِ  اْاخََاهُمْ ْثمَُو  لِح  مِْْقَالَْْْ ْص  قَو  بدُُواْْي  نْ ْلكَُمْ ْمَاْْاٰللَّْْاع  هْ ْم ِ نَْْانَ شَاكَُمْ ْهُوَْْ ْغَي رُهْ ْالِ  ضِْْم ِ رَ  تعَ مَرَكُمْ ْالْ  ْْوَاس 
هُْْفِي هَا تغَ فِرُو  اْْثمَُّْْْفَاس  بوُ ْٓ جِي بْ ْقرَِي بْ ْرَب ِيْ ْاِنَّْْ الَِي هِْْتوُ  ٦١ْْْْمُّ

 

“Kepada (kaum) Samud (Kami utus) saudara mereka, Saleh. Dia berkata, “Wahai kaumku, 
sembahlah Allah! Sekali-kali tidak ada tuhan bagimu selain Dia. Dia telah menciptakanmu 
dari bumi (tanah) dan menjadikanmu pemakmurnya. Oleh karena itu, mohonlah ampunan 
kepada-Nya, kemudian bertobatlah kepada-Nya. Sesungguhnya Tuhanku sangat dekat lagi 
Maha Memperkenankan (doa hamba-Nya).” (Hud/11:61) 
 
  Al-Ṭabari menafsirkan ayat ini sebagai mandat aktif bagi manusia untuk 
mengelola bumi secara produktif sekaligus bertanggung jawab, bukan merusaknya 
(al-Ṭabari, 2001). 
  Prinsip ekojihad juga menuntut orientasi etis dalam setiap bentuk inovasi. 
Al-Qur’an mengingatkan agar manusia tidak menjadikan kenikmatan dunia 
sebagai alasan untuk mengabaikan tanggung jawab ekologis, QS. al-Qaṣaṣ [28]: 77, 
Allah SWT berfirman: 
 

ىكَْْْفِي مَآْْْْوَاب تغَِْ ت  خِرَةَْْْالدَّارَْْْاٰللُّْْْا  ن يَاْْْمِنَْْْنَصِي بكََْْْتنَ سَْْْوَلَْْْْالْ   سِنْ ْْالدُّ سَنَْْْكَمَآْْْْوَاحَ  ْْال فسََادَْْْتبَ غِْْْوَلَْْْْالَِي كَْْْاٰللُّْْْاحَ 
ضِْْفِى رَ  ٧٧ْْْْال مُف سِدِي نَْْيحُِبُّْْلَْْْاٰللَّْْاِنَّْْ الْ 

 

“Dan, carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu (pahala) negeri akhirat, 
tetapi janganlah kamu lupakan bagianmu di dunia. Berbuatbaiklah (kepada orang lain) 
sebagaimana Allah telah berbuat baik kepadamu dan janganlah kamu berbuat kerusakan di 
bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan.” (Al-
Qasas/28:77). 
  Menurut al-Qurṭubi, ayat ini menegaskan keseimbangan antara kemajuan 
material dan tanggung jawab moral, yang menjadi fondasi penting dalam inovasi 
ekologi berkelanjutan (al-Qurṭubi, 2006). 
  Dalam kerangka aksi kolektif, ekojihad menekankan pentingnya kolaborasi 
dan solidaritas sosial. Al-Qur’an memerintahkan kerja sama dalam kebajikan dan 
ketakwaan QS. al-Mā’idah [5]: 2, Allah SWT berfirman:  
 

ْٓايَُّهَا اْْالَّذِي نَْْْي  مَنوُ  اْْلَْْْْا  ىِٕرَْْْتحُِلُّو  رَْْْوَلَْْْْاٰللِّْْْشَعَاٰۤ ىِٕدَْْْوَلَْْْْال هَد يَْْْوَلَْْْْال حَرَامَْْْالشَّه  ي نَْْْوَلَْْْْْٓال قلَََٰۤ م ِ
ْْال حَرَامَْْْال بَي تَْْْا ٰۤ

نَْ لَ ْْْيَب تغَوُ  نْ ْْفَض  ب هِِمْ ْْم ِ وَان اْْْرَّ اْْْحَللَ تمُْ ْْوَاِذاَْ ْوَرِض  طَادُو  رِمَنَّكُمْ ْْوَلَْْْ فَاص  مْ ْْشَنَا نُْْْيجَ  كُمْ ْْانَْ ْْقَو  جِدِْْْعَنِْْْصَدُّو  ْْال مَس 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3285 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

اْ ْْانَْ ْْال حَرَامِْ اْْتعَ تدَُو  ىْ ْال برِ ِْْْعَلَىْوَتعََاوَنوُ  اْوَلَْْْْوَالتَّق و  ث مِْْْعَلَىْتعََاوَنوُ  ِ وَانِْْالْ  ْْشَدِي دُْْْاٰللَّْْانَِّْْ اٰللَّْْْوَاتَّقوُاْ وَال عدُ 
٢ْْْْال عِقَابِْ

 

“Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu melanggar syiar-syiar (kesucian) 
Allah, jangan (melanggar kehormatan) bulan-bulan haram, jangan (mengganggu) hadyu 
(hewan-hewan kurban) dan qalā’id (hewan-hewan kurban yang diberi tanda), dan jangan 
(pula mengganggu) para pengunjung Baitulharam sedangkan mereka mencari karunia dan 
rida Tuhannya! Apabila kamu telah bertahalul (menyelesaikan ihram), berburulah (jika 
mau). Janganlah sekali-kali kebencian(-mu) kepada suatu kaum, karena mereka menghalang-
halangimu dari Masjidilharam, mendorongmu berbuat melampaui batas (kepada mereka). 
Tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-
menolong dalam berbuat dosa dan permusuhan. Bertakwalah kepada Allah, sesungguhnya 
Allah sangat berat siksaan-Nya.” (Al-Ma'idah/5:2) 
 
  Ibn Kathīr menjelaskan bahwa ayat ini mencakup seluruh bentuk kerja sama 
yang membawa kemaslahatan umum, termasuk upaya kolektif dalam menjaga 
lingkungan hidup. Prinsip ini relevan sebagai dasar pengembangan inovasi ekologi 
berbasis komunitas dan kemitraan lintas sektor (Ibn Kathīr, 2017). 
  Pengembangan kerangka aksi ekojihad juga menuntut pendekatan keadilan 
ekologis. Al-Qur’an menegaskan prinsip keadilan universal dalam berbagai aspek 
kehidupan QS. an-Naḥl [16]: 90 Allah SWT berfirman:  
 

لِْْْيأَ مُرُْْْاٰللَّْْْاِنَّْ سَانِْْْبِال عَد  ح  ِ ىْْْذِىْْْوَايِ تاَٰۤئِْْْوَالْ  ب  ىْْْال قرُ  ءِْْْعَنِْْْوَيَن ه  شَاٰۤ ْْلعَلََّكُمْ ْْيعَِظُكُمْ ْْوَال بغَ يِْْْوَال مُن كَرِْْْال فحَ 
نَْ ٩٠ْْْتذَكََّرُو 

 

“Sesungguhnya Allah menyuruh berlaku adil, berbuat kebajikan, dan memberikan bantuan 
kepada kerabat. Dia (juga) melarang perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuhan. Dia 
memberi pelajaran kepadamu agar kamu selalu ingat.” (An-Nahl/16:90) 
  Fakhr al-Dīn al-Rāzī menafsirkan keadilan dalam ayat ini sebagai prinsip 
yang mencakup relasi manusia dengan sesama dan dengan alam, sehingga segala 
bentuk eksploitasi yang merugikan lingkungan bertentangan dengan nilai keadilan 
Ilahi (al-Rāzī, 1999). Prinsip ini memperkuat orientasi etis inovasi ekologi yang 
inklusif dan berkeadilan. 
  Ekojihad juga menempatkan kepedulian terhadap kelompok rentan dan 
makhluk hidup lain sebagai bagian dari aksi ekologis. Al-Qur’an memuji mereka 
yang berbagi rezeki meskipun dalam keterbatasan QS. al-Insān [76]: 8 Allah SWT 
berfirman: 

نَْ عِمُو  ىْْْالطَّعَامَْْوَيطُ  كِي ن اْْْحُب هِْ ْعَل  اْْْمِس  يتَِي م  اْوَّ اسَِي ر  ٨ْْْْْوَّ
“Mereka memberikan makanan yang disukainya kepada orang miskin, anak yatim, dan 
tawanan.” (Al-Insan/76:8) 
 
  Quraish Shihab menafsirkan ayat ini sebagai dorongan empati sosial yang 
dapat diperluas ke ranah ekologis, yakni kepedulian terhadap generasi mendatang 
dan makhluk non-manusia yang terdampak kerusakan lingkungan (Shihab, 2002). 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3286 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

  Dalam perspektif kosmologis, Al-Qur’an menggambarkan bumi sebagai 
sistem ekologis yang terhampar dengan keteraturan tertentu, Allah SWT berfirman 
dalam QS. al-Ḥijr [15]: 19:  

ضَْ رَ  هَاْْوَالْ  ن  بتَ ناَْْرَوَاسِيَْْفيِ هَاْْوَالَ قَي نَاْْمَدَد  ءْ ْْكُل ِْْمِنْ ْفيِ هَاْوَانَ   نْ ْشَي  زُو  و  ١٩ْْْْْمَّ
 

“Kami telah menghamparkan bumi, memancangkan padanya gunung-gunung, dan 
menumbuhkan di sana segala sesuatu menurut ukuran(-nya).” (Al-Hijr/15:19) 
 
  Ibn Kathīr menegaskan bahwa frasa “menurut ukuran” menunjukkan 
adanya batas ekologis yang tidak boleh dilanggar manusia. Tafsir ini relevan 
sebagai dasar Qur’ani bagi konsep daya dukung lingkungan dalam inovasi 
berkelanjutan (Ibn Kathīr, 2017). 
  Implementasi ekojihad juga mencakup pengembangan etos kerja ekologis 
yang berorientasi pada perbaikan berkelanjutan. Al-Qur’an menegaskan bahwa 
Allah mengutus Nabi Muhammad sebagai rahmat bagi seluruh alam QS. al-Anbiyā’ 
[21]: 107, AllahSWT berfirman:  

كَْْوَمَآْْ سَل ن  مَة ْْاِلَّْْْارَ  لمَِي نَْْرَح  ١٠٧ْْْْْل ِل ع 
“Kami tidak mengutus engkau (Nabi Muhammad), kecuali sebagai rahmat bagi seluruh 
alam.” (Al-Anbiya'/21:107) 
 
  Menurut Nasr, konsep raḥmatan li al-‘ālamīn mencakup dimensi ekologis, di 
mana tindakan manusia seharusnya membawa rahmat bagi seluruh sistem 
kehidupan, bukan hanya bagi kepentingan manusia semata (Nasr, 1996). 
  Dalam konteks perubahan sosial, ekojihad mendorong transformasi nilai dan 
perilaku kolektif. Al-Qur’an menyatakan bahwa Allah tidak akan mengubah 
keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah keadaan diri mereka sendiri 
sebagaimana Allah SWT menjelaskan dalam QS. ar-Ra‘d [13]: 11:  
 

تْ ْْلَهْ  ن ْ ْْمُعَق ِب  نَهْ ْْخَل فِهْ ْْوَمِنْ ْْيَدَي هِْْْبَي نِْْْم ِ فظَُو  رِْْْمِنْ ْْيحَ  مْ ْْمَاْْيغُيَ رُِْْْلَْْْْاٰللَّْْْانَِّْْ اٰللِّْْْامَ  اْْْحَتىْْْٰبِقوَ  ْْبِانَ فسُِهِم ْ ْْمَاْْْيغَُي رُِو 
مْ ْْاٰللُّْْارََادَْْوَاِذآَْْ اْبِقوَ  ء  نْ ْلهَُمْ ْوَمَاْ لَهْ ْمَرَدَّْْْفلَََْْسُو ٰۤ نهِْ ْم ِ الْ ْمِنْ ْدُو  ١١ْْْْوَّ

 

“Baginya (manusia) ada (malaikat-malaikat) yang menyertainya secara bergiliran dari 
depan dan belakangnya yang menjaganya atas perintah Allah. Sesungguhnya Allah tidak 
mengubah keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah apa yang ada pada diri mereka. 
Apabila Allah menghendaki keburukan terhadap suatu kaum, tidak ada yang dapat 
menolaknya, dan sekali-kali tidak ada pelindung bagi mereka selain Dia.” (Ar-Ra'd/13:11) 
 
  Al-Marāghī menafsirkan ayat ini sebagai dorongan perubahan internal yang 
mencakup pola pikir, etika konsumsi, dan tanggung jawab sosial. Ayat ini relevan 
sebagai dasar perubahan gaya hidup menuju praktik ekologis berkelanjutan (al-
Marāghī, 1946). 
  Kerangka aksi ekojihad juga meniscayakan kepemimpinan ekologis yang 
visioner. Al-Qur’an menyinggung pentingnya jalan kebaikan yang menuntut 
pengorbanan dan komitmen Al-Qur’an menjelaskan didalam QS. al-Balad [90]: 10–
12, Allah SWT berfirman: 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3287 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

هُْ دَي نِْ ْوَهَدَي ن  ىكَْْوَمَا١١ْْْْْْْٓ ال عَقبََةَْْاق تحََمَْْفل١٠َََْْْْالنَّج  ر  ١٢ْْْْْْ ْال عَقَبَةُْْْمَاْْادَ 
“serta Kami juga telah menunjukkan kepadanya dua jalan (kebajikan dan kejahatan)?, Maka, 
tidakkah sebaiknya dia menempuh jalan (kebajikan) yang mendaki dan sukar?, Tahukah 
kamu apakah jalan yang mendaki dan sukar itu?.” (Al-Balad/90:10-12) 
 
  Tafsir as-Sa‘dī menjelaskan bahwa “jalan mendaki” melambangkan usaha 
berat namun bermakna, yang dalam konteks ekologi dapat dimaknai sebagai 
komitmen jangka panjang dalam menjaga lingkungan meskipun menghadapi 
tantangan struktural (as-Sa‘dī, 2000). 
  Dengan demikian, implementasi prinsip ekojihad dalam pengembangan 
kerangka aksi inovasi ekologi berkelanjutan menegaskan bahwa Al-Qur’an 
menyediakan panduan normatif sekaligus praksis untuk menghadapi krisis 
lingkungan. Integrasi nilai pemakmuran bumi, keadilan, kolaborasi, dan rahmat 
bagi seluruh alam ke dalam inovasi ekologi menghasilkan paradigma aksi yang 
tidak hanya efektif secara teknis, tetapi juga kokoh secara spiritual dan etis. 
Kerangka ini memperkuat posisi ekojihad sebagai strategi transformatif Islam 
dalam menjawab tantangan ekologis global secara berkelanjutan (Fazlun Khalid, 
2019; Elkington, 1997; Daly, 1996). 

 
SIMPULAN  

Penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi ekojihad melalui inovasi 
ekologi ke dalam praktik pelestarian lingkungan dapat diwujudkan secara efektif 
melalui penguatan tiga pilar utama, yakni otoritas normatif yang bersumber dari 
Al-Qur’an dan khazanah keilmuan ulama, dukungan struktur institusional yang 
melibatkan negara dan lembaga pendidikan, serta partisipasi aktif masyarakat sipil, 
termasuk komunitas lokal, aktivis lingkungan, dan generasi muda. Integrasi 
tersebut terimplementasi melalui sinergi ulama, negara, masyarakat, pemanfaatan 
dakwah digital dan kampanye kesadaran ekologis, optimalisasi peran lembaga 
pendidikan Islam, serta penerapan mekanisme monitoring dan evaluasi yang 
berkelanjutan, sehingga inovasi ekologi tidak hanya berlandaskan nilai spiritual, 
tetapi juga memiliki daya operasional yang nyata. Temuan penelitian menunjukkan 
bahwa transformasi prinsip-prinsip Qur’ani ke dalam tafsir ekologis yang 
kontekstual dan interdisipliner mampu menjembatani kesadaran spiritual dengan 
tindakan ekologis praktis, sekaligus menjadi dasar pengembangan kebijakan, 
teknologi ramah lingkungan, dan praktik sosial berbasis komunitas. Dengan 
demikian, prinsip-prinsip ekojihad seperti hifzh al-bî’ah, tawâzun, larangan isrâf, 
dan tanggung jawab kekhalifahan menjadi landasan etis sekaligus kerangka aksi 
yang holistik dan integratif dalam pengelolaan sumber daya alam secara 
berkelanjutan, menegaskan ekojihad sebagai paradigma teologis-transformatif 
yang relevan dan aplikatif dalam menjawab tantangan ekologis kontemporer. 

 
UCAPAN TERIMAKASIH  

Penulis menyampaikan terima kasih kepada Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & 
Hukum atas kesempatan dan kepercayaannya dalam mempublikasikan artikel ini. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3288 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

Ucapan terima kasih juga ditujukan kepada diri sendiri atas komitmen dan dedikasi 
dalam menyelesaikan penelitian ini. 

 
DAFTAR RUJUKAN  
Al-Maraghi, A. M. (1946). Tafsīr al-Marāghī (Vol. 1–30). Cairo: Muṣṭafā al-Bābī al-

Ḥalabī. 

Al-Mahalli, J., & al-Suyuthi, J. (2008). Tafsīr al-Jalālayn. Cairo: Dār al-Ḥadīth. 

Al-Qaradhawi, Y. (1995). Fiqh al-awlawiyyāt: Dirāsah jadīdah fī ḍaw’ al-Qur’ān wa al-
Sunnah. Cairo: Dār al-Shurūq. 

Al-Qurthubi, M. b. A. (2006). Al-Jāmi‘ li-aḥkām al-Qur’ān (Vol. 1–24). Cairo: 
Mu’assasat al-Risālah. 

Al-Razi, F. al-D. (1999). Mafātīḥ al-ghayb (Vol. 1–32). Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-
‘Arabī. 

Al-Sa‘di, A. R. (2000). Taysīr al-karīm al-raḥmān fī tafsīr kalām al-mannān. Riyadh: Dār 
al-Salām. 

Auda, J. (2006). Maqāṣid al-sharī‘ah as philosophy of Islamic law: A systems approach. 
London: International Institute of Islamic Thought. 

Braungart, M., & McDonough, W. (2002). Cradle to cradle: Remaking the way we make 
things. New York, NY: North Point Press. 

Dabashi, H. (2001). Authority in Islam: From the rise of Muhammad to the establishment 
of the Umayyads. New Brunswick, NJ: Transaction Publishers. 

Daly, H. E. (1996). Beyond growth: The economics of sustainable development. Boston, 
MA: Beacon Press. 

Dobson, A. (2007). Green political thought (4th ed.). London: Routledge. 

Elkington, J. (1997). Cannibals with forks: The triple bottom line of 21st century business. 
Oxford: Capstone. 

FAO. (2020). Global forest resources assessment 2020. Rome: Food and Agriculture 
Organization of the United Nations. 

Fox, W. (1990). Toward a transpersonal ecology: Developing new foundations for 
environmentalism. Albany, NY: State University of New York Press. 

Fox, W. (1995). Toward a transpersonal ecology (Revised ed.). Albany, NY: SUNY Press. 

Glick, T. F. (1979). Islamic and Christian Spain in the early Middle Ages. Princeton, NJ: 
Princeton University Press. 

Huber, J. (2008). New technologies and environmental innovation. Cheltenham: Edward 
Elgar Publishing. 

Ibn Kathir, I. b. ‘U. (2017). Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm (Vol. 1–8). Cairo: al-Maktabah al-
Islāmiyyah. 

IPBES. (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services. Bonn: 
IPBES Secretariat. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3289 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

IPCC. (2021). Climate change 2021: The physical science basis. Cambridge: Cambridge 
University Press. 

IPCC. (2023). Climate change 2023: Synthesis report. Geneva: Intergovernmental Panel 
on Climate Change. 

Izzi Dien, M. (2000). The environmental dimensions of Islam. Cambridge: Lutterworth 
Press. 

Jonker, J., & Scholtens, B. (2008). Sustainable development: The business of innovation. 
New Jersey, NJ: Wiley-Blackwell. 

Kemp, R., & Pearson, P. (2007). Final report MEI project about measuring eco-innovation. 
Maastricht: MERIT. 

Khalid, F. M. (2019). Signs on the earth: Islam, modernity and the climate crisis. London: 
Islamic Foundation. 

Klein, N. (2014). This changes everything: Capitalism vs. the climate. New York, NY: 
Simon & Schuster. 

Merchant, C. (1980). The death of nature: Women, ecology, and the scientific revolution. 
San Francisco, CA: Harper & Row. 

Mulgan, G. (2012). The art of social innovation. London: Young Foundation. 

Nasr, S. H. (1968). Man and nature: The spiritual crisis of modern man. London: George 
Allen & Unwin. 

Nasr, S. H. (1996). Religion and the order of nature. New York, NY: Oxford University 
Press. 

Naess, A. (1989). Ecology, community and lifestyle (D. Rothenberg, Trans.). Cambridge: 
Cambridge University Press. 

Ozdemir, I. (2017). The ethical significance of environmental preservation in the 
Qur’an. Journal of Islamic Studies, 28(3), 345–361. 

Pepper, D. (1996). Modern environmentalism: An introduction. London: Routledge. 

Rockström, J., Steffen, W., Noone, K., et al. (2009). A safe operating space for 
humanity. Nature, 461, 472–475. 

Sale, K. (1985). Dwellers in the land: The bioregional vision. San Francisco, CA: Sierra 
Club Books. 

Sands, P., Peel, J., Fabra, A., & Mackenzie, R. (2021). Principles of international 

environmental law (4th ed.). Cambridge: Cambridge University Press. 

Schimmel, A. (1994). Deciphering the signs of God: A phenomenological approach to Islam. 
Albany, NY: SUNY Press. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Misbah: Pesan, kesan, dan keserasian al-Qur’an (Vol. 1–
15). Jakarta: Lentera Hati. 

Shiva, V. (1989). Staying alive: Women, ecology and development. London: Zed Books. 

UNEP. (2019). Global environment outlook 6: Healthy planet, healthy people. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3290 
 

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi 

WHO. (2020). Air pollution. Geneva: World Health Organization Press. 

Wilson, E. O. (2016). Half-earth: Our planet’s fight for life. New York, NY: Liveright 
Publishing Corporation. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

