Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
@ https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
£ 3 Volume 4 Number 1, 2026

@ DOI: https:/ /doi.org/10.61104/alz.v4i1.3655

Ekojihad Melalui Inovasi Ekologi Perspektif Al-Qur An

Nur Wakhid!, Nur Arfiyah Febriani2, Muhammad Hariyadi?
Universitas PTIQ Jakarta, Jakarta, Indonesial-3
Email Korespondensi: nurwakhid24@gmail.com, royyanall12@yahoo.com, m.hariyadi@ptiq.ac.id

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 09 Januari 2026

ABSTRACT

This study aims to formulate the concept of ecojihad as a contemporary paradigm of jihad
grounded in Qur’anic values in response to the global ecological crisis. Ecojihad is
understood not merely as an environmental movement, but as a theological expression of
human responsibility as khalifah fi al-ard, rooted in the principles of hifz al-bi’ah and figh al-
bi'ah. This research employs a library-based method with a multidisciplinary approach
encompassing theological, ecological, and philosophical dimensions within an eco-
hermeneutical framework. Data analysis is conducted through a mawdi’t (thematic)
interpretation of Qur’anic verses concerning amanah (trust), mizan (balance), fasad
(corruption), and islah (reform), combined with critical discourse analysis and axiological
reflection. The findings reveal that ecojihad possesses strong practical relevance through
ecological innovation, particularly through the integration of Qur’anic values into
environmental education, eco-friendly technology, green economy, environmental
governance, and spiritually based socio-ecological movements. The discussion demonstrates
that while ecojihad aligns with several contemporary ecological theories —such as deep
ecology, transpersonal ecology, and global environmental ethics — it differs fundamentally in
its normative foundation. Ecojihad is rooted in divine revelation, adopts a tawhidic
worldview, and positions humans as ethical agents accountable before God. Unlike
naturalistic and humanistic ecological approaches, ecojihad emphasizes ‘ubudiyyah
(servitude to God) and theocentric spirituality as the core of ecological praxis. This study
concludes that ecojihad through ecological innovation constitutes a transformative
theological paradigm that integrates spiritual values with ecological practices in a normative,
applicable, and sustainable manner. This paradigm offers a significant contribution to the
development of Islamic environmental ethics based on the Qur’an and provides a relevant
response to contemporary environmental challenges.

Keywords: ecojihad, ecological innovation, Islamic ecotheology, the Qur’an, environmental
crisis.

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk merumuskan konsep ekojihad sebagai paradigma jihad
kontemporer yang berlandaskan nilai-nilai al-Qur’an dalam merespons krisis ekologi global.
Ekojihad dipahami tidak sekadar sebagai gerakan pelestarian lingkungan, tetapi sebagai
ekspresi teologis dari tanggung jawab manusia sebagai khalifah fi al-ardh yang berpijak pada
prinsip hifzh al-bi’ah dan figh al-bi’ah. Penelitian ini menggunakan metode library research
dengan pendekatan multidisipliner yang mencakup dimensi teologis, ekologis, dan filosofis
dalam kerangka analisis eco-hermeneutik. Teknik analisis dilakukan melalui tafsir
maudhil'iy terhadap ayat-ayat al-Qur’an tentang amdnah, mizan, fasad, dan ishlah, yang
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3268

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:nurwakhid24@gmail.com
mailto:royyanal12@yahoo.com
mailto:m.hariyadi@ptiq.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3655

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

dikombinasikan dengan analisis wacana kritis serta refleksi aksiologis. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa ekojihad memiliki relevansi praksis yang kuat melalui inovasi ekologi,
yaitu integrasi nilai-nilai Qur’ani ke dalam bidang pendidikan, teknologi ramah
lingkungan, ekonomi hijau, tata kelola lingkungan, dan gerakan sosial berbasis spiritualitas
ekosentris. Pembahasan penelitian menegaskan bahwa ekojihad memiliki kesesuaian dengan
berbagai teori ekologi kontemporer, seperti deep ecology, ekologi transpersonal, dan etika
lingkungan global, namun tetap memiliki perbedaan mendasar karena ekojihad berpijak pada
wahyu sebagai sumber normatif, bersifat tauhidiy, dan menempatkan manusia sebagai
subjek etis yang bertanggung jawab di hadapan Tuhan. Berbeda dengan pendekatan
naturalistik dan humanistik, ekojihad menegaskan dimensi ‘ubiidiyyah dan spiritualitas
teosentris dalam praksis ekologis. Penelitian ini menyimpulkan bahwa ekojihad melalui
inovasi ekologi merupakan paradigma teologis-transformasional yang mengintegrasikan
dimensi spiritual dan praksis ekologis secara normatif, aplikatif, dan berkelanjutan.
Paradigma ini menawarkan kontribusi signifikan bagi pengembangan etika lingkungan
Islam yang berakar pada al-Qur’an serta relevan dengan tantangan ekologis kontemporer.
Kata kunci: ekojihad, inovasi ekologi, ekoteologi Islam, al-Qur’an, krisis lingkungan.

PENDAHULUAN

Krisis ekologi global merupakan salah satu persoalan paling serius yang
dihadapi umat manusia pada abad ke-21. Fenomena perubahan iklim yang dipicu
oleh meningkatnya emisi gas rumah kaca akibat aktivitas antropogenik telah
memperbesar intensitas dan frekuensi berbagai bencana alam, seperti banjir,
kekeringan berkepanjangan, serta badai ekstrem. Laporan terbaru Intergovernmental
Panel on Climate Change (IPCC) menunjukkan bahwa suhu rata-rata permukaan
bumi telah mengalami kenaikan sekitar 1,1°C dibandingkan dengan periode pra-
industri dan berpotensi terus meningkat apabila upaya pengendalian emisi gas
rumah kaca tidak dilakukan secara signifikan (IPCC, 2021; IPCC, 2023). Peningkatan
suhu ini berdampak signifikan terhadap ekosistem bumi, mempengaruhi pola
cuaca, mencairkan es di kutub, dan menaikkan permukaan laut yang mengancam
kehidupan jutaan orang di wilayah pesisir.

Pencemaran udara, air, dan tanah menjadi persoalan lingkungan yang kian
memperburuk krisis ekologi global. Di antara ketiganya, polusi udara menempati
posisi yang sangat krusial karena sebagian besar bersumber dari emisi kendaraan
bermotor, pembangkit listrik berbasis bahan bakar fosil, serta aktivitas industri.
Kondisi ini berdampak serius terhadap kesehatan manusia, khususnya
meningkatnya risiko penyakit pernapasan dan kematian prematur. Organisasi
Kesehatan Dunia melaporkan bahwa paparan polusi udara berkontribusi terhadap
lebih dari tujuh juta kematian setiap tahun di berbagai belahan dunia (WHO, 2020).
Selain itu, pencemaran air oleh limbah industri, pertanian, dan domestik telah
mengakibatkan penurunan kualitas air yang digunakan oleh manusia dan
kehidupan air, sehingga memperburuk krisis kesehatan dan lingkungan.

Deforestasi, yang banyak terjadi di wilayah tropis, merupakan faktor penting
yang turut memperdalam krisis ekologi global. Hutan yang berperan vital sebagai
penyerap karbon sekaligus penjaga keseimbangan keanekaragaman hayati terus
mengalami penyusutan akibat alih fungsi lahan untuk kepentingan pertanian,

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3269

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

perkebunan skala besar, dan kawasan permukiman. Organisasi Pangan dan
Pertanian Perserikatan Bangsa-Bangsa melaporkan bahwa laju kehilangan hutan
global mencapai sekitar sepuluh juta hektar setiap tahunnya sebagai dampak dari
praktik deforestasi yang berkelanjutan (FAO, 2020). Deforestasi tidak hanya
mengurangi kapasitas bumi untuk menyerap karbon, tetapi juga menghilangkan
habitat bagi ribuan spesies flora dan fauna yang berisiko punah.

Penurunan keanekaragaman hayati merupakan salah satu konsekuensi
paling signifikan dari krisis ekologi global. Keberadaan ekosistem yang stabil dan
beragam memiliki peran fundamental dalam menopang keberlanjutan kehidupan
di bumi, termasuk keberlangsungan hidup manusia. Namun demikian, berbagai
aktivitas antropogenik seperti perburuan dan perdagangan satwa liar, alih fungsi
hutan, serta perubahan iklim telah mempercepat laju kepunahan spesies secara
drastis. Laporan Global Assessment on Biodiversity and Ecosystem Services
menunjukkan bahwa sekitar satu juta spesies berada dalam ancaman kepunahan
dalam beberapa dekade mendatang apabila tidak dilakukan langkah-langkah
penanganan yang bersifat fundamental dan sistemik (IPBES, 2019). Dengan
demikian, pelestarian keanekaragaman hayati menjadi urgensi mendesak demi
keberlanjutan ekosistem dan kelangsungan hidup manusia.

Perubahan iklim, pencemaran lingkungan, deforestasi, dan penurunan
keanekaragaman hayati merupakan rangkaian fenomena ekologis yang saling
berkaitan dan memperkuat dampak destruktif satu sama lain. Praktik deforestasi,
misalnya, menyebabkan berkurangnya kapasitas hutan dalam menyerap karbon
dioksida dari atmosfer, sehingga mendorong percepatan pemanasan global.
Kenaikan suhu bumi selanjutnya memicu perubahan pola iklim, termasuk
ketidakstabilan curah hujan dan meningkatnya intensitas bencana alam, yang pada
akhirnya semakin memperparah degradasi hutan serta melemahkan ketahanan
ekosistem yang telah berada dalam kondisi rentan (UNEP, 2019). Dinamika ini
menegaskan bahwa krisis ekologi tidak dapat dipandang secara parsial, melainkan
harus ditangani melalui strategi yang terpadu, komprehensif, dan berorientasi pada
pemulihan keseimbangan ekologis secara menyeluruh.

Krisis ekologi global tidak hanya berkaitan dengan degradasi lingkungan,
tetapi juga merefleksikan persoalan ketimpangan sosial, ekonomi, dan krisis etika.
Naomi Klein menyoroti bahwa sistem kapitalisme yang berorientasi pada
pertumbuhan tanpa batas serta praktik ekonomi yang tidak berkelanjutan
merupakan faktor struktural utama yang memperparah kerusakan lingkungan,
sehingga menuntut pergeseran paradigma dari eksploitasi menuju tata kelola alam
yang lebih bertanggung jawab (Klein, 2014). Edward O. Wilson menekankan
pentingnya perlindungan ekologis dalam skala luas dengan mengusulkan gagasan
Half-Earth, yakni menjadikan setengah wilayah bumi sebagai kawasan konservasi
guna mencegah kepunahan massal dan memulihkan keseimbangan ekosistem
global (Wilson, 2016).

Sementara itu, Johan Rockstrom dan koleganya mengingatkan bahwa umat
manusia telah melampaui batas-batas ekologis planet (planetary boundaries),
termasuk dalam aspek perubahan iklim dan hilangnya keanekaragaman hayati,
sehingga upaya mitigasi dan adaptasi yang bersifat kolaboratif di tingkat global
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3270

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

menjadi semakin mendesak (Rockstrom et al., 2009). Dari sudut pandang moral dan
spiritual, Paus Fransiskus menegaskan bahwa menjaga kelestarian lingkungan
merupakan bagian integral dari tanggung jawab etis manusia dalam merawat dan
mencintai ciptaan Tuhan sebagai rumah bersama (common home) (Pope Francis,
2015). Sehingga solusi krisis ekologi memerlukan perubahan hati, pola pikir, dan
tindakan nyata untuk menciptakan dunia yang lebih adil dan berkelanjutan.

Dalam konteks krisis lingkungan global, ekojihad hadir sebagai pendekatan
yang mengintegrasikan spirit jihad dalam Islam dengan upaya pelestarian alam,
dengan menegaskan bahwa perlindungan bumi merupakan kewajiban spiritual
manusia sebagai khalifah. Konsep ini menekankan dimensi tanggung jawab moral
dan teologis dalam mengembalikan keseimbangan ekologis, yang dipahami sebagai
bentuk jihad non-kekerasan dalam menjaga keberlangsungan kehidupan (Ozdemir,
2017). Ekojihad tidak hanya melengkapi berbagai pendekatan ekologis
kontemporer, seperti deep ecology yang menegaskan nilai intrinsik seluruh makhluk
hidup dan relasi harmonis antara manusia dan alam (Naess, 1989), serta green
ecology yang berorientasi pada keberlanjutan melalui perlindungan lingkungan dan
kebijakan ekologis (Dobson, 2007), tetapi juga memperkaya etika lingkungan
melalui pendekatan Value-Explicit Deep Ecology (VEP Deep Ecology).

Pendekatan VEP Deep Ecology yang dikembangkan oleh Warwick Fox
menekankan pentingnya perumusan nilai-nilai moral secara eksplisit sebagai
fondasi tindakan ekologis, sehingga etika lingkungan tidak berhenti pada tataran
refleksi filosofis-deskriptif, melainkan berkembang menjadi kerangka normatif
yang operasional dan aplikatif dalam praksis pelestarian lingkungan (Fox, 1995).
Suatu penekanan yang selaras dengan basis teologis ekojihad yang mengakar pada
kesadaran tauhid, amanah, dan larangan fasid. Dalam konteks ini, pemikiran
Nasaruddin Umar menjadi signifikan karena ia memandang seluruh realitas alam
sebagai ayat kauniyyah yang sarat dengan makna spiritual dan etis. Oleh karena itu,
amanah kekhalifahan manusia harus diejawantahkan melalui praktik perlindungan
lingkungan, sikap moderat, dan penegakan keadilan ekologis yang berlandaskan
prinsip tauhid.

Umar menegaskan bahwa degradasi lingkungan pada hakikatnya berakar
pada terputusnya relasi spiritual antara manusia dan alam, serta kegagalan
manusia dalam menghadirkan nilai-nilai ketuhanan ke dalam perilaku ekologis.
Dengan demikian, pengembangan inovasi teknologi dan perumusan kebijakan
lingkungan semestinya selalu diarahkan dan dikendalikan oleh etika ketauhidan
agar tidak terlepas dari orientasi moral dan transendental (Umar, 2001; Umar, 2014;
Umar, 2020). Dengan demikian, ekojihad menawarkan perspektif Islam yang
integralistik dalam membangun aksi keberlanjutan dan inovasi pengelolaan sumber
daya alam, sekaligus memastikan bahwa transformasi ekologis berlandaskan nilai
spiritual yang eksplisit dan komprehensif.

Ekojihad memandang pelestarian lingkungan sebagai amanah Ilahi yang
mencakup dimensi spiritual, etis, dan praksis dalam tata kelola alam. Konsep ini
memiliki irisan dengan sustainability theory yang menekankan keseimbangan antara
pemenuhan kebutuhan manusia dan kapasitas ekologis bumi (Elkington, 1997;
Daly, 1996), serta dengan green economy theory yang berorientasi pada efisiensi
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3271

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

pemanfaatan sumber daya dan pengurangan jejak karbon. Namun demikian,
ekojihad memperkaya kedua pendekatan tersebut dengan memasukkan nilai zuhd
(kesederhanaan) dan tanggung jawab sosial sebagai landasan moral dalam
pengelolaan lingkungan.

Dalam dimensi sosial, ekojihad juga berbagi semangat kritis dengan
ecofeminism yang menentang berbagai bentuk ketidakadilan ekologis.
Ekofeminisme memandang kerusakan lingkungan sebagai konsekuensi dari
struktur patriarkal dan ketimpangan gender yang memosisikan alam sebagai objek
eksploitasi, sehingga perjuangan ekologis tidak dapat dipisahkan dari upaya
pembebasan sosial (Shiva, 1989; Merchant, 1980). Meskipun sama-sama menolak
ketidakadilan ekologis, ekojihad memiliki titik tekan yang berbeda dengan
berlandaskan spiritualitas Islam, prinsip tauhid, dan amanah kekhalifahan.
Perlindungan alam dalam ekojihad dipahami sebagai bentuk tanggung jawab
moral-spiritual untuk menjaga keseimbangan kosmik (mizan) dan mencegah
kerusakan di muka bumi (fasad fi al-ard), sehingga praksis ekologis ditempatkan
sebagai bagian dari ibadah dan keadilan transendental.

Meskipun berakar pada spiritualitas Qur'ani dan tidak secara langsung
berangkat dari kritik terhadap struktur patriarki, ekojihad tetap memberikan
kontribusi signifikan dalam penguatan kepatuhan terhadap rezim hukum
lingkungan internasional. Selain itu, konsep ini mendukung pendekatan adaptasi
berbasis lokal serta penguatan kolaborasi komunitas sebagaimana ditekankan
dalam perspektif bioregionalism dan communitarian ecology, yang menempatkan
keterikatan manusia dengan wilayah ekologisnya sebagai dasar pengelolaan
lingkungan yang berkelanjutan (Sands et al., 2021; Sale, 1985). Lebih jauh, ekojihad
sejalan dengan pandangan ecocentrism yang menegaskan nilai intrinsik seluruh
bentuk kehidupan, sekaligus mendorong pemanfaatan inovasi teknologi dan
transformasi sosial sebagaimana diusung oleh progressive ecology. Dengan demikian,
ekojihad tidak hanya berfungsi sebagai kerangka etis-spiritual, tetapi juga sebagai
paradigma integratif yang menjembatani nilai normatif, tata kelola hukum, dan
praksis ekologis kontemporer (Fox, 1990; Pepper, 1996). Semuanya berpijak pada
tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi.

Konsep ekojihad berkembang sebagai respons teologis atas krisis lingkungan
global dengan mengintegrasikan aspek spiritual, etis, dan praksis dalam upaya
pelestarian alam. Mawil 1zzi Dien menegaskan bahwa ekojihad mendorong umat
Islam untuk terlibat dalam tindakan nyata guna merawat bumi, sekaligus
meneguhkan kesadaran akan tanggung jawab moral dan spiritual manusia sebagai
khalifah di muka bumi (Izzi Dien, 2000). Al-Qur’an menegaskan relasi manusia dan
alam melalui prinsip tauhid yang memandang seluruh alam sebagai satu kesatuan
ciptaan Allah yang harmonis dan wajib dijaga keseimbangannya (Shihab, 2002;
Nasr, 1996), serta melalui konsep mizan yang melarang segala bentuk tindakan yang
merusak tatanan ekologis (Ibn Kathir, 2017). Selain itu, prinsip tawassut
menekankan pemanfaatan sumber daya alam secara moderat dan proporsional,
dengan menghindari eksploitasi berlebihan maupun sikap abai terhadap
lingkungan. Sementara itu, konsep amanah menegaskan posisi manusia sebagai
pengelola sekaligus penjaga bumi yang bertanggung jawab secara etis dan spiritual
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3272

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

dalam memastikan keberlanjutan kehidupan (al-Qaradhawi, 1995; Nasr, 1968; al-
Mahalli & al-Suyuthi, 2008). Dengan demikian, ekojihad menegaskan bahwa
menjaga kelestarian lingkungan bukan hanya tindakan ekologis, tetapi juga
manifestasi ketaatan dan tanggung jawab spiritual dalam kerangka amanah
kekhalif.

Dalam konteks kehidupan modern, ajaran-ajaran al-Qur'an mengenai
lingkungan memperoleh relevansi yang semakin kuat sebagai pedoman normatif
dalam merespons krisis ekologi global. Fazlun Khalid menegaskan bahwa al-
Qur’an memberikan fondasi etis dan spiritual yang kokoh dalam menghadapi
degradasi lingkungan, dengan menekankan prinsip tauhid, mizan, dan amanah
sebagai kerangka nilai yang membimbing umat Islam dalam menjalankan tanggung
jawab ekologisnya (Khalid, 2019). Sejalan dengan pandangan tersebut, Muhammad
Asad menyatakan bahwa al-Qur’an tidak hanya menumbuhkan kesadaran moral
manusia, tetapi juga menghadirkan arahan praktis untuk membangun relasi yang
harmonis dengan alam, termasuk dengan mengekang sikap serakah, menghindari
eksploitasi berlebihan, serta mengurangi dampak destruktif terhadap lingkungan
(Asad, 1980). Perspektif kedua cendekiawan ini menegaskan bahwa ajaran Al-
Qur’an dapat menjadi fondasi spiritual sekaligus praktik untuk membangun pola
hidup berkelanjutan yang selaras dengan prinsip keadilan ekologis.

Al-Qur’an menempatkan kesadaran spiritual sebagai fondasi utama dalam
upaya menjaga Kkelestarian alam. Nurcholish Madjid menegaskan bahwa
pelindungan lingkungan merupakan bagian integral dari ibadah dan wujud
ketaatan kepada Allah, mengingat alam diposisikan sebagai amanah yang harus
dipelihara, sementara setiap bentuk perusakan dipandang sebagai pelanggaran
terhadap amanah tersebut (Madjid, 2000). Sejalan dengan pandangan ini, Islam
menawarkan panduan yang bersifat menyeluruh mengenai relasi manusia dengan
alam, tidak terbatas pada dimensi spiritual semata, tetapi juga mencakup aspek
ekologis dan sosial. Fazlun Khalid menekankan bahwa al-Qur'an dan Hadis
menyediakan kerangka etis bagi pengembangan inovasi yang berkelanjutan, di
mana pengelolaan alam secara bijaksana demi kemaslahatan seluruh makhluk
merupakan bagian dari tanggung jawab moral umat Islam (Khalid, 2019). Kerangka
ini menegaskan bahwa ajaran Islam mampu menjadi fondasi spiritual dan etis bagi
terciptanya praktik ekologis yang adil, bijak, dan berkelanjutan.

Selaras dengan ajaran Islam yang menegaskan pentingnya keseimbangan
alam, gagasan inovasi ekologi memperoleh relevansi yang kuat dalam konteks
kontemporer sebagai pendekatan yang berupaya menyelaraskan kemajuan
manusia dengan keberlanjutan lingkungan. Inovasi ekologi tidak terbatas pada
pengembangan teknologi yang ramah lingkungan, tetapi juga mencakup
penerapan praktik sosial, kebijakan publik, serta pendekatan manajerial yang
mempertimbangkan secara serius dampak sosial dan ekologis dari setiap proses
pembangunan. Sejumlah kerangka teoretis, seperti teori difusi inovasi yang
menjelaskan proses penerimaan dan penyebaran gagasan baru dalam masyarakat
(Rogers, 1962), teori inovasi sosial yang menekankan perubahan sistemik melalui
eksperimen dan kolaborasi sosial (Mulgan, 2012), inovasi berkelanjutan yang
mengintegrasikan pertimbangan ekonomi, sosial, dan lingkungan dalam seluruh
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3273

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

siklus inovasi (Jonker & Scholtens, 2008), serta inovasi ekologi yang berlandaskan
prinsip cradle to cradle untuk meminimalkan limbah dan menjaga siklus alam
(Braungart & McDonough, 2002), memberikan dasar konseptual bagi
pengembangan solusi ekologis yang transformatif.

Dengan pijakan etis yang bersumber dari ajaran Islam, berbagai teori inovasi
tersebut dapat diarahkan untuk melahirkan solusi-solusi kreatif yang tidak hanya
memenuhi kebutuhan manusia, tetapi juga menjaga kelestarian lingkungan hidup.
Pendekatan ini menegaskan pentingnya harmonisasi antara kemajuan teknologi,
tanggung jawab sosial, dan keberlanjutan ekosistem sebagai fondasi pembangunan
yang berkeadilan dan berjangka panjang (Huber, 2008; Kemp & Pearson, 2007).
Pergeseran inovatif tersebut meliputi pengembangan teknologi hijau, manajemen
adaptif, dan reformasi kebijakan publik yang berorientasi pada efisiensi ekologis
dan keadilan lingkungan. Pada perkembangan mutakhir, inovasi ekologi telah
memasuki berbagai fase implementasi sesuai dengan karakter dan bidang
penerapannya. Sejumlah teknologi ramah lingkungan, seperti energi terbarukan —
termasuk tenaga surya dan angin — telah melampaui tahap adopsi awal dan mulai
diterapkan secara luas di banyak negara.

Hal serupa juga terlihat pada inovasi di sektor pertanian berkelanjutan dan
pengelolaan limbah, yang kini tidak hanya berada pada tahap konseptual, tetapi
telah diimplementasikan melalui dukungan kebijakan publik dan kolaborasi lintas
sektor. Meskipun sebagian inovasi masih berada pada fase pengembangan dan
adopsi awal, banyak di antaranya telah melalui proses uji coba dan mulai
dioperasionalkan secara nyata dalam praktik pembangunan berkelanjutan (Rogers,
1962). Dalam perspektif Islam, prinsip istikhlaf berfungsi sebagai landasan etis bagi
pengembangan dan penerapan inovasi ekologis, dengan menegaskan posisi
manusia sebagai khalifah yang bertanggung jawab mengelola bumi secara adil dan
berkelanjutan. Seyyed Hossein Nasr menekankan bahwa tanggung jawab
kekhalifahan tersebut mencakup pengembangan teknologi dan inovasi yang tidak
hanya berorientasi pada pemenuhan kebutuhan manusia, tetapi juga berkomitmen
menjaga keseimbangan dan keharmonisan ekosistem alam (Nasr, 1996). Dengan
demikian, setiap inovasi harus diarahkan untuk menciptakan harmoni antara
kemajuan manusia dan kelestarian lingkungan, sesuai amanah kekhalifahan.

Sejarah peradaban Islam menunjukkan berbagai praktik inovasi ekologis
yang selaras dengan prinsip keberlanjutan lingkungan. Salah satu contohnya
adalah penerapan sistem ganat di wilayah Persia dan Arab, yaitu teknologi
pengelolaan air bawah tanah yang memungkinkan distribusi air secara efisien dan
berkelanjutan di kawasan beriklim kering. Hamid Dabashi menjelaskan bahwa
sistem ganat tidak hanya merepresentasikan kemajuan teknis, tetapi juga
mencerminkan kesadaran ekologis masyarakat Muslim pada masa awal dalam
memanfaatkan sumber daya alam tanpa menimbulkan kerusakan lingkungan
(Dabashi, 2001).

Selain itu, tradisi Islam juga mengenal konsep harim dan hima sebagai bentuk
pengelolaan lingkungan berbasis konservasi. Harim merujuk pada zona
perlindungan di sekitar sumber air yang bertujuan mencegah pencemaran dan
eksploitasi berlebihan, sedangkan hima merupakan kawasan lindung yang
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3274

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

ditetapkan untuk menjaga kelestarian hutan, padang rumput, dan sumber daya
alam lainnya. Konsep hima ini memiliki dasar normatif dalam hadis Nabi
Muhammad saw. yang menegaskan bahwa kewenangan perlindungan alam berada
dalam kerangka amanah Ilahi dan kepemimpinan yang sah (al-Bukhari, Abu
Dawud, an-Nasa’i, Ibn Hibban, al-Hakim). Annemarie Schimmel menekankan
bahwa praktik harim dan hima mencerminkan integrasi antara nilai spiritual dan
tindakan konservasi, sekaligus menegaskan penghormatan terhadap alam sebagai
bagian dari tanda-tanda kebesaran Tuhan (ayat Allah) (Schimmel, 1994).

Praktik inovasi ekologis juga tercermin dalam sistem pertanian berkelanjutan
yang berkembang pada masa kejayaan peradaban Islam. Di wilayah Andalusia,
para petani Muslim mengadopsi berbagai teknik pertanian maju, seperti rotasi
tanaman, pengelolaan tanah secara arif, serta pemanfaatan pupuk organik. Thomas
F. Glick menegaskan bahwa penerapan inovasi-inovasi tersebut tidak hanya
berkontribusi pada peningkatan hasil pertanian, tetapijuga berperan penting dalam
menjaga kesuburan tanah secara berkelanjutan dalam jangka panjang (Glick, 1979).
Praktik pertanian ini menunjukkan bahwa pendekatan Islam terhadap lingkungan
tidak hanya berorientasi pada hasil ekonomi, tetapi juga pada keberlanjutan
ekologis dan keseimbangan alam.

Dengan demikian, pembahasan ekojihad melalui inovasi ekologi dalam
perspektif Al-Qur’an menegaskan bahwa krisis lingkungan tidak dapat dipisahkan
dari persoalan etika dan spiritual manusia. Al-Qur’an memandang kerusakan
ekologis sebagai konsekuensi dari penyimpangan manusia terhadap prinsip tauhid,
mizan, dan amanah, sehingga upaya pelestarian alam harus dimaknai sebagai
bagian dari jihad moral dan spiritual. Oleh karena itu, integrasi nilai-nilai Qur’ani
dengan inovasi ekologi—baik dalam bentuk teknologi ramah lingkungan, praktik
pengelolaan sumber daya yang berkelanjutan, maupun kebijakan berbasis keadilan
ekologis —menjadi strategi penting dalam mewujudkan ekojihad yang tidak hanya
bersifat normatif, tetapi juga transformatif. Pendekatan ini menghadirkan
perspektif Qur’ani yang proporsional dan kontekstual dalam merespons tantangan
ekologis global sekaligus menegaskan peran manusia sebagai khalifah yang
bertanggung jawab terhadap keberlanjutan seluruh ciptaan.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian ekojihad dan
inovasi ekologi dalam perspektif Al-Qur’an memerlukan penelusuran mendalam
terhadap sumber-sumber normatif keislaman, teori ekologi kontemporer, serta
literatur ilmiah yang relevan untuk membangun kerangka konseptual yang
komprehensif. Metode analisis yang digunakan adalah tafsir tematik (maudhu’),
yaitu dengan mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan lingkungan
hidup, seperti konsep tauhid, mizan (keseimbangan), amanah, istikhlaf, israf, dan
larangan fasad fi al-ardh. Ayat-ayat tersebut dianalisis secara sistematis dengan
menghimpun, mengelompokkan, dan menafsirkan maknanya untuk memperoleh
pemahaman holistik mengenai prinsip-prinsip Qur’ani yang melandasi ekojihad
dan inovasi ekologi.
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3275

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data
primer meliputi Al-Qur’an dan kitab-kitab tafsir klasik maupun kontemporer,
seperti Tafsir al-Mardghi, Tafsir Ibn Katsir, Tafsir al-Qurthubi, Tafsir al-Misbah, dan
karya-karya pemikir Muslim tentang etika lingkungan Islam. Adapun data
sekunder mencakup buku, artikel jurnal, dan laporan ilmiah yang membahas
ekojihad, etika lingkungan Islam, inovasi ekologi, serta teori-teori ekologi dan
keberlanjutan modern. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi,
yaitu dengan menelusuri, mengidentifikasi, dan menginventarisasi literatur yang
relevan dengan fokus penelitian. Seluruh data yang terkumpul kemudian dianalisis
menggunakan analisis isi (content analysis) dengan menekankan pada keterkaitan
antara nilai-nilai Qur’ani dan konsep inovasi ekologi. Tahapan analisis data
meliputi: (1) identifikasi ayat-ayat dan konsep Qur’ani yang berkaitan dengan
lingkungan dan tanggung jawab manusia; (2) penelaahan penafsiran para mufasir
dan pemikir Muslim mengenai ayat-ayat tersebut; (3) pengaitan nilai-nilai Qur’ani
dengan teori dan praktik inovasi ekologi kontemporer; dan (4) penarikan
kesimpulan konseptual tentang ekojihad sebagai kerangka etis dan praksis dalam
menjawab krisis ekologi global. Melalui metode ini, penelitian diharapkan mampu
menghasilkan pemahaman yang integratif antara teks Al-Qur’an, khazanah tafsir,
dan wacana inovasi ekologi modern, sehingga konsep ekojihad tidak hanya
dipahami secara normatif-teologis, tetapi juga relevan dan aplikatif dalam konteks
tantangan lingkungan masa kini.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep ekojihad dalam perspektif Al-
Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai wacana teologis normatif, tetapi juga sebagai
kerangka etis dan praksis yang relevan dalam merespons krisis ekologi global.
Ekojihad dipahami sebagai upaya kesadaran kolektif umat Islam untuk menjaga
dan melestarikan alam berdasarkan prinsip tauhid, amdinah, dan istikhlif, yang
menempatkan manusia sebagai pengelola bumi yang bertanggung jawab, bukan
sebagai penguasa yang eksploitatif. Temuan penelitian ini mengungkap bahwa Al-
Qur’an memuat fondasi konseptual yang kuat bagi pengembangan inovasi ekologi,
terutama melalui prinsip mizin (keseimbangan) dan larangan fasid fi al-ardh
(kerusakan di muka bumi). Prinsip-prinsip tersebut menegaskan bahwa
pemanfaatan sumber daya alam harus dilakukan secara proporsional dan
berkelanjutan, sehingga inovasi teknologi dan kebijakan lingkungan tidak boleh
terlepas dari nilai etika dan spiritual yang mengatur hubungan manusia dengan
alam.

Selanjutnya, hasil kajian menunjukkan bahwa ekojihad memiliki keterkaitan
erat dengan berbagai teori ekologi dan inovasi kontemporer, seperti inovasi
berkelanjutan, ekologi progresif, dan ekosentrisme, meskipun berangkat dari
landasan teologis yang berbeda. Ekojihad memperkaya pendekatan-pendekatan
tersebut dengan dimensi ketauhidan, menjadikan perlindungan lingkungan sebagai
bagian dari ibadah dan tanggung jawab moral, bukan semata tuntutan regulatif
atau kepentingan ekonomi. Pembahasan juga menyoroti bahwa inovasi ekologi
dalam perspektif Al-Qur’an tidak terbatas pada pengembangan teknologi ramah
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3276

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

lingkungan, tetapi mencakup perubahan pola pikir, perilaku konsumsi, dan tata
kelola sosial. Nilai tawassuth (moderasi), zuhd, dan pengendalian diri menjadi
elemen penting yang mengarahkan inovasi agar tidak melahirkan bentuk
eksploitasi baru atas nama kemajuan dan efisiensi.

Dalam konteks historis, hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa prinsip-
prinsip ekojihad telah terimplementasi dalam praktik peradaban Islam klasik,
seperti sistem pengelolaan air, pertanian berkelanjutan, serta konsep kawasan
lindung. Fakta ini menegaskan bahwa ekojihad bukanlah gagasan utopis,
melainkan konsep yang memiliki akar historis dan relevansi praktis yang dapat
diadaptasi dalam konteks kontemporer. Dengan demikian, bagian hasil dan
pembahasan ini diarahkan untuk mengelaborasi secara sistematis bagaimana
ekojihad, melalui inovasi ekologi berbasis nilai-nilai Qur’ani, dapat menjadi
paradigma alternatif dalam menghadapi krisis lingkungan global. Pembahasan
selanjutnya akan menguraikan keterkaitan antara teks Al-Qur’an, penafsiran ulama,
dan teori ekologi modern guna membangun kerangka konseptual ekojihad yang
integratif, kontekstual, dan aplikatif. Dari penjelasan tersebut maka dapat di
jelaskan dalam beberapa hal, diantaranya adalah sebagai berikut:

Transformasi Konsep Ekojihad dari Kerangka Teologis ke Strategi Praktis
Pelestarian Lingkungan

Transformasi konsep ekojihad dari kerangka teologis menuju strategi praktis
pelestarian lingkungan merupakan kebutuhan mendesak agar ajaran Islam mampu
menjawab krisis ekologi secara konkret. Ekojihad berangkat dari kesadaran bahwa
kerusakan lingkungan bukan sekadar persoalan teknis, melainkan akibat kegagalan
manusia menjalankan mandat kekhalifahan. Al-Qur'an menegaskan bahwa
manusia diciptakan sebagai khalifah di bumi untuk mengelola dan
memakmurkannya, bukan untuk merusaknya QS. al-Bagarah [2]: 30, Allah SWT

berfirman: _
Gy SLAT i s g Al e e Jead IE*ARIS W1 3 Jela ) AR 8 06 g
Yo O3l Y L el ) OBl (a5 aa, Fd

“(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak menjadikan
khalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak menjadikan orang yang
merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan
menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak
kamu ketahui.” (Al-Bagarah/2:30)

Ibn Katsir menjelaskan bahwa kekhalifahan manusia mengandung
tanggung jawab moral untuk menegakkan keadilan dan menjaga keteraturan
ciptaan Allah, termasuk alam semesta (Ibn Katsir, 2017).

Secara teologis, ekojihad berpijak pada prinsip tauhid yang memandang
seluruh realitas sebagai kesatuan ciptaan Allah. Alam tidak berdiri sebagai objek
eksploitatif, tetapi sebagai ayat kauniyyah yang mengandung tanda-tanda
kebesaran Tuhan. Al-Qur’an menegaskan bahwa segala yang ada di langit dan bumi
bertasbih kepada Allah QS. al-Hadid [57]: 1, Allah SWT berfirman:

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3277

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Vsl e b G5 a3l B s b

“Apa yang ada di langit dan di bumi bertasbih kepada Allah. Dialah Yang Maha Perkasa
lagi Maha Bijaksana.” (Al-Hadid/57:1)

Al-Qurthubi menafsirkan ayat ini sebagai penegasan bahwa seluruh
makhluk memiliki kedudukan spiritual dan harus diperlakukan dengan hormat,
bukan dirusak atas nama kepentingan manusia semata (Al-Qurthubi, 2006).

Prinsip amanah menjadi fondasi etis penting dalam mentransformasikan
ekojihad ke dalam praksis. Al-Qur’an menyebutkan bahwa amanah ditawarkan
kepada langit, bumi, dan gunung-gunung, namun manusia yang menerimanya QS.
al-Ahzab [33]: 72, Allah SWT berfirman:

Gl ) 28315 L5l 35 40 Gaas al 35 4 Uae 5 W 13a 1308 S A gg@;ﬂ\;; Gl
T s

“Ketika orang-orang mukmin melihat golongan-golongan (yang bersekutu) itu, mereka
berkata, “Inilah yang dijanjikan Allah dan Rasul-Nya kepada kita.” Benarlah Allah dan
Rasul-Nya. Hal itu justru makin menambah keimanan dan keislaman mereka.” (Al-
Ahzab/33:22).

Menurut al-Maraghi, amanah mencakup tanggung jawab moral manusia
terhadap seluruh aspek kehidupan, termasuk pengelolaan alam secara adil dan
bijaksana. Kerusakan lingkungan menunjukkan pengkhianatan terhadap amanah
tersebut (Al-Maraghi, 1946).

Selain amanah, konsep mizan (keseimbangan) menjadi prinsip ekologis
fundamental dalam Al-Qur’an. Allah menegaskan bahwa alam diciptakan dalam
keseimbangan dan manusia dilarang merusaknya QS. ar-Rahméan [55]: 7-9, Allah
SWT berfirman: , , , .

G el 5 55 Y 5 Tl (5300 ) o5 A ) 3l (81521 VTV () el a5 \eady il s
ﬂ

“Langit telah Dia tinggikan dan Dia telah menciptakan timbangan (keadilan dan
keseimbangan), agar kamu tidak melampaui batas dalam timbangan itu. Tegakkanlah
timbangan itu dengan adil dan janganlah kamu mengurangi timbangan itu.” (Ar-
Rahman/55:7-9)

Tafsir as-Sa’di menjelaskan bahwa mizdn tidak hanya bermakna
keseimbangan kosmik, tetapi juga mencakup keadilan ekologis dalam pemanfaatan
sumber daya alam. Oleh karena itu, ekojihad menuntut strategi pembangunan yang
menjaga keseimbangan antara kebutuhan manusia dan daya dukung bumi (As-
Sa’di, 2000).

Konsep fasad fi al-ardh juga menjadi dasar normatif ekojihad dalam
menghadapi krisis lingkungan. Al-Qur’an menegaskan bahwa kerusakan di darat
dan laut terjadi akibat perbuatan manusia QS. ar-Ram [30]: 41, Allah SWT
berfirman: ) )

£ O3a 5 sl 5l sl Gans Al G ol Sk Ly AT S S s
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3278

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan manusia.
(Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan mereka
agar mereka kembali (ke jalan yang benar).” (Ar-Rum/30:41)

Menurut Nasr, ayat ini menunjukkan bahwa krisis ekologi merupakan
refleksi krisis spiritual modern, di mana manusia memutus relasi sakral dengan
alam dan memperlakukannya semata sebagai komoditas ekonomi (Nasr, 1996).

Transformasi ekojihad ke dalam strategi praktis juga menuntut penerapan
prinsip tawassuth (moderasi). Al-Qur’an melarang perilaku berlebihan dalam
konsumsi dan eksploitasi sumber daya QS. al-A'raf [7]: 31, Allah SWT berfirman:

T R AR R of - % P o L Wy <% JEwre L (ot A Al 5 o)
Y e G ptall S VA 38,08 5 15l 135 et (8 e K505 150 a3l py

“Wahai anak cucu Adam, pakailah pakaianmu yang indah pada setiap (memasuki) masjid
dan makan serta minumlah, tetapi janganlah berlebihan. Sesungguhnya Dia tidak menyukai
orang-orang yang berlebihan.” (Al-A'raf/7:31).

Tafsir Jalalayn menegaskan bahwa larangan isrif berlaku universal,
mencakup segala bentuk pemborosan yang berdampak pada ketidakseimbangan
kehidupan. Prinsip ini relevan sebagai dasar etis inovasi ekologis yang berorientasi
pada keberlanjutan, bukan pertumbuhan tanpa batas (al-Mahalli & as-Suyfthi,
2008).

Dalam konteks inovasi ekologi, ekojihad mendorong pengembangan
teknologi dan kebijakan yang selaras dengan nilai Qur’ani. Al-Qur’an
memerintahkan manusia untuk melakukan ishlah (perbaikan) dan melarang
tindakan perusakan QS. al-A’raf [7]: 56, Allah SWT berfirman:

~ 0 S T ® oo F < ° ‘E///f’;Jﬂ g <o - o S . 2\
o1 M\uég_\g‘)sgm Gaa ) ) ek lass o5cl 5 Leadlal dan (:ahW) 8 ) a0 Vg

“Janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah diatur dengan baik. Berdoalah kepada-
Nya dengan rasa takut dan penuh harap. Sesungguhnya rahmat Allah sangat dekat dengan
orang-orang yang berbuat baik.” (Al-A'raf/7:56).

Quraish Shihab menafsirkan ishlah sebagai upaya aktif memperbaiki sistem
kehidupan, termasuk lingkungan, melalui ilmu pengetahuan, kebijakan publik, dan
inovasi yang berorientasi pada kemaslahatan bersama (Shihab, 2002).

Pada tingkat sosial, ekojihad menekankan tanggung jawab kolektif dalam
menjaga kelestarian alam. Al-Qur’an menyatakan bahwa manusia diciptakan

sebagai umat yang moderat (ummatan wasathd) agar menjadi teladan bagi umat
lain QS. al-Baqgarah [2]: 143, Allah SWT berfirman:

ms\ uguﬁm@_%&h dy)n u}su u,,u\ QJ:. ;\;g_u \ws,x umU al esgu qhsj
\2\’“ »Juj;jwuh&s\ u\ (,&t.u\tmﬂ“\utsujm quA
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3279

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

“Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan agar kamu
menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad) menjadi saksi
atas (perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan kiblat (Baitulmagqdis) yang (dahulu) kamu
berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang mengikuti
Rasul dan siapa yang berbalik ke belakang. Sesunggquhnya (pemindahan kiblat) itu sangat
berat, kecuali bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah tidak akan menyia-
nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pengasih lagi Maha Penyayang
kepada manusia.” (Al-Bagarah/2:143).

Menurut Fazlun Khalid, ayat ini mengandung mandat ekologis agar umat
Islam memimpin upaya pelestarian lingkungan melalui gaya hidup berkelanjutan
dan kolaborasi sosial yang inklusif (Khalid, 2019).

Lebih jauh, Al-Qur’an mengakui hak-hak makhluk lain dan peran mereka
dalam keseimbangan ekosistem. Hewan dan makhluk hidup lain disebut sebagai
umat seperti manusia QS. al-An’am [6]: 38, Allah SWT berfirman:

G 2 s e ST 8 k% LI 2] 1 sl Sy W5 i3V 8 AT e e
YA G5 a1

“Tidak ada seekor hewan pun (yang berada) di bumi dan burung-burung yang terbang
dengan kedua sayapnya, melainkan semuanya merupakan umat (juga) seperti kamu. Tidak
ada sesuatu pun yang Kami luputkan di dalam kitab, kemudian kepada Tuhannya mereka
dikumpulkan.” (Al-An'am/6:38).

Ibn Katsir menegaskan bahwa ayat ini menunjukkan kesetaraan ekologis, di
mana manusia dilarang merusak habitat dan keberlanjutan spesies lain atas nama
dominasi (Ibn Katsir, 2017).

Dengan demikian, transformasi konsep ekojihad dari kerangka teologis ke
strategi praktis pelestarian lingkungan menegaskan bahwa Al-Qur’an menyediakan
landasan normatif sekaligus operasional dalam menghadapi krisis ekologi.
Integrasi prinsip tauhid, amanah, mizan, dan ishldh ke dalam inovasi ekologi
menjadikan ekojihad sebagai bentuk jihad non-kekerasan yang bersifat
transformatif, kontekstual, dan berkelanjutan, sekaligus mempertegas peran
manusia sebagai khalifah yang bertanggung jawab atas keberlangsungan seluruh
ciptaan.

Rekonstruksi Tafsir Al-Qur’an Berbasis Ekologi sebagai Landasan Inovasi
Lingkungan Kontemporer

Salah satu ayat penting yang dapat digunakan dalam tafsir ekologis adalah
penegasan bahwa bumi diciptakan sebagai ruang kehidupan yang teratur dan layak
huni bagi seluruh makhluk. QS. al-Mulk [67]: 15 Allah berfirman:

Vo 3l a3 4855 (e V35 LSlia o8 155308 V5 om y¥1 AT Jea 63 5h

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3280

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

“Dialah yang menjadikan bumi untuk kamu dalam keadaan mudah dimanfaatkan. Maka,
jelajahilah segala penjurunya dan makanlah sebagian dari rezeki-Nya. Hanya kepada-Nya
kamu (kembali setelah) dibangkitkan.” (Al-Mulk/67:15)

Al-Maraghi menafsirkan ayat ini sebagai perintah pemanfaatan bumi secara
aktif namun bertanggung jawab, bukan eksploitasi yang merusak keseimbangan
alam. Ayat ini menjadi dasar etis bahwa inovasi lingkungan harus bersifat produktif
sekaligus protektif terhadap daya dukung bumi (al-Maraghi, 1946).

Ayat lain yang relevan adalah penegasan tentang keteraturan ekosistem
melalui fenomena alam. Al-Qur’an menyatakan, QS. al-Mu'mintn [23]: 18, Allah
SWT berfirman:

23/0ssieall ) VAT 0300 4 LB3 Jle B3 S5 (b 4L ik S oLl (s W
(18

“Kami turunkan air dari langit dengan suatu ukuran. Lalu, Kami jadikan air itu menetap
di bumi dan sesungguhnya Kami Maha Kuasa melenyapkannya.” (Al-Mu'minun/23:18)

Menurut Ibn Katsir, ayat ini menunjukkan bahwa siklus air tunduk pada
hukum keseimbangan Ilahi dan manusia tidak berhak merusaknya melalui
pencemaran atau eksploitasi berlebihan. Tafsir ini memberi legitimasi Qur’ani bagi
pengelolaan air berkelanjutan dan inovasi teknologi konservasi sumber daya air
(Ibn Katsir, 2017).

Al-Qur'an juga menegaskan bahwa setiap makhluk diciptakan dengan
fungsi ekologis tertentu. Allah berfirman, QS. Shad [38]: 27, Allah SWT berfirman:

B Gy 13588 A0 38 153588 Gl il U8 Al g L s 5 s Laldl R i
Yv

“Kami tidak menciptakan langit dan bumi serta apa yang ada di antara keduanya secara sia-
sia. Itulah anggapan orang-orang yang kufur. Maka, celakalah orang-orang yang kufur
karena (mereka akan masuk) neraka.” (Sad/38:27)

Al-Qurthubi menjelaskan bahwa ayat ini mengandung larangan implisit
terhadap tindakan manusia yang merusak fungsi ekologis makhluk lain, karena hal
tersebut bertentangan dengan tujuan penciptaan. Dalam konteks modern, ayat ini
relevan untuk mendukung inovasi lingkungan yang berbasis ekosistem (ecosystem-
based innovation) (al-Qurthubi, 2006).

Prinsip kehati-hatian ekologis juga tercermin dalam peringatan Al-Qur’an
terhadap kesombongan manusia dalam menguasai alam. Allah berfirman dalam
QS. al-Isra’” [17]: 37: o L a . B

YV ¥ sh Jall f Gy (W 3,A5 (1Sl Taa ()W) & (a8 ¥ g

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3281

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

“Janganlah engkau berjalan di bumi ini dengan sombong karena sesungguhnya engkau tidak
akan dapat menembus bumi dan tidak akan mampu menjulang setinggi gunung.” (Al-
Isra'/17:37).

Tafsir as-Sa’di menjelaskan bahwa sikap sombong terhadap alam melahirkan
tindakan destruktif, karena manusia merasa berkuasa mutlak atas ciptaan Allah.
Ayat ini dapat dibaca sebagai kritik Qur’ani terhadap paradigma teknologi
eksploitatif dan menjadi dasar bagi inovasi yang rendah hati secara ekologis (as-
Sa’di, 2000).

Ayat lain yang relevan adalah penegasan tentang keterikatan manusia
dengan tanah sebagai sumber kehidupan. Allah berfirman dalam QS. Thaha [20]:
55:

00 (5 AT B & A% Ighas a8 g5 2KEIK gk

“Darinya  (tanah) itulah Kami menciptakanmu,  kepadanyalah ~ Kami  akan
mengembalikanmu dan dari sanalah Kami akan mengeluarkanmu pada waktu yang lain.”
(Taha/20:55).

Menurut Nasr, ayat ini menegaskan relasi spiritual manusia dengan bumi,
sehingga merusak lingkungan sama dengan merusak asal-usul eksistensinya
sendiri. Tafsir ini memberikan dasar spiritual bagi inovasi ekologi yang
menghormati siklus alam dan keberlanjutan tanah (Nasr, 1996).

Al-Qur'an juga menekankan bahwa sumber daya alam tidak boleh
dimonopoli oleh kelompok tertentu. Allah berfirman dalam QS. al-Hasyr [59]: 7:

UM\ \ﬁ;\}\ um(,g@uﬁﬁgdy)n éu\&)e&e;hm\ﬁ\uzedjau)&\}é
VUM‘LM&J\

“Apa saja (harta yang diperoleh tanpa peperangan) yang dianugerahkan Allah kepada
Rasul-Nya dari penduduk beberapa negeri adalah untuk Allah, Rasul, kerabat (Rasul), anak
yatim, orang miskin, dan orang yang dalam perjalanan. (Demikian) agar harta itu tidak
hanya beredar di antara orang-orang kaya saja di antara kamu. Apa yang diberikan Rasul
kepadamu terimalah. Apa yang dilarangnya bagimu tinggalkanlah. Bertakwalah kepada
Allah. Sesungguhnya Allah sangat keras hukuman-Nya.” (Al-Hasyr/59:7).

Quraish Shihab menafsirkan ayat ini sebagai prinsip keadilan distribusi,
yang dalam konteks ekologi mencakup keadilan akses terhadap air, tanah, dan
energi. Ayat ini relevan sebagai landasan etis inovasi lingkungan yang inklusif dan
berkeadilan sosial (Shihab, 2002).

Ayat tentang hujan dan tumbuhan juga dapat direkonstruksi secara ekologis.
Allah berfirman dalam QS. al-An“am [6]: 99:

LtS\).mLa;‘LmC);.a\)».4;4_\;:\_\;);\3csudsg_)\_ué\_\h;);\ﬁ;ucw\wd}\&.ﬂ\}ds}
\j)h\ﬂwﬁ}wdu)\}uﬁj\}uhc\L}o&_\AJM\Ju\)ﬁwwdﬂ\uA}
99 uﬂyeﬂwyeﬁaguﬁmjw\ \J\cﬂé\

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3282

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

“Dialah yang menurunkan air dari langit lalu dengannya Kami menumbuhkan segala
macam tumbuhan. Maka, darinya Kami mengeluarkan tanaman yang menghijau. Darinya
Kami mengeluarkan butir yang bertumpuk (banyak). Dari mayang kurma (mengurai)
tangkai-tangkai yang menjuntai. (Kami menumbuhkan) kebun-kebun anggur. (Kami
menumbuhkan pula) zaitun dan delima yang serupa dan yang tidak serupa. Perhatikanlah
buahnya pada waktu berbuah dan menjadi masak. Sesungguhnya pada yang demikian itu
benar-benar terdapat tanda-tanda (kekuasaan Allah) bagi kaum yang beriman.” (Al-
An'am/6:99)

Ibn Katsir menjelaskan bahwa ayat ini menegaskan keterkaitan erat antara
iklim, vegetasi, dan keberlangsungan hidup manusia. Tafsir ini relevan dalam
diskursus perubahan iklim dan menjadi dasar Qur’ani bagi inovasi pertanian
berkelanjutan (Ibn Katsir, 2017).

Al-Qur’an juga menegaskan larangan perusakan habitat melalui metafora
pembangunan yang destruktif. Allah berfirman dalam QS. al-Baqarah [2]: 205:

Yoo Sl Saad ¥ ) 5205 Gajall Blgh5 14 Al (oY) b ake 151315

“Apabila berpaling (dari engkau atau berkuasa), dia berusaha untuk berbuat kerusakan di
bumi serta merusak tanam-tanaman dan ternak. Allah tidak menyukai kerusakan.” (Al-

Bagarah/2:205)

Al-Qurthubi menafsirkan ayat ini sebagai kecaman terhadap tindakan yang
menghancurkan basis ekologis kehidupan, termasuk pertanian dan peternakan.
Ayat ini relevan untuk mengkritik praktik industri yang merusak lingkungan (al-
Qurthubi, 2006).

Ayat lain yang penting adalah penegasan tentang keteraturan hukum alam.
QS. al-Fath [48]: 23, Allah SWT berfirman:

VY S 0 350 395 HFUE Ge Sl 3 ) 0 2

“(Demikianlah) sunatullah yang sungguh telah berlaku sejak dahulu. Kamu sekali-kali tidak
akan menemukan perubahan pada sunatullah itu.” (Al-Fath/48:23)

Menurut Fazlun Khalid, ayat ini dapat dibaca sebagai prinsip ekologi
Qur’ani bahwa hukum alam memiliki batas yang tidak boleh dilanggar. Inovasi
lingkungan harus bekerja selaras dengan sunnatullah, bukan melawannya (Khalid,
2019).

Dengan demikian, ayat-ayat Al-Qur’an tersebut memperkaya rekonstruksi
tafsir ekologis dengan perspektif baru yang belum dibahas sebelumnya.
Keseluruhan ayat ini mempertegas bahwa Al-Qur’an menyediakan fondasi teologis,
etis, dan kosmologis bagi inovasi lingkungan kontemporer yang berkelanjutan, adil,
dan berorientasi pada kemaslahatan seluruh makhluk.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3283

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Implementasi Prinsip Ekojihad dalam Pengembangan Kerangka Aksi Inovasi
Ekologi Berkelanjutan

Implementasi prinsip ekojihad meniscayakan pergeseran dari kesadaran
normatif menuju kerangka aksi yang terstruktur dan berkelanjutan. Ekojihad tidak
berhenti pada kesalehan individual, tetapi diarahkan pada pembentukan sistem
sosial, kebijakan, dan inovasi yang berpihak pada kelestarian lingkungan. Dalam
konteks ini, Al-Qur'an menegaskan perintah untuk memakmurkan bumi,
sebagaimana firman Allah dalam QS. Had [11]: 61:

R oasill g iV (e WKL 54" e u\wesm‘m\ |52 ) a8 d\é”umaaug 38 s
iR c.u;.a;u)s‘;vufié\_ﬁ\ \y}ﬁéﬁéj}m\ﬁ\.«q&

“Kepada (kaum) Samud (Kami utus) saudara mereka, Saleh. Dia berkata, “Wahai kaumku,
sembahlah Allah! Sekali-kali tidak ada tuhan bagimu selain Dia. Dia telah menciptakanmu
dari bumi (tanah) dan menjadikanmu pemakmurnya. Oleh karena itu, mohonlah ampunan
kepada-Nya, kemudian bertobatlah kepada-Nya. Sesungguhnya Tuhanku sangat dekat lagi
Maha Memperkenankan (doa hamba-Nya).” (Hud/11:61)

Al-Tabari menafsirkan ayat ini sebagai mandat aktif bagi manusia untuk
mengelola bumi secara produktif sekaligus bertanggung jawab, bukan merusaknya
(al-Tabari, 2001).

Prinsip ekojihad juga menuntut orientasi etis dalam setiap bentuk inovasi.
Al-Qur'an mengingatkan agar manusia tidak menjadikan kenikmatan dunia
sebagai alasan untuk mengabaikan tanggung jawab ekologis, QS. al-Qasas [28]: 77,
Allah SWT berfirman:

Abﬂ\tuyjdﬂ\an\uu;\usum\jl_uﬂ\und.xm.auuuyjo);‘}(\)\J\A.U\du\huacu\j
\a% u.am\Q_\A-IYA.U\ UFUAJY‘@

“Dan, carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu (pahala) negeri akhirat,
tetapi janganlah kamu lupakan bagianmu di dunia. Berbuatbaiklah (kepada orang lain)
sebagaimana Allah telah berbuat baik kepadamu dan janganlah kamu berbuat kerusakan di
bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan.” (Al-
Qasas/28:77).

Menurut al-Qurtubi, ayat ini menegaskan keseimbangan antara kemajuan
material dan tanggung jawab moral, yang menjadi fondasi penting dalam inovasi
ekologi berkelanjutan (al-Qurtubi, 2006).

Dalam kerangka aksi kolektif, ekojihad menekankan pentingnya kolaborasi
dan solidaritas sosial. Al-Qur’an memerintahkan kerja sama dalam kebajikan dan
ketakwaan QS. al-Ma’idah [5]: 2, Allah SWT berfirman:

M\u;esjuu\eﬁuuesuﬁy} \Jammugg\a\}u\)m)}*)w@uw

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3284

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Mo a S 1580 5753l s S e 15l W B e s o) e 133585 T3NS G A Al
Y sl

“Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu melanggar syiar-syiar (kesucian)
Allah, jangan (melanggar kehormatan) bulan-bulan haram, jangan (mengganggu) hadyu
(hewan-hewan kurban) dan qala’id (hewan-hewan kurban yang diberi tanda), dan jangan
(pula menggangqu) para pengunjung Baitulharam sedangkan mereka mencari karunia dan
rida Tuhannya! Apabila kamu telah bertahalul (menyelesaikan ihram), berburulah (jika
mau). Janganlah sekali-kali kebencian(-mu) kepada suatu kaum, karena mereka menghalang-
halangimu dari Masjidilharam, mendorongmu berbuat melampaui batas (kepada mereka).
Tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-
menolong dalam berbuat dosa dan permusuhan. Bertakwalah kepada Allah, sesungguhnya
Allah sangat berat siksaan-Nya.” (Al-Ma'idah/5:2)

Ibn Kathir menjelaskan bahwa ayat ini mencakup seluruh bentuk kerja sama
yang membawa kemaslahatan umum, termasuk upaya kolektif dalam menjaga
lingkungan hidup. Prinsip ini relevan sebagai dasar pengembangan inovasi ekologi
berbasis komunitas dan kemitraan lintas sektor (Ibn Kathir, 2017).

Pengembangan kerangka aksi ekojihad juga menuntut pendekatan keadilan
ekologis. Al-Qur’an menegaskan prinsip keadilan universal dalam berbagai aspek
kehidupan QS. an-Nabhl [16]: 90 Allah SWT berfirman:

8 < s s ~ o 9 Zo 8 _/:.e/.s _ e T . Tao( . oL o % ,,3’ M @
Akl aShay ailly Saally eliadll e e 208l (63 sl gl Jaally Sab dl o)
e 0388

“Sesungguhnya Allah menyuruh berlaku adil, berbuat kebajikan, dan memberikan bantuan
kepada kerabat. Dia (juga) melarang perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuhan. Dia
memberi pelajaran kepadamu agar kamu selalu ingat.” (An-Nahl/16:90)

Fakhr al-Din al-Razi menafsirkan keadilan dalam ayat ini sebagai prinsip
yang mencakup relasi manusia dengan sesama dan dengan alam, sehingga segala
bentuk eksploitasi yang merugikan lingkungan bertentangan dengan nilai keadilan
llahi (al-Razi, 1999). Prinsip ini memperkuat orientasi etis inovasi ekologi yang
inklusif dan berkeadilan.

Ekojihad juga menempatkan kepedulian terhadap kelompok rentan dan
makhluk hidup lain sebagai bagian dari aksi ekologis. Al-Qur’an memuji mereka
yang berbagi rezeki meskipun dalam keterbatasan QS. al-Insan [76]: 8 Allah SWT
berfirman: \ j

Al 5 5 S 404 e aladall & 3aedls
“Mereka memberikan makanan yang disukainya kepada orang miskin, anak yatim, dan
tawanan.” (Al-Insan/76:8)

Quraish Shihab menafsirkan ayat ini sebagai dorongan empati sosial yang
dapat diperluas ke ranah ekologis, yakni kepedulian terhadap generasi mendatang
dan makhluk non-manusia yang terdampak kerusakan lingkungan (Shihab, 2002).

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3285

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Dalam perspektif kosmologis, Al-Qur’an menggambarkan bumi sebagai
sistem ekologis yang terhampar dengan keteraturan tertentu, Allah SWT berfirman
dalam QS. al-Hijr [15]: 19: . g

VA 355 0 U8 Goe L 315 (ol 3 Ll LRI Lei3a G35

“Kami telah menghamparkan bumi, memancangkan padanya gunung-gunung, dan
menumbuhkan di sana segala sesuatu menurut ukuran(-nya).” (Al-Hijr/15:19)

Ibn Kathir menegaskan bahwa frasa “menurut ukuran” menunjukkan
adanya batas ekologis yang tidak boleh dilanggar manusia. Tafsir ini relevan
sebagai dasar Qur’ani bagi konsep daya dukung lingkungan dalam inovasi
berkelanjutan (Ibn Kathir, 2017).

Implementasi ekojihad juga mencakup pengembangan etos kerja ekologis
yang berorientasi pada perbaikan berkelanjutan. Al-Qur’an menegaskan bahwa
Allah mengutus Nabi Muhammad sebagai rahmat bagi seluruh alam QS. al-Anbiya’
[21]: 107, AllahSWT berfirman: )

Vv Gaalafl A2 V) cil i g
“Kami tidak mengutus engkau (Nabi Muhammad), kecuali sebagai rahmat bagi seluruh
alam.” (Al-Anbiya'/21:107)

Menurut Nasr, konsep rahmatan li al-‘alamin mencakup dimensi ekologis, di
mana tindakan manusia seharusnya membawa rahmat bagi seluruh sistem
kehidupan, bukan hanya bagi kepentingan manusia semata (Nasr, 1996).

Dalam konteks perubahan sosial, ekojihad mendorong transformasi nilai dan
perilaku kolektif. Al-Qur'an menyatakan bahwa Allah tidak akan mengubah
keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah keadaan diri mereka sendiri
sebagaimana Allah SWT menjelaskan dalam QS. ar-Ra’d [13]: 11:

: Ao7 wis  hL @ Swi 8 \F b # M 07 % ¥ ieYuio - 32 o o o~ :w A oNE_ 5 ¥
i@-&éﬂ:’u‘j}?ﬁ@éc}%u)fﬂymﬁéﬂ‘f‘d@*{éhﬁﬁhd@jﬂﬂﬁgﬁo@%ﬂ
VY 15 e 433 (3 bl L a0 350 S 12 3 o3k 200 3151 0

“Baginya (manusia) ada (malaikat-malaikat) yang menyertainya secara bergilivan dari
depan dan belakangnya yang menjaganya atas perintah Allah. Sesungguhnya Allah tidak
mengubah keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah apa yang ada pada diri mereka.
Apabila Allah menghendaki keburukan terhadap suatu kaum, tidak ada yang dapat
menolaknya, dan sekali-kali tidak ada pelindung bagi mereka selain Dia.” (Ar-Ra'd/13:11)

Al-Maraghi menafsirkan ayat ini sebagai dorongan perubahan internal yang
mencakup pola pikir, etika konsumsi, dan tanggung jawab sosial. Ayat ini relevan
sebagai dasar perubahan gaya hidup menuju praktik ekologis berkelanjutan (al-
Maraghi, 1946).

Kerangka aksi ekojihad juga meniscayakan kepemimpinan ekologis yang
visioner. Al-Qur’an menyinggung pentingnya jalan kebaikan yang menuntut
pengorbanan dan komitmen Al-Qur’an menjelaskan didalam QS. al-Balad [90]: 10-
12, Allah SWT berfirman:

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3286

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

VY 2a5ERD L Gl T ) ) ) aa) SE ) ¢ Liaadl A g
“serta Kami juga telah menunjukkan kepadanya dua jalan (kebajikan dan kejahatan)?, Maka,

tidakkah sebaiknya dia menempuh jalan (kebajikan) yang mendaki dan sukar?, Tahukah
kamu apakah jalan yang mendaki dan sukar itu?.” (Al-Balad/90:10-12)

Tafsir as-Sa’di menjelaskan bahwa “jalan mendaki” melambangkan usaha
berat namun bermakna, yang dalam konteks ekologi dapat dimaknai sebagai
komitmen jangka panjang dalam menjaga lingkungan meskipun menghadapi
tantangan struktural (as-Sa’di, 2000).

Dengan demikian, implementasi prinsip ekojihad dalam pengembangan
kerangka aksi inovasi ekologi berkelanjutan menegaskan bahwa Al-Qur’an
menyediakan panduan normatif sekaligus praksis untuk menghadapi krisis
lingkungan. Integrasi nilai pemakmuran bumi, keadilan, kolaborasi, dan rahmat
bagi seluruh alam ke dalam inovasi ekologi menghasilkan paradigma aksi yang
tidak hanya efektif secara teknis, tetapi juga kokoh secara spiritual dan etis.
Kerangka ini memperkuat posisi ekojihad sebagai strategi transformatif Islam
dalam menjawab tantangan ekologis global secara berkelanjutan (Fazlun Khalid,
2019; Elkington, 1997; Daly, 1996).

SIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi ekojihad melalui inovasi
ekologi ke dalam praktik pelestarian lingkungan dapat diwujudkan secara efektif
melalui penguatan tiga pilar utama, yakni otoritas normatif yang bersumber dari
Al-Qur’an dan khazanah keilmuan ulama, dukungan struktur institusional yang
melibatkan negara dan lembaga pendidikan, serta partisipasi aktif masyarakat sipil,
termasuk komunitas lokal, aktivis lingkungan, dan generasi muda. Integrasi
tersebut terimplementasi melalui sinergi ulama, negara, masyarakat, pemanfaatan
dakwah digital dan kampanye kesadaran ekologis, optimalisasi peran lembaga
pendidikan Islam, serta penerapan mekanisme monitoring dan evaluasi yang
berkelanjutan, sehingga inovasi ekologi tidak hanya berlandaskan nilai spiritual,
tetapi juga memiliki daya operasional yang nyata. Temuan penelitian menunjukkan
bahwa transformasi prinsip-prinsip Qur’ani ke dalam tafsir ekologis yang
kontekstual dan interdisipliner mampu menjembatani kesadaran spiritual dengan
tindakan ekologis praktis, sekaligus menjadi dasar pengembangan kebijakan,
teknologi ramah lingkungan, dan praktik sosial berbasis komunitas. Dengan
demikian, prinsip-prinsip ekojihad seperti hifzh al-bi’ah, tawazun, larangan israf,
dan tanggung jawab kekhalifahan menjadi landasan etis sekaligus kerangka aksi
yang holistik dan integratif dalam pengelolaan sumber daya alam secara
berkelanjutan, menegaskan ekojihad sebagai paradigma teologis-transformatif
yang relevan dan aplikatif dalam menjawab tantangan ekologis kontemporer.

UCAPAN TERIMAKASIH
Penulis menyampaikan terima kasih kepada Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial &
Hukum atas kesempatan dan kepercayaannya dalam mempublikasikan artikel ini.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3287

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Ucapan terima kasih juga ditujukan kepada diri sendiri atas komitmen dan dedikasi
dalam menyelesaikan penelitian ini.

DAFTAR RUJUKAN

Al-Maraghi, A. M. (1946). Tafsir al-Maraghi (Vol. 1-30). Cairo: Mustafa al-Babi al-
Halabi.

Al-Mabhalli, J., & al-Suyuthi, J. (2008). Tafsir al-Jalalayn. Cairo: Dar al-Hadjith.

Al-Qaradhawi, Y. (1995). Figh al-awlawiyyat: Dirasah jadidah fi daw’ al-Qur’an wa al-
Sunnah. Cairo: Dar al-Shurag.

Al-Qurthubi, M. b. A. (2006). Al-Jami’ li-ahkam al-Qur’an (Vol. 1-24). Cairo:
Mu’assasat al-Risalah.

Al-Razi, F. al-D. (1999). Mafatih al-ghayb (Vol. 1-32). Beirut: Dar Thya” al-Turath al-
‘Arabi.

Al-Sa’di, A. R. (2000). Taysir al-karim al-rahman fi tafsir kalam al-mannan. Riyadh: Dar
al-Salam.

Auda, ]. (2006). Magasid al-shari’ah as philosophy of Islamic law: A systems approach.
London: International Institute of Islamic Thought.

Braungart, M., & McDonough, W. (2002). Cradle to cradle: Remaking the way we make
things. New York, NY: North Point Press.

Dabashi, H. (2001). Authority in Islam: From the rise of Muhammad to the establishment
of the Umayyads. New Brunswick, NJ: Transaction Publishers.

Daly, H. E. (1996). Beyond growth: The economics of sustainable development. Boston,
MA: Beacon Press.

Dobson, A. (2007). Green political thought (4th ed.). London: Routledge.

Elkington, J. (1997). Cannibals with forks: The triple bottom line of 21st century business.
Oxford: Capstone.

FAO. (2020). Global forest resources assessment 2020. Rome: Food and Agriculture
Organization of the United Nations.

Fox, W. (1990). Toward a transpersonal ecology: Developing new foundations for
environmentalism. Albany, NY: State University of New York Press.

Fox, W. (1995). Toward a transpersonal ecology (Revised ed.). Albany, NY: SUNY Press.

Glick, T. F. (1979). Islamic and Christian Spain in the early Middle Ages. Princeton, NJ:
Princeton University Press.

Huber, J. (2008). New technologies and environmental innovation. Cheltenham: Edward

Elgar Publishing.

Ibn Kathir, I. b. “U. (2017). Tafsir al-Qur’an al-’Azim (Vol. 1-8). Cairo: al-Maktabah al-
Islamiyyah.

IPBES. (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services. Bonn:
IPBES Secretariat.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3288

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

IPCC. (2021). Climate change 2021: The physical science basis. Cambridge: Cambridge
University Press.

IPCC. (2023). Climate change 2023: Synthesis report. Geneva: Intergovernmental Panel
on Climate Change.

Izzi Dien, M. (2000). The environmental dimensions of Islam. Cambridge: Lutterworth
Press.

Jonker, J., & Scholtens, B. (2008). Sustainable development: The business of innovation.
New Jersey, NJ: Wiley-Blackwell.

Kemp, R., & Pearson, P. (2007). Final report MEI project about measuring eco-innovation.
Maastricht: MERIT.

Khalid, F. M. (2019). Signs on the earth: Islam, modernity and the climate crisis. London:
Islamic Foundation.

Klein, N. (2014). This changes everything: Capitalism vs. the climate. New York, NY:
Simon & Schuster.

Merchant, C. (1980). The death of nature: Women, ecology, and the scientific revolution.
San Francisco, CA: Harper & Row.

Mulgan, G. (2012). The art of social innovation. London: Young Foundation.

Nasr, S. H. (1968). Man and nature: The spiritual crisis of modern man. London: George
Allen & Unwin.

Nasr, S. H. (1996). Religion and the order of nature. New York, NY: Oxford University
Press.

Naess, A. (1989). Ecology, community and lifestyle (D. Rothenberg, Trans.). Cambridge:
Cambridge University Press.

Ozdemir, I. (2017). The ethical significance of environmental preservation in the
Qur’an. Journal of Islamic Studies, 28(3), 345-361.

Pepper, D. (1996). Modern environmentalism: An introduction. London: Routledge.

Rockstrom, J., Steffen, W., Noone, K., et al. (2009). A safe operating space for
humanity. Nature, 461, 472-475.

Sale, K. (1985). Dwellers in the land: The bioregional vision. San Francisco, CA: Sierra
Club Books.

Sands, P., Peel, J., Fabra, A., & Mackenzie, R. (2021). Principles of international
environmental law (4th ed.). Cambridge: Cambridge University Press.

Schimmel, A. (1994). Deciphering the signs of God: A phenomenological approach to Islam.
Albany, NY: SUNY Press.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Misbah: Pesan, kesan, dan keserasian al-Qur’an (Vol. 1-
15). Jakarta: Lentera Hati.

Shiva, V. (1989). Staying alive: Women, ecology and development. London: Zed Books.

UNEP. (2019). Global environment outlook 6: Healthy planet, healthy people. Cambridge:
Cambridge University Press.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3289

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925

Volume 4 Number 1, 2026

WHO. (2020). Air pollution. Geneva: World Health Organization Press.

Wilson, E. O. (2016). Half-earth: Our planet’s fight for life. New York, NY: Liveright
Publishing Corporation.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3290

Copyright; Nur Wakhid, Nur Arfiyah Febriani, Muhammad Hariyadi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

