Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
@ https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id /index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
= 3 Volume 4 Number 1, 2026

@ DOI: https:/ /doi.org/10.61104 /alz.v4il. 3034

Psikologi Kognitif Islam, Konsep Akal, Qalbu Dan Jiwa Dalam
Perspektif Islam

Nur Annisal, Salmaini Yeli2
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia
Email Korespondens: [nur.Annisa2000@gmail.com- Salmini.yeli@uin-suska.ac.id

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 09 Januari 2026

ABSTRACT

Islamic psychology positions the intellect (‘agl), heart (qalb), and soul (nafs) as three
interconnected components that shape human cognition, spirituality, and moral awareness.
This study aims to explain these concepts within Islamic psychology, analyze their functional
relationship in cognitive processes and decision-making, and compare them with modern
psychological theories. The research employs a literature review method involving classical
and contemporary sources. The findings indicate that the intellect functions as the center of
reasoning, the heart as the locus of moral and spiritual consciousness, and the soul as the
domain of emotional dynamics and behavioral impulses. These components interact
synergistically to form perception, decision-making, and mental stability. Comparisons with
cognitive and psychoanalytic theories reveal structural similarities, while Islamic psychology
provides a unique transcendental dimension absent in modern frameworks. The study
concludes that integrating rational and spiritual elements is essential for developing holistic
mental well-being in Muslim communities.

Keywords: intellect, heart, soul, Islamic psychology, cognition.

ABSTRAK

Kajian psikologi Islam menempatkan akal, qalb, dan jiwa sebagai tiga elemen utama
yang membentuk struktur kesadaran manusia, yang tidak hanya berfungsi secara
kognitif tetapi juga spiritual dan moral. Penelitian ini bertujuan menjelaskan konsep
ketiga elemen tersebut dalam perspektif psikologi Islam, menganalisis hubungan
fungsionalnya dalam proses kognitif dan pengambilan keputusan, serta
membandingkannya dengan teori psikologi modern. Penelitian dilakukan melalui
metode studi pustaka terhadap literatur klasik dan kontemporer. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa akal berperan sebagai pusat penalaran, qalb sebagai pusat nilai
dan spiritualitas, sedangkan jiwa sebagai ruang dinamika emosi dan dorongan
perilaku. Ketiga unsur ini bekerja secara terpadu dalam membentuk persepsi,
keputusan, dan stabilitas mental. Perbandingan dengan teori kognitif dan
psikoanalitis menunjukkan adanya titik temu dalam struktur fungsi jiwa, namun
Islam memberi dimensi transendental yang tidak ditemukan pada teori modern.
Penelitian ini menegaskan bahwa integrasi aspek rasional dan spiritual diperlukan
untuk membangun kesehatan mental holistik dalam masyarakat Muslim.

Kata kunci: akal, qalb, jiwa, psikologi Islam, kognitif.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3417

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:Inur.Annisa2000@gmail.com1
mailto:Salmini.yeli@uin-suska.ac.id2
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.%203034

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

PENDAHULUAN

Perkembangan kajian psikologi Islam dalam dua dekade terakhir
menunjukkan pergeseran dari sekadar pengenalan sejarah dan tokoh menuju upaya
integrasi konsep-konsep psikologis Islam (ruh, nafs, akal, qalb, fitrah) ke dalam
wacana klinis dan pendidikan. Pemahaman tradisional tentang jiwa dan akal dalam
tradisi Islam tidak hanya bersifat normatif teologis, tetapi juga memuat implikasi
kognitif =~ dan  terapeutik yang relevan bagi tantangan  mental
kontemporer.(Hafizallah&Husin;2019) Kondisi ini semakin penting mengingat
peningkatan perhatian publik terhadap kesehatan mental dan kebutuhan
pendekatan yang sesuai budaya/religius sebuah fenomena yang didokumentasikan
oleh studi-studi terakhir yang menghubungkan problem psikologis dengan aspek
spiritual dan sosial dalam masyarakat Muslim. .(Sholekhawati;2014)

Secara konseptual, kajian yang komprehensif menempatkan akal bukan
sekadar sebagai alat rasionalitas abstrak, tetapi sebagai potensi kognitif yang
terintegrasi dengan dimensi jiwa lain seperti qalb (hati/qalbu), nafs
(dorongan/nafsu), dan ruh (spiritualitas dasar/fitrah). Penelitian Purnomo dan
Azhar menegaskan bahwa akal dalam perspektif Islam memiliki fungsi kognitif dan
evaluatif dalam mengatur nalar sekaligus diuji oleh kondisi qalb dan nafs, sehingga
perilaku dan pengambilan keputusan manusia harus dipahami sebagai hasil
interaksi antar elemen ini.(Purnomo&Azhar:2022) Di sisi lain, tradisi pemikiran
Islam menawarkan model korelasional akal dan jiwa yang dapat dibandingkan
dengan teori psikodinamik Barat, sehingga hasil komparatif ini membuka wacana
integratif antara epistemologi religius dan temuan psikologi kontemporer.
(Muthhar,Khunaini&Iskandar;2023)

Fenomena empiris yang relevan juga muncul dalam kajian-kajian terapan
menelaah dampak trauma psikis dalam praktik poligini dan menyoroti bagaimana
aspek qalb dan tafsir religius mempengaruhi pengalaman psikologis korban dan
pelaku. Potensi ruh, nafs, akal, dan qalb sebagai sumber pembekalan manusia agar
berperilaku sebagai hamba Allah merupakan sebuah perspektif yang
menghubungkan  kesejahteraan  psikologis dengan  orientasi  spiritual
praktis.(Sholekhawati;2024) Hal ini sejalan dengan hasil penelitian Saputra et al.,
tentang konsep roh, akal, dan nafsu oleh yang menunjukkan adanya pola konsisten
terhadap masalah mental tidak bisa dilepaskan dari dimensi nilai dan praktik
religius, oleh karena itu, intervensi yang peka agama cenderung lebih diterima dan
bermakna di komunitas Muslim.(Saputra,Rospita&Vivik;2019)

Akal bukan hanya bekerja secara logis, tetapi terikat pada kondisi hati (qalb),
moralitas, dan hubungan dengan Allah. Akal dapat berfungsi optimal apabila
didukung qalb yang bersih, karena qalb berperan sebagai pusat kesadaran spiritual
dan penentu arah nilai suatu keputusan. Qalbu mempengaruhi kecenderungan
moral, ketenangan batin, serta kesanggupan memahami hikmah dari suatu
pengalaman hidup.(Saputra,Rospita&Vivik;2019) Selanjutnya, kajian tentang jiwa
(nafs) menjadi penting karena nafs dipandang sebagai sumber dorongan psikologis
yang bisa mendorong kebaikan atau keburukan tergantung tingkat
pengendaliannya. Konsep jiwa menurut Al-Ghazali dan Sigmund Freud

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3418

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

menunjukkan bahwa keduanya sama-sama mengakui adanya dinamika keinginan
dan konflik batin dalam diri manusia, namun Al-Ghazali menekankan bahwa
penyempurnaan jiwa hanya mungkin dicapai melalui penyucian hati dan kedekatan
dengan Tuhan.(Muthhar, Khunaini&Iskandar;2023) Ini memperlihatkan bahwa teori
kejiwaan Islam memiliki dasar filosofis dan spiritual yang dapat melengkapi model
psikologi Barat yang cenderung materialistik dan sekuler.

Di sisi lain, hubungan antara akal dan jiwa juga dibahas secara mendalam
oleh Fauzi dan Shalahudin yang menegaskan bahwa akal bukan hanya alat berpikir,
tetapi juga berperan dalam mengarahkan jiwa menuju ketenangan (nafs
muthmainnah) atau sebaliknya terjebak dalam dorongan negatif (ammarah dan
lawwamah).(Fauzi,Shalahudin&Amri;2024) Pemahaman ini memberi gambaran
bahwa proses kognitif dalam Islam tidak netral nilai, tetapi berkaitan erat dengan
tujuan moral dan spiritual manusia. Namun, meskipun literatur yang ada telah
membahas konsep akal, qalb, dan jiwa secara teoretis, sebagian besar penelitian
masih bersifat deskriptif dan filosofis. Belum banyak kajian yang menghubungkan
konsep-konsep tersebut dengan pengukuran kognitif modern seperti fungsi
eksekutif, kontrol emosi, pengambilan keputusan, atau kesehatan mental secara
empiris. Berdasarkan latar belakang tersebut pada makalah ini penulis akan
membahas tentang Psikologi Kognitif Islam, Konsep akal, qalbu dan jiwa dalam
perspektif Islam.

METODE

Metode penelitian yang digunakan dalam penulisan Jurnal ini adalah Kajian
Pustaka (Library Research) atau Studi Literatur. Pendekatan ini relevan karena
Jurnal berfokus pada analisis, interpretasi, dan sintesis konsep-konsep teoritis serta
perbandingan pemikiran (komparasi konseptual) mengenai Psikologi Kognitif
Islam, konsep akal, galb, dan nafs dari berbagai sumber tertulis.Jenis data yang
digunakan adalah data kualitatif yang bersumber dari: Sumber Data Primer: Artikel
jurnal ilmiah bereputasi, tesis, dan buku akademik yang secara langsung membahas
tentang konsep akal, galb, dan nafs (jiwa) dalam Psikologi Islam .Sumber Data
Sekunder: Buku-buku referensi, textbook, dan karya-karya ulama klasik (misalnya
Al-Ghazali) yang membahas landasan filosofis dan spiritual konsep kejiwaan
Islam.Untuk memastikan validitas konseptual, literatur yang dijadikan objek kajian
dipilih berdasarkan standar berikut:Relevansi Topik: Sumber harus secara eksplisit
membahas integrasi konsep akal, galb, dan jiwa (atau nafs) baik dalam kerangka
Psikologi Islam, Filsafat Islam, atau Tasawuf.Reputasi Sumber: Sumber utama
(artikel jurnal) diutamakan yang berasal dari jurnal ilmiah terakreditasi, atau
memiliki reputasi baik dan terindeks dalam basis data akademik .Tahun Terbit:
Literatur yang digunakan mencakup karya-karya klasik (sebagai fondasi) dan karya
kontemporer (dalam dua dekade terakhir) untuk menunjukkan perkembangan
kajian Psikologi Islam saat ini.Jumlah Literatur: Total literatur yang digunakan
adalah 18 sumber (terlampir pada Daftar Pustaka) .

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3419

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Akal, Qalb, Dan Jiwa Dipahami Dalam Perspektif Psikologi Islam

Dalam psikologi Islam, manusia tidak dipahami hanya sebagai makhluk
biologis dan psikis seperti dalam psikologi modern, tetapi sebagai makhluk spiritual
yang tersusun dari beberapa potensi internal seperti ruh, akal, qalb, nafs, dan fitrah.
Potensi-potensi ini berperan dalam membimbing manusia memahami realitas,
berperilaku, serta menjalankan tujuan hidup sebagai hamba Allah atau biasa disebut
dengan Abdullah. Unsur-unsur tersebut bukan sekadar sifat bawaan, tetapi
merupakan alat pembentukan kepribadian dan jalan manusia mencapai
kesempurnaan spiritual.(Zahrah&Fatimah;2025) Oleh karena itu, konsep akal, galb,
dan jiwa harus dipahami sebagai satu kesatuan yang saling terhubung, bukan entitas
yang berdiri sendiri. Konsep Akal dalam Psikologi Islam

Akal dalam tradisi Islam tidak hanya dimaknai sebagai kemampuan berpikir
logis seperti dalam psikologi Barat, tetapi memiliki fungsi spiritual, moral, dan
kognitif sekaligus. Akal adalah potensi untuk memahami kebenaran, mengenal
Allah, membedakan yang baik dan buruk, serta mengendalikan
tindakan.(Purnomo&Azhar;2022)Akal bekerja melalui proses berpikir, tetapi
kualitas keputusan yang dihasilkan bergantung pada kejernihan hati (qalb). Dengan
kata lain, akal dalam Islam bukan rasio murni yang netral nilai, tetapi terikat pada
keimanan dan kebersihan batin.

Akal merupakan instrumen jiwa yang mengarahkan manusia menuju
kesadaran moral dan spiritual. Jika akal dipengaruhi hawa nafsu, akal dapat
menyesatkan tetapi jika dipandu wahyu, ia menjadi alat menuju kebenaran. Hal ini
menunjukkan bahwa akal dalam Islam memiliki fungsi holistik yaitu berpikir,
menimbang moral, memahami wahyu, dan mengontrol dorongan jiwa.

Konsep Qalb (Qalbu) dalam Psikologi Islam

Qalb atau hati merupakan salah satu komponen penting dalam struktur
psikis manusia menurut Islam. Qalb bukan hanya organ emosional, tetapi pusat
spiritual dan pengendali kesadaran. Qalbu adalah tempat pertimbangan nilai,
getaran batin, dan pengaruh iman. Dalam banyak pandangan ulama, qalb dipahami
sebagai pusat penerimaan wahyu dan hidayah, sehingga kualitas qalb menentukan
perilaku manusia. ( Saputra,Rospita& Vivik;2019)

Qalb berfungsi sebagai wadah yang mengarahkan akal, karena suatu
keputusan tidak hanya dihasilkan oleh nalar, tetapi juga dipengaruhi oleh kondisi
spiritual dalam hati. Apabila qalb bersih, pikiran menjadi jernih. Sebaliknya, qalb
yang sakit akibat dosa, trauma, atau dorongan nafsu akan mempengaruhi cara
berpikir dan keputusan seseorang. Trauma psikis dalam poligini, bahwa
penyembuhan mental bukan hanya membutuhkan terapi psikologis, tetapi juga
penyucian hati dan pembenahan spiritual agar ketenangan batin tercapai.
(Sholekhawati;2024)

Dengan demikian, qalb berperan sebagai pusat moralitas, sumber ketenangan
jiwa, dan penentu arah spiritual yang memengaruhi kondisi mental dan emosi.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3420

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Konsep Jiwa (Nafs) dalam Psikologi Islam

Jiwa atau nafs merupakan bagian dari diri manusia yang mengandung hasrat,
dorongan, dan kecenderungan emosional. Dalam psikologi modern, nafs dapat
disetarakan dengan aspek instingtif dan dorongan psikis. Namun Islam memberikan
struktur moral pada konsep ini. Perbandingan antara pandangan Al-Ghazali dan
Freud, nafs memiliki tingkatan perkembangan mulai dari nafs ammarah (mengajak
pada keburukan), lawwamah (proses muhasabah), hingga muthmainnah (jiwa tenang).
Al-Ghazali memandang penyucian jiwa sebagai proses spiritual, bukan sekadar
terapi kejiwaan seperti pandangan Freud yang lebih psikodinamis dan
materialistik.(Muthhar,Khunaini&Iskandar;2023)

Pusat dinamika psikologis yang dipengaruhi akal dan qalb. Jika akal lemah
dan qalb gelap, jiwa cenderung mengikuti nafsu rendah, namun jika akal kuat dan
qalb bersih, jiwa mencapai ketenangan dan keseimbangan. Pandangan ini
memperlihatkan bahwa jiwa bukan entitas pasif, tetapi ruang pergulatan internal
yang menentukan kualitas perilaku manusia.

Hubungan Akal, Qalb, dan Jiwa sebagai Kesatuan Psikologi Islam

Dalam psikologi Islam, akal, qalb, dan jiwa tidak berdiri sendiri. Ketiganya
bekerja saling mengatur dan memengaruhi. Hakikat berpikir dalam Islam bukan
hanya proses kognitif, tetapi proses spiritual dan moral yang menghubungkan akal
dengan qalb sebagai pusat nilai. Akal menghasilkan pengetahuan, qalb memurnikan
orientasi moral, dan jiwa menentukan bagaimana pengetahuan tersebut diwujudkan
dalam tindakan. ( Hafizallah,Zayadi&Nurshafa;2024) Struktur relasional tersebut
dapat disederhanakan sebagai berikut:

Table : 1 Struktur relasional tersebut dapat disederhanakan

Unsur Fungsi Utama Dampak Psikologis

Akal Berpikir, menganalisis, | Membentuk kesadaran
memahami kebenaran rasional

Qalb Pusat nilai, spiritualitas, | Menentukan kejernihan
moral batin & arah keputusan

Jiwa (Nafs) | Dorongan psikologis dan | endorong tindakan baik
emosi atau buruk

Apabila ketiganya seimbang, manusia mencapai kondisi mental dan
spiritual yang sehat. Tetapi ketidakseimbangan, misalnya dominasi nafsu atau
qalb yang gelap, dapat melahirkan stres, gelisah, dan perilaku destruktif.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3421

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Hubungan Fungsional Antara Akal, Qalb, Dan Jiwa Dalam Membentuk
Proses Kognitif Dan Pengambilan Keputusan Manusia Menurut Tradisi
Pemikiran Islam

Dalam perspektif psikologi Islam, proses berpikir dan pengambilan
keputusan tidak hanya dipahami sebagai aktivitas mental yang bersumber dari
otak atau rasionalitas semata, tetapi sebagai hasil kerja bersama antara akal,
qalb, dan jiwa (nafs). Ketiga unsur ini membentuk sistem internal yang
mengatur cara manusia menafsirkan informasi, merespon pengalaman, serta
menentukan tindakan moral. Hal ini berbeda dengan psikologi Barat yang
cenderung memisahkan aspek kognitif, emosional, dan spiritual dalam Islam,
seluruh aspek itu menyatu dalam kerangka teologis dan moral yang
menempatkan manusia sebagai makhluk bertanggung jawab di hadapan Allah
(Zahrah&Fatimah;2025)

Akal sebagai Penggerak Penalaran dan Evaluasi Kognitif

Akal Dberfungsi sebagai instrumen berpikir, memahami, dan
menganalisis informasi.Akal tidak hanya untuk menalar logika duniawi, tetapi
juga untuk mengenali kebenaran Ilahi. Karena itu, proses kognitif dalam Islam
bukanlah netral, namun akal diarahkan untuk mencari makna, hikmah, dan
petunjuk. Akal bertugas mengarahkan jiwa untuk memilih kebaikan, bukan
sekadar membuat keputusan efektif atau pragmatis. (Fauzi,
Zulfa&Shalahudin;2024) Ini menjadikan akal sebagai pemandu moral, bukan
hanya penganalisis data. Namun, akal tidak bekerja sendirian. Kualitas
keputusan akal sangat dipengaruhi oleh kondisi qalb yang menjadi pusat nilai
dan spiritualitas
Qalb sebagai Pengontrol Moral dan Sumber Kesadaran Spiritual

Qalb (hati) berperan sebagai pusat kepekaan moral, intuisi, dan
penerimaan hidayah. Qalbu menentukan bening tidaknya persepsi manusia
terhadap realitas. Misalnya, seseorang dapat berpikir cerdas secara intelektual
tetapi tidak menghasilkan keputusan yang benar secara etis jika qalb-nya kotor
oleh iri, sombong, atau trauma emosional.(Saputra, Rospita&Vivik;2019) Qalb
yang bersih memperkuat fungsi akal dan menenangkan jiwa, sedangkan qalb
yang rusak justru mengaburkan penilaian rasional.

Dalam konteks trauma psikis dimana penyembuhan tidak hanya
melalui rekonstruksi kognitif tetapi juga penataan spiritual di dalam qalb, yang
kemudian mempengaruhi cara seseorang memaknai pengalaman traumatis
dan membuat keputusan hidup selanjutnya. Dengan demikian, qalb berfungsi
sebagai penyaring moral dan etika dari keputusan yang diproses oleh akal.
Jiwa (Nafs) sebagai Penggerak Perilaku dan Emosi

Jiwa atau nafs mengandung dorongan, emosi, dan kecenderungan
perilaku. Jiwa bergerak berdasarkan rangsangan internal dan eksternal serta
dapat mendorong tindakan positif atau negatif. Jiwa memiliki tingkatan moral,
dari nafs ammarah (cenderung buruk), lawwamah (dalam pergulatan), hingga
muthmainnah (tenang). Kondisi jiwa sangat menentukan bagaimana seseorang

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3422

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

menerjemahkan pikiran rasional ke dalam tindakan nyata. (
Muthhar,Khunaini&Iskandar;2023)

Dengan kata lain, akal menghasilkan keputusan, qalb memberikan
orientasi moral, sedangkan jiwa mengeksekusi dalam bentuk amalan atau
perilaku.

Tradisi Islam memandang ketiga unsur ini sebagai sistem yang bekerja
serentak. Hubungan fungsional mereka dapat dijelaskan dalam alur dimana
akal mengolah informasi dan merumuskan keputusan, Qalb memberi orientasi
nilai, menentukan apakah keputusan itu mendekatkan kepada kebaikan atau
tidak, sedangkan Jiwa menjalankan keputusan menjadi perilaku nyata,
dipengaruhi dorongan dan emosi. Jika salah satu unsur terganggu, keputusan
menjadi tidak seimbang. Proses berpikir dalam Islam adalah kesatuan rasional-
spiritual, bukan hanya aktivitas mental. gangguan mental sering muncul
akibat ketidakharmonisan unsur ini, seperti trauma emosional yang
mengganggu kejernihan qalb sehingga keputusan tidak lagi dipandu nilai
spiritual. Sebaliknya, ketika ketiga aspek seimbang,seseorang memiliki pola
berpikir jernih, berakhlak, dan stabil secara emosional.

Konsep-Konsep Kejiwaan Islam Tersebut Dibandingkan Atau Dipetakan
Dengan Teori Psikologi Modern, Khususnya Dalam Aspek Kognitif Dan
Kesehatan Mental

Konsep kejiwaan dalam Islam pada dasarnya melihat manusia sebagai
makhluk utuh yang terdiri dari unsur fisik, akal, nafs, dan ruh. Unsur-unsur
ini bekerja secara terpadu untuk membentuk kesadaran, perilaku, dan
kesehatan jiwa. Jika dibandingkan dengan psikologi modern, terutama dalam
aspek kognitif, Islam menempatkan akal bukan hanya sebagai pusat berpikir
dan pengambilan keputusan, tetapi juga sebagai alat untuk mengenal Tuhan
dan membedakan kebenaran moral. Sementara itu, psikologi kognitif modern
memandang fungsi berpikir sebagai proses mental yang melibatkan persepsi,
memori, penalaran, dan pemecahan masalah tanpa memasukkan dimensi
spiritual.(Fauzi,Zulfa,Shalahudin&Amri;2024) Dengan kata lain, teori kognitif
modern bersifat empiris dan berfo kus pada mekanisme mental yang dapat
diamati, sedangkan Islam melihat akal sebagai bagian dari kewajiban moral
dan spiritual manusia untuk mencapai kesempurnaan diri (tazkiyah an-nafs).

Dalam aspek kesehatan mental, Islam memperkenalkan konsep nafs,
galb, dan ruh sebagai struktur yang saling berkaitan. Nafs berkaitan dengan
dorongan emosional dan kecenderungan hawa nafsu baik positif maupun
negatif. Qalb berfungsi sebagai pusat spiritual dan moral yang menentukan
kejernihan  batin, sementara ruh merupakan wunsur ilahiah yang
menghubungkan manusia dengan Tuhan. Sebaliknya, psikologi modern
misalnya dalam pendekatan klinis dan psikoanalitis memahami kesehatan
mental melalui keseimbangan fungsi psikis seperti emosi, perilaku,
kepribadian, dan interaksi sosial. Konsep seperti id, ego, dan superego dalam
psikoanalisis memiliki kemiripan struktural dengan pembagian nafs,akal, dan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3423

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

qalb, namun psikologi modern tidak mengaitkannya dengan aspek
transendental atau ibadah.

Selanjutnya, dalam terapi dan penyembuhan mental, Islam mendorong
pendekatan spiritual seperti zikir, doa, shalat, dan muhasabah sebagai sarana
menenangkan jiwa dan menguatkan kontrol diri. Pendekatan ini menekankan
proses penyucian hati dan pengendalian hawa nafsu sebagai jalan menuju
stabilitas emosional. Di sisi lain, psikologi modern menggunakan metode
seperti terapi kognitif-perilaku (CBT), psikoedukasi, konseling trauma, dan
intervensi farmakologis untuk memperbaiki pola pikir dan perilaku. Meskipun
keduanya berbeda pendekatan, terdapat titik temu penting: baik Islam
maupun psikologi modern sama-sama menekankan pentingnya pola pikir
positif, kemampuan refleksi diri, pengelolaan emosi, dan hubungan sosial
yang sehat sebagai penopang kesehatan mental. ( Hikmah, Nurul. 2002)

Secara keseluruhan, pemetaan konsep kejiwaan Islam dan teori
psikologi modern menunjukkan bahwa keduanya dapat saling melengkapi.
Psikologi modern membantu memahami gejala dan mekanisme psikologis
secara ilmiah dan terukur, sedangkan Islam memberikan dimensi spiritual dan
tujuan hidup yang lebih transendental. Integrasi keduanya dapat menjadi
pendekatan yang lebih holistik dalam membentuk kesehatan mental manusia,
terutama dalam konteks masyarakat beragama.

Faktor Yang Mempengaruhi Optimalisasi Fungsi Akal Dan Qalb Dalam
Membentuk Kondisi Jiwa Yang Sehat Secara Spiritual Dan Psikologis

Dalam perspektif psikologi Islam, akal dan qalb bukan hanya organ
kognitif dan afektif, tetapi dua pusat kesadaran manusia yang saling
melengkapi dalam proses pencarian kebenaran, pengendalian diri, dan
pembentukan kepribadian spiritual. Akal berfungsi untuk menalar, mengolah
informasi, memahami realitas, serta menjadi landasan tindakan moral.
Sedangkan qalb berperan sebagai pusat kesadaran spiritual, penerima ilham,
penentu keikhlasan, serta wadah nilai moral dan iman. Ketika keduanya
berfungsi optimal, manusia mampu mencapai kondisi jiwa yang seimbang
dalam istilah tasawuf disebut an-nafs al-muthmainnah yakni jiwa yang tentram,
stabil, dan terarah kepada Tuhan.(Zahrah, Fatimah. 2025) Namun, fungsi akal
dan qalb tidak bekerja secara otomatis sehingga terdapat berbagai faktor yang
memengaruhi keduanya baik secara internal maupun eksternal.

Secara internal, kebersihan jiwa dan pengendalian nafs (dorongan
instingtif) merupakan faktor dasar. Al-Ghazali menjelaskan bahwa qalb dapat
mengalami penyakit spiritual seperti riya, dengki, sombong, cinta dunia, dan
marah berlebih yang menghalangi fungsi akal dalam menilai kebenaran secara
objektif.(Fauzi,Zulfa&ShalahudinAmri;2024) Jiwa yang dikuasai nafs
ammarah yakni jiwa yang condong pada perilaku impulsif dan egoistik
cenderung membuat akal menjadi pembenaran logis atas keinginan nafs,
bukan alat kontrol moral. Sebaliknya, jiwa yang bersih melalui tazkiyatun nafs,
muhasabah diri, dan latihan spiritual akan membuka qalb sehingga mampu

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3424

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925

Volume 4 Number 1, 2026

menerima cahaya petunjuk dan menuntun akal mengambil keputusan yang
bijak. Dengan kata lain, kesehatan spiritual adalah syarat utama kejernihan
berpikir.

Selain itu, stabilitas emosi dan kondisi psikologis juga memengaruhi
fungsi kognitif dalam Islam. Trauma, kecemasan, dan tekanan sosial dapat
melemahkan kesadaran qalb dan membuat akal sulit fokus mencari solusi
rasional.(Sholekhawati;2024) Hal ini sejalan dengan temuan dalam psikologi
modern yang mengaitkan stres kronis dengan penurunan fungsi prefrontal
cortex yang berperan dalam pengambilan keputusan dan kontrol diri. Dengan
demikian, Islam dan psikologi modern sama-sama memandang keseimbangan
emosional sebagai fondasi kesehatan mental dan kognitif.

Faktor eksternal juga berperan signifikan. Lingkungan sosial, budaya,
dan informasi menentukan arah perkembangan akal dan galb. Lingkungan
yang menormalisasi hedonisme, konsumerisme, dan kompetisi egoistik dapat
membentuk distorsi nilai sehingga akal digunakan untuk mengejar
kepentingan duniawi, sementara qalb kehilangan kepekaan spiritual.
Sebaliknya, lingkungan yang mendukung nilai pengetahuan, adab, dan
keimanan misalnya keluarga religius, komunitas ilmiah, dan pendidikan Islam
menjadi ruang yang menumbuhkan integritas moral, kecerdasan spiritual, dan
pengendalian diri.( Hafizallah,Zayadi&Nurshafa;2024) Dalam konteks
pendidikan, kurikulum yang hanya menekankan aspek kognitif tanpa
spiritualitas berpotensi menghasilkan individu cerdas namun kehilangan
orientasi moral; sedangkan integrasi ilmu dan iman membantu membentuk
kesehatan jiwa yang menyeluruh.

Faktor berikutnya adalah praktik ibadah dan disiplin spiritual. Dalam
Islam, ibadah bukan aktivitas ritual semata, tetapi terapi psikologis yang
memiliki fungsi menyucikan jiwa dan menata kesadaran. Shalat menenangkan
emosi dan menata struktur berpikir, zikir menghilangkan kecemasan dan
memperkuat fokus batin, dan tilawah Al-Qur'an memberikan stimulus
kognitif sekaligus spiritual yang membimbing keputusan moral. Ketika
hubungan spiritual lemah, qalb menjadi gelap (galb maridh) dan akal mudah
terpengaruh logika sesat, manipulasi sosial, dan dorongan nafs.
(Saputra,Rospita&Vivik;2019) Artinya,pembinaan spiritual merupakan fondasi
kesehatan mental dalam Islam.

Selain aspek spiritual, Islam juga mengakui peran biologis dan
kesehatan fisik. Tubuh adalah wadah jiwa; kelelahan, kurang gizi, gangguan
hormon, dan kurang tidur dapat melemahkan konsentrasi, memicu emosi
negatif, dan menurunkan kemampuan refleksi. Nabi Muhammad SAW
mengajarkan keseimbangan antara makan, tidur, aktivitas, dan ibadah sebagai
bentuk riyadhah (latihan jiwa). Pengetahuan ini sejalan dengan temuan
psikologi modern tentang hubungan antara ritme biologis, kesehatan
neurokognitif, dan stabilitas mental. (Sholekhawati;2024) Dengan demikian,
menjaga tubuh dengan baik juga merupakan bagian dari menjaga fungsi akal
dan galb.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli

3425


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925

Volume 4 Number 1, 2026

Optimalisasi fungsi akal dan qalb memerlukan pendekatan holistik
yang mencakup dimensi spiritual, emosional, moral, sosial, dan biologis. Islam
tidak memisahkan iman dari akal, atau agama dari kesehatan mental;
keduanya dipadukan dalam sistem pembentukan manusia yang utuh. Dengan
demikian, kesehatan jiwa dalam Islam bukan hanya bebas dari gangguan
mental, tetapi keadaan harmoni kognitif dan spiritual yang mengarahkan
manusia pada makna, kebijaksanaan, dan kedekatan kepada Allah.

Implikasi Pemahaman Integratif Tentang Akal, Qalb, Dan Jiwa Bagi
Pengembangan Intervensi Psikologi, Pendidikan, Dan Konseling Dalam
Konteks Masyarakat Muslim Kontemporer

Pemahaman integratif mengenai akal, qalb, dan jiwa dalam perspektif
Islam memiliki implikasi penting bagi pengembangan pendekatan psikologi,
pendidikan, dan konseling di masyarakat Muslim masa kini. Dalam Islam,
manusia dipandang sebagai makhluk yang memiliki kesatuan aspek rasional
(akal), spiritual-afektif (qalb), serta dinamika batin yang kompleks (jiwa/nafs).
Karena itu, intervensi psikologis tidak dapat hanya berfokus pada aspek
kognitif sebagaimana pendekatan psikologi modern Barat, namun harus
mempertimbangkan unsur spiritual yang menuntun nilai moral, orientasi
hidup, serta ketenangan batin. Psikologi Islam harus mengintegrasikan fungsi
akal, qalb, dan ruh sebagai struktur kesadaran manusia agar intervensi tidak
bersifat parsial, tetapi holistik. ( Purnomoé&Azhar;2022)

Dalam bidang psikologi klinis dan kesehatan mental, pendekatan
integratif ini dapat menghasilkan model terapi yang tidak hanya
menyembuhkan gejala psikologis tetapi juga memulihkan relasi spiritual
seseorang dengan Tuhan. Misalnya, individu yang mengalami kecemasan
tidak hanya diberi teknik kognitif seperti restrukturisasi pikiran, tetapi juga
latihan spiritual seperti zikir, muraja’ah ayat yang menenangkan, dan
muhasabah diri sebagai sarana pembersihan qalb. Trauma psikis dalam
konteks poligini tidak hanya membutuhkan intervensi kognitif tetapi juga
pemulihan nilai, makna, dan kebersihan hati. Dengan demikian, intervensi
psikologis berbasis Islam dapat menjawab kebutuhan masyarakat Muslim
yang menghendaki penanganan mental sesuai nilai keyakinan mereka.

Dalam konteks pendidikan, memahami relasi akal, qalb, dan jiwa
mendorong pengembangan kurikulum yang tidak berfokus pada kecerdasan
intelektual semata, tetapi juga kecerdasan spiritual dan moral. Pendidikan
tidak hanya berperan mentransfer ilmu, tetapi membentuk karakter, etika, dan
kematangan batin peserta didik. Potensi akal, qalb, dan fitrah merupakan bekal
manusia sebagai ‘abdullah (hamba Allah), sehingga pendidikan harus
membantu mengoptimalkan ketiga potensi tersebut.(Zahrah&Fatimah;2025)
Implementasinya dapat berupa pembelajaran yang mengaitkan ilmu dengan
nilai tauhid, refleksi diri, pendidikan akhlak berbasis pengalaman spiritual,
serta kegiatan literasi Al-Qur’an yang menyentuh aspek kognitif sekaligus

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli

3426


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

emosional. Dengan demikian, pendidikan Islam menjadi sarana pembentukan
manusia berilmu sekaligus berkarakter.

Dalam bidang konseling dan bimbingan, integrasi konsep akal dan qalb
memungkinkan pendekatan konseling yang memadukan rasionalitas, empati,
dan pembersihan hati. Konselor tidak hanya berperan memberikan nasihat
logis, tetapi juga membantu klien mengolah emosi, memperbaiki niat, dan
mengenali penyakit hati seperti dengki, marah, atau kecanduan dunia yang
dapat menjadi akar masalah psikologis. Perspektif ini sejalan dengan gagasan
Al-Ghazali bahwa penyimpangan moral sering berakar dari dominasi nafs dan
qalb yang sakit sehingga akal terpaksa menjadi pembenaran perilaku yang
destruktif. ( Fauzi,Zulfa&Shalahudin Amri;2024) Dengan demikian, konseling
berbasis Islam mengarahkan klien bukan hanya pada solusi praktis, tetapi
pada transformasi diri yang lebih mendasar.

Dalam konteks masyarakat modern yang serba digital, integrasi ini juga
berfungsi sebagai filter budaya. Paparan media sosial, arus informasi global,
dan budaya materialistik dapat mengganggu kesehatan jiwa apabila tidak
diimbangi kesadaran spiritual. Maka, pemahaman akal, qalb, dan jiwa dapat
menjadi dasar moderasi penggunaan teknologi, penguatan etika digital, serta
pembentukan kesadaran diri agar manusia tidak dikendalikan algoritma dan
impuls emosional. Ini relevan terutama dalam isu kecemasan sosial, krisis
identitas, dan tekanan hidup modern yang banyak dialami generasi muda
Muslim. (Hardiansyah&Nur;2023)

Dengan demikian, pendekatan integratif terhadap akal, galb, dan jiwa
bukan hanya konsep teoretis, tetapi fondasi bagi praktik pendidikan,
psikoterapi, dan konseling yang responsif terhadap kebutuhan spiritual dan
psikologis masyarakat Muslim. Pendekatan ini melahirkan model
pengembangan manusia yang tidak hanya sehat secara mental, tetapi juga
matang secara spiritual, etis, dan intelektual sejalan dengan tujuan Islam
memanusiakan manusia sebagai makhluk berakal dan beriman

SIMPULAN

Pemahaman tentang akal, qalb, dan jiwa dalam perspektif Islam
menunjukkan bahwa manusia dipandang sebagai makhluk holistik yang memiliki
dimensi rasional, spiritual, dan moral yang saling terintegrasi. Akal berfungsi
sebagai pusat penalaran, analisis, dan pengambilan keputusan, qalb menjadi pusat
spiritualitas, nilai, dan kesadaran batin, sedangkan jiwa (nafs) menjadi ruang
dinamika psikologis yang dapat bergerak antara kecenderungan negatif maupun
kesalehan tergantung proses penyucian diri. Pemikiran ulama klasik seperti Al-
Ghazali serta kajian kontemporer menegaskan bahwa kesehatan mental dalam Islam
bukan sekadar ketiadaan gangguan psikis, tetapi kondisi keseimbangan antara akal
yang jernih, qalb yang bersih, dan jiwa yang tenang (an-nafs al-muthmainnah). Dalam
hubungan fungsionalnya, akal dan qalb bukan entitas terpisah, melainkan dua
mekanisme yang saling menuntun. Qalb menentukan orientasi moral dan spiritual,
sementara akal menerjemahkannya menjadi keputusan rasional. Ketika qalb

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3427

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

terpengaruh sifat negatif seperti hasad, sombong, dan cinta dunia, akal kehilangan
kejernihannya dan menjadi alat pembenaran perilaku destruktif. Sebaliknya, qalb
yang bersih dan terhubung dengan nilai tauhid akan menuntun akal untuk berpikir
proporsional, bijak, dan etis. Pemahaman ini memperlihatkan bahwa penyelesaian
masalah psikologis dalam Islam tidak hanya melalui intervensi kognitif, tetapi juga
pembersihan batin dan pengelolaan dorongan nafs secara spiritual. Jika
dibandingkan dengan psikologi modern, konsep-konsep kejiwaan Islam memiliki
titik temu terutama dalam aspek kognitif dan pengendalian perilaku, namun Islam
menambahkan dimensi transendental yang tidak dijangkau pendekatan sekuler.
Psikologi kognitif modern menekankan restrukturisasi pikiran, terapi perilaku, dan
pemrosesan informasi, sedangkan Islam mengaitkannya dengan nilai ilahiah,
akhlak, dan orientasi akhirat. Karena itu, pendekatan integratif diperlukan agar
intervensi terhadap kesehatan mental masyarakat Muslim tidak kehilangan dasar
teologis dan spiritualnya.

Faktor-faktor yang memengaruhi optimalisasi fungsi akal dan qalb meliputi
kebersihan hati, pengendalian nafs, lingkungan sosial yang mendukung nilai
keimanan dan ilmu, kesehatan fisik, stabilitas emosi, serta praktik ibadah seperti
shalat, zikir, dan muhasabah. Faktor-faktor tersebut menunjukkan bahwa kesehatan
mental dalam Islam bersifat holistik, mencakup aspek biologis, psikologis, sosial,
dan spiritual secara bersamaan.

DAFTAR RUJUKAN

Fauzi, R Zulfa., Shalahudin, R Amri. 2024. Korelasi Akal Dan Jiwa Dalam Perspektif
Al-Ghazali. Qolamuna: Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora.
1(1)

Hafizallah, Y dan Husin, S. 2019. Psikologi Islam Sejarah, Tokoh, & Masa Depan.
PSYCHOSOPHIA: Journal of Psychology, Religion, and Humanity. Vol. 1,
No. 1

Hafizallah, Y, Zayadi dan Nurshafa, A. 2024. Hakikat Berpikir dalam Perspektif
Psikologi Islam. Tawshiyah: Jurnal Sosial Keagamaan dan Pendidikan Islam.
Vol. 19, No. 1

Hardiansyah, Nur. 2023. Konsep memahami roh, akal, nafsu, dan hati. Maliki
Interdisciplinary Journal (MI]). Volume 1, Issue 2. pp. 370-378

Hikmah, Nurul. 2002. Kecerdasan Akal Dan Kalbu Dalam Islam Konsep Berpikir
dalam Islam (Telaah Terhadap Kecerdasan Akal dan Kecerdasan Kalbu
dalam Islam). Bait Qur’any Multimedia

Muthhar, A., Khunaini, F dan Iskandar, M. 2023. Konsep Jiwa Menurut Al-Ghazali
Dan Sigmund Freud (Studi Komparatif tentang Psikologi Pendidikan Islam).
JPIK Vol. 6 No. 2: 407-427

Purnomo, H dan Azhar, M. 2022. Psikologi Islam. Penerbit K-Media Yogyakarta

Saputra, A., Rospita, M dan Vivik, S. 2019. Qalbu Dalam Kajian Psikologi Islam. Al-
Fikra: Jurnal IImiah Keislaman, Vol. 18, No. 1 : 37-51

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3428

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917

https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Sholekhawati. 2024. Perspektif Al-Qur'an Tentang Kesehatan Mental Terhadap
Trauma Psikis Dalam Praktik Poligini. Magister Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir
Konsentrasi [lmu Tafsir Universitas Ptiq Jakarta

Zahrah, Fatimah. 2025. Ruh, Nafs, Akal, Qolb, Fitrah Sebagai Potensi Dalam

Membekali Manusia Sebagai Abdullah. JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan
Dasar Volume 3 (3). HIm. 100-106

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3429

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

