
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3417 
 

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli 

 
 

Psikologi Kognitif Islam, Konsep Akal, Qalbu Dan Jiwa Dalam 
Perspektif Islam 
 
Nur Annisa1, Salmaini Yeli2 
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia  

Email Korespondens: Inur.Annisa2000@gmail.com. Salmini.yeli@uin-suska.ac.id    
 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 

Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 09 Januari 2026 
 

ABSTRACT  
Islamic psychology positions the intellect (ʿaql), heart (qalb), and soul (nafs) as three 
interconnected components that shape human cognition, spirituality, and moral awareness. 
This study aims to explain these concepts within Islamic psychology, analyze their functional 
relationship in cognitive processes and decision-making, and compare them with modern 
psychological theories. The research employs a literature review method involving classical 
and contemporary sources. The findings indicate that the intellect functions as the center of 
reasoning, the heart as the locus of moral and spiritual consciousness, and the soul as the 
domain of emotional dynamics and behavioral impulses. These components interact 
synergistically to form perception, decision-making, and mental stability. Comparisons with 
cognitive and psychoanalytic theories reveal structural similarities, while Islamic psychology 
provides a unique transcendental dimension absent in modern frameworks. The study 
concludes that integrating rational and spiritual elements is essential for developing holistic 
mental well-being in Muslim communities. 
Keywords: intellect, heart, soul, Islamic psychology, cognition. 
 
ABSTRAK  
Kajian psikologi Islam menempatkan akal, qalb, dan jiwa sebagai tiga elemen utama 
yang membentuk struktur kesadaran manusia, yang tidak hanya berfungsi secara 
kognitif tetapi juga spiritual dan moral. Penelitian ini bertujuan menjelaskan konsep 
ketiga elemen tersebut dalam perspektif psikologi Islam, menganalisis hubungan 
fungsionalnya dalam proses kognitif dan pengambilan keputusan, serta 
membandingkannya dengan teori psikologi modern. Penelitian dilakukan melalui 
metode studi pustaka terhadap literatur klasik dan kontemporer. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa akal berperan sebagai pusat penalaran, qalb sebagai pusat nilai 
dan spiritualitas, sedangkan jiwa sebagai ruang dinamika emosi dan dorongan 
perilaku. Ketiga unsur ini bekerja secara terpadu dalam membentuk persepsi, 
keputusan, dan stabilitas mental. Perbandingan dengan teori kognitif dan 
psikoanalitis menunjukkan adanya titik temu dalam struktur fungsi jiwa, namun 
Islam memberi dimensi transendental yang tidak ditemukan pada teori modern. 
Penelitian ini menegaskan bahwa integrasi aspek rasional dan spiritual diperlukan 
untuk membangun kesehatan mental holistik dalam masyarakat Muslim. 
Kata kunci: akal, qalb, jiwa, psikologi Islam, kognitif. 
 
 
 

 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1. 3034          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:Inur.Annisa2000@gmail.com1
mailto:Salmini.yeli@uin-suska.ac.id2
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.%203034


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3418 
 

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli 

PENDAHULUAN  
Perkembangan kajian psikologi Islam dalam dua dekade terakhir 

menunjukkan pergeseran dari sekadar pengenalan sejarah dan tokoh menuju upaya 
integrasi konsep-konsep psikologis Islam (ruh, nafs, akal, qalb, fitrah) ke dalam 
wacana klinis dan pendidikan. Pemahaman tradisional tentang jiwa dan akal dalam 
tradisi Islam tidak hanya bersifat normatif teologis, tetapi juga memuat implikasi 
kognitif dan terapeutik yang relevan bagi tantangan mental 
kontemporer.(Hafizallah&Husin;2019) Kondisi ini semakin penting mengingat 
peningkatan perhatian publik terhadap kesehatan mental dan kebutuhan 
pendekatan yang sesuai budaya/religius sebuah fenomena yang didokumentasikan 
oleh studi-studi terakhir yang menghubungkan problem psikologis dengan aspek 
spiritual dan sosial dalam masyarakat Muslim. .(Sholekhawati;2014) 

Secara konseptual, kajian yang komprehensif menempatkan akal bukan 
sekadar sebagai alat rasionalitas abstrak, tetapi sebagai potensi kognitif yang 
terintegrasi dengan dimensi jiwa lain seperti qalb (hati/qalbu), nafs 
(dorongan/nafsu), dan ruh (spiritualitas dasar/fitrah). Penelitian Purnomo dan 
Azhar menegaskan bahwa akal dalam perspektif Islam memiliki fungsi kognitif dan 
evaluatif dalam mengatur nalar sekaligus diuji oleh kondisi qalb dan nafs, sehingga 
perilaku dan pengambilan keputusan manusia harus dipahami sebagai hasil 
interaksi antar elemen ini.(Purnomo&Azhar:2022) Di sisi lain, tradisi pemikiran 
Islam menawarkan model korelasional akal dan jiwa yang dapat dibandingkan 
dengan teori psikodinamik Barat, sehingga hasil komparatif ini membuka wacana 
integratif antara epistemologi religius dan temuan psikologi kontemporer. 
(Muthhar,Khunaini&Iskandar;2023) 

Fenomena empiris yang relevan juga muncul dalam kajian-kajian terapan 
menelaah dampak trauma psikis dalam praktik poligini dan menyoroti bagaimana 
aspek qalb dan tafsir religius mempengaruhi pengalaman psikologis korban dan 
pelaku. Potensi ruh, nafs, akal, dan qalb sebagai sumber pembekalan manusia agar 
berperilaku sebagai hamba Allah merupakan sebuah perspektif yang 
menghubungkan kesejahteraan psikologis dengan orientasi spiritual 
praktis.(Sholekhawati;2024) Hal ini sejalan dengan hasil penelitian Saputra et al., 
tentang konsep roh, akal, dan nafsu oleh yang menunjukkan adanya pola konsisten 
terhadap masalah mental tidak bisa dilepaskan dari dimensi nilai dan praktik 
religius, oleh karena itu, intervensi yang peka agama cenderung lebih diterima dan 
bermakna di komunitas Muslim.(Saputra,Rospita&Vivik;2019) 

Akal bukan hanya bekerja secara logis, tetapi terikat pada kondisi hati (qalb), 
moralitas, dan hubungan dengan Allah. Akal dapat berfungsi optimal apabila 
didukung qalb yang bersih, karena qalb berperan sebagai pusat kesadaran spiritual 
dan penentu arah nilai suatu keputusan. Qalbu mempengaruhi kecenderungan 
moral, ketenangan batin, serta kesanggupan memahami hikmah dari suatu 
pengalaman hidup.(Saputra,Rospita&Vivik;2019) Selanjutnya, kajian tentang jiwa 
(nafs) menjadi penting karena nafs dipandang sebagai sumber dorongan psikologis 
yang bisa mendorong kebaikan atau keburukan tergantung tingkat 
pengendaliannya. Konsep jiwa menurut Al-Ghazali dan Sigmund Freud 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3419 
 

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli 

menunjukkan bahwa keduanya sama-sama mengakui adanya dinamika keinginan 
dan konflik batin dalam diri manusia, namun Al-Ghazali menekankan bahwa 
penyempurnaan jiwa hanya mungkin dicapai melalui penyucian hati dan kedekatan 
dengan Tuhan.(Muthhar,Khunaini&Iskandar;2023) Ini memperlihatkan bahwa teori 
kejiwaan Islam memiliki dasar filosofis dan spiritual yang dapat melengkapi model 
psikologi Barat yang cenderung materialistik dan sekuler. 

Di sisi lain, hubungan antara akal dan jiwa juga dibahas secara mendalam 
oleh Fauzi dan Shalahudin yang menegaskan bahwa akal bukan hanya alat berpikir, 
tetapi juga berperan dalam mengarahkan jiwa menuju ketenangan (nafs 
muthmainnah) atau sebaliknya terjebak dalam dorongan negatif (ammarah dan 
lawwamah).(Fauzi,Shalahudin&Amri;2024) Pemahaman ini memberi gambaran 
bahwa proses kognitif dalam Islam tidak netral nilai, tetapi berkaitan erat dengan 
tujuan moral dan spiritual manusia. Namun, meskipun literatur yang ada telah 
membahas konsep akal, qalb, dan jiwa secara teoretis, sebagian besar penelitian 
masih bersifat deskriptif dan filosofis. Belum banyak kajian yang menghubungkan 
konsep-konsep tersebut dengan pengukuran kognitif modern seperti fungsi 
eksekutif, kontrol emosi, pengambilan keputusan, atau kesehatan mental secara 
empiris. Berdasarkan latar belakang tersebut pada makalah ini penulis akan 
membahas tentang Psikologi Kognitif Islam, Konsep akal, qalbu dan jiwa dalam 
perspektif Islam. 

 
METODE  

Metode penelitian yang digunakan dalam penulisan Jurnal ini adalah Kajian 
Pustaka (Library Research) atau Studi Literatur. Pendekatan ini relevan karena 
Jurnal berfokus pada analisis, interpretasi, dan sintesis konsep-konsep teoritis serta 
perbandingan pemikiran (komparasi konseptual) mengenai Psikologi Kognitif 
Islam, konsep akal, qalb, dan nafs dari berbagai sumber tertulis.Jenis data yang 
digunakan adalah data kualitatif yang bersumber dari: Sumber Data Primer: Artikel 
jurnal ilmiah bereputasi, tesis, dan buku akademik yang secara langsung membahas 
tentang konsep akal, qalb, dan nafs (jiwa) dalam Psikologi Islam .Sumber Data 
Sekunder: Buku-buku referensi, textbook, dan karya-karya ulama klasik (misalnya 
Al-Ghazali) yang membahas landasan filosofis dan spiritual konsep kejiwaan 
Islam.Untuk memastikan validitas konseptual, literatur yang dijadikan objek kajian 
dipilih berdasarkan standar berikut:Relevansi Topik: Sumber harus secara eksplisit 
membahas integrasi konsep akal, qalb, dan jiwa (atau nafs) baik dalam kerangka 
Psikologi Islam, Filsafat Islam, atau Tasawuf.Reputasi Sumber: Sumber utama 
(artikel jurnal) diutamakan yang berasal dari jurnal ilmiah terakreditasi, atau 
memiliki reputasi baik dan terindeks dalam basis data akademik .Tahun Terbit: 
Literatur yang digunakan mencakup karya-karya klasik (sebagai fondasi) dan karya 
kontemporer (dalam dua dekade terakhir) untuk menunjukkan perkembangan 
kajian Psikologi Islam saat ini.Jumlah Literatur: Total literatur yang digunakan 
adalah 18 sumber (terlampir pada Daftar Pustaka) . 

 
 
 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3420 
 

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli 

HASIL DAN PEMBAHASAN  
Konsep Akal, Qalb, Dan Jiwa Dipahami Dalam Perspektif Psikologi Islam  

Dalam psikologi Islam, manusia tidak dipahami hanya sebagai makhluk 
biologis dan psikis seperti dalam psikologi modern, tetapi sebagai makhluk spiritual 
yang tersusun dari beberapa potensi internal seperti ruh, akal, qalb, nafs, dan fitrah. 
Potensi-potensi ini berperan dalam membimbing manusia memahami realitas, 
berperilaku, serta menjalankan tujuan hidup sebagai hamba Allah atau biasa disebut 
dengan Abdullah. Unsur-unsur tersebut bukan sekadar sifat bawaan, tetapi 
merupakan alat pembentukan kepribadian dan jalan manusia mencapai 
kesempurnaan spiritual.(Zahrah&Fatimah;2025) Oleh karena itu, konsep akal, qalb, 
dan jiwa harus dipahami sebagai satu kesatuan yang saling terhubung, bukan entitas 
yang berdiri sendiri. Konsep Akal dalam Psikologi Islam 

Akal dalam tradisi Islam tidak hanya dimaknai sebagai kemampuan berpikir 
logis seperti dalam psikologi Barat, tetapi memiliki fungsi spiritual, moral, dan 
kognitif sekaligus. Akal adalah potensi untuk memahami kebenaran, mengenal 
Allah, membedakan yang baik dan buruk, serta mengendalikan 
tindakan.(Purnomo&Azhar;2022)Akal bekerja melalui proses berpikir, tetapi 
kualitas keputusan yang dihasilkan bergantung pada kejernihan hati (qalb). Dengan 
kata lain, akal dalam Islam bukan rasio murni yang netral nilai, tetapi terikat pada 
keimanan dan kebersihan batin. 

Akal merupakan instrumen jiwa yang mengarahkan manusia menuju 
kesadaran moral dan spiritual. Jika akal dipengaruhi hawa nafsu, akal dapat 
menyesatkan tetapi jika dipandu wahyu, ia menjadi alat menuju kebenaran. Hal ini 
menunjukkan bahwa akal dalam Islam memiliki fungsi holistik yaitu berpikir, 
menimbang moral, memahami wahyu, dan mengontrol dorongan jiwa. 
Konsep Qalb (Qalbu) dalam Psikologi Islam 

Qalb atau hati merupakan salah satu komponen penting dalam struktur 
psikis manusia menurut Islam. Qalb bukan hanya organ emosional, tetapi pusat 
spiritual dan pengendali kesadaran. Qalbu adalah tempat pertimbangan nilai, 
getaran batin, dan pengaruh iman. Dalam banyak pandangan ulama, qalb dipahami 
sebagai pusat penerimaan wahyu dan hidayah, sehingga kualitas qalb menentukan 
perilaku manusia. ( Saputra,Rospita&Vivik;2019) 

Qalb berfungsi sebagai wadah yang mengarahkan akal, karena suatu 
keputusan tidak hanya dihasilkan oleh nalar, tetapi juga dipengaruhi oleh kondisi 
spiritual dalam hati. Apabila qalb bersih, pikiran menjadi jernih. Sebaliknya, qalb 
yang sakit akibat dosa, trauma, atau dorongan nafsu akan mempengaruhi cara 
berpikir dan keputusan seseorang. Trauma psikis dalam poligini, bahwa 
penyembuhan mental bukan hanya membutuhkan terapi psikologis, tetapi juga 
penyucian hati dan pembenahan spiritual agar ketenangan batin tercapai. 
(Sholekhawati;2024) 

Dengan demikian, qalb berperan sebagai pusat moralitas, sumber ketenangan 
jiwa, dan penentu arah spiritual yang memengaruhi kondisi mental dan emosi. 

 
 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3421 
 

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli 

Konsep Jiwa (Nafs) dalam Psikologi Islam 
Jiwa atau nafs merupakan bagian dari diri manusia yang mengandung hasrat, 

dorongan, dan kecenderungan emosional. Dalam psikologi modern, nafs dapat 
disetarakan dengan aspek instingtif dan dorongan psikis. Namun Islam memberikan 
struktur moral pada konsep ini. Perbandingan antara pandangan Al-Ghazali dan 
Freud, nafs memiliki tingkatan perkembangan mulai dari nafs ammarah (mengajak 
pada keburukan), lawwamah (proses muhasabah), hingga muthmainnah (jiwa tenang). 
Al-Ghazali memandang penyucian jiwa sebagai proses spiritual, bukan sekadar 
terapi kejiwaan seperti pandangan Freud yang lebih psikodinamis dan 
materialistik.(Muthhar,Khunaini&Iskandar;2023) 

Pusat dinamika psikologis yang dipengaruhi akal dan qalb. Jika akal lemah 
dan qalb gelap, jiwa cenderung mengikuti nafsu rendah, namun jika akal kuat dan 
qalb bersih, jiwa mencapai ketenangan dan keseimbangan. Pandangan ini 
memperlihatkan bahwa jiwa bukan entitas pasif, tetapi ruang pergulatan internal 
yang menentukan kualitas perilaku manusia. 

 
Hubungan Akal, Qalb, dan Jiwa sebagai Kesatuan Psikologi Islam 

Dalam psikologi Islam, akal, qalb, dan jiwa tidak berdiri sendiri. Ketiganya 
bekerja saling mengatur dan memengaruhi. Hakikat berpikir dalam Islam bukan 
hanya proses kognitif, tetapi proses spiritual dan moral yang menghubungkan akal 
dengan qalb sebagai pusat nilai. Akal menghasilkan pengetahuan, qalb memurnikan 
orientasi moral, dan jiwa menentukan bagaimana pengetahuan tersebut diwujudkan 
dalam tindakan. ( Hafizallah,Zayadi&Nurshafa;2024) Struktur relasional tersebut 
dapat disederhanakan sebagai berikut: 

 
        Table : 1 Struktur relasional tersebut dapat disederhanakan  

 

Unsur Fungsi Utama Dampak Psikologis 

Akal Berpikir, menganalisis, 

memahami kebenaran 

Membentuk kesadaran 

rasional 

Qalb Pusat nilai, spiritualitas, 

moral 

Menentukan kejernihan 

batin & arah keputusan 

Jiwa (Nafs) Dorongan psikologis dan 

emosi 

endorong tindakan baik 

atau buruk 

 
Apabila ketiganya seimbang, manusia mencapai kondisi mental dan 

spiritual yang sehat. Tetapi ketidakseimbangan, misalnya dominasi nafsu atau 
qalb yang gelap, dapat melahirkan stres, gelisah, dan perilaku destruktif. 

 
 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3422 
 

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli 

Hubungan Fungsional Antara Akal, Qalb, Dan Jiwa Dalam Membentuk 
Proses Kognitif Dan Pengambilan Keputusan Manusia Menurut Tradisi 
Pemikiran Islam 

Dalam perspektif psikologi Islam, proses berpikir dan pengambilan 
keputusan tidak hanya dipahami sebagai aktivitas mental yang bersumber dari 
otak atau rasionalitas semata, tetapi sebagai hasil kerja bersama antara akal, 

qalb, dan jiwa (nafs). Ketiga unsur ini membentuk sistem internal yang 
mengatur cara manusia menafsirkan informasi, merespon pengalaman, serta 
menentukan tindakan moral. Hal ini berbeda dengan psikologi Barat yang 
cenderung memisahkan aspek kognitif, emosional, dan spiritual dalam Islam, 
seluruh aspek itu menyatu dalam kerangka teologis dan moral yang 
menempatkan manusia sebagai makhluk bertanggung jawab di hadapan Allah 
(Zahrah&Fatimah;2025) 
Akal sebagai Penggerak Penalaran dan Evaluasi Kognitif 

Akal berfungsi sebagai instrumen berpikir, memahami, dan 
menganalisis informasi.Akal tidak hanya untuk menalar logika duniawi, tetapi 
juga untuk mengenali kebenaran Ilahi. Karena itu, proses kognitif dalam Islam 
bukanlah netral, namun akal diarahkan untuk mencari makna, hikmah, dan 
petunjuk. Akal bertugas mengarahkan jiwa untuk memilih kebaikan, bukan 
sekadar membuat keputusan efektif atau pragmatis.    (Fauzi, 
Zulfa&Shalahudin;2024) Ini menjadikan akal sebagai pemandu moral, bukan 
hanya penganalisis data. Namun, akal tidak bekerja sendirian. Kualitas 
keputusan akal sangat dipengaruhi oleh kondisi qalb yang menjadi pusat nilai 
dan spiritualitas 
Qalb sebagai Pengontrol Moral dan Sumber Kesadaran Spiritual 

Qalb (hati) berperan sebagai pusat kepekaan moral, intuisi, dan 
penerimaan hidayah. Qalbu menentukan bening tidaknya persepsi manusia 
terhadap realitas. Misalnya, seseorang dapat berpikir cerdas secara intelektual 
tetapi tidak menghasilkan keputusan yang benar secara etis jika qalb-nya kotor 
oleh iri, sombong, atau trauma emosional.(Saputra, Rospita&Vivik;2019) Qalb 
yang bersih memperkuat fungsi akal dan menenangkan jiwa, sedangkan qalb 
yang rusak justru mengaburkan penilaian rasional. 

Dalam konteks trauma psikis dimana penyembuhan tidak hanya 
melalui rekonstruksi kognitif tetapi juga penataan spiritual di dalam qalb, yang 
kemudian mempengaruhi cara seseorang memaknai pengalaman traumatis 
dan membuat keputusan hidup selanjutnya. Dengan demikian, qalb berfungsi 
sebagai penyaring moral dan etika dari keputusan yang diproses oleh akal. 
Jiwa (Nafs) sebagai Penggerak Perilaku dan Emosi 

Jiwa atau nafs mengandung dorongan, emosi, dan kecenderungan 
perilaku. Jiwa bergerak berdasarkan rangsangan internal dan eksternal serta 
dapat mendorong tindakan positif atau negatif. Jiwa memiliki tingkatan moral, 
dari nafs ammarah (cenderung buruk), lawwamah (dalam pergulatan), hingga 
muthmainnah (tenang). Kondisi jiwa sangat menentukan bagaimana seseorang 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3423 
 

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli 

menerjemahkan pikiran rasional ke dalam tindakan nyata.                ( 
Muthhar,Khunaini&Iskandar;2023) 

Dengan kata lain, akal menghasilkan keputusan, qalb memberikan 
orientasi moral, sedangkan jiwa mengeksekusi dalam bentuk amalan atau 
perilaku. 

Tradisi Islam memandang ketiga unsur ini sebagai sistem yang bekerja 
serentak. Hubungan fungsional mereka dapat dijelaskan dalam alur dimana 
akal mengolah informasi dan merumuskan keputusan, Qalb memberi orientasi 
nilai, menentukan apakah keputusan itu mendekatkan kepada kebaikan atau 
tidak, sedangkan Jiwa menjalankan keputusan menjadi perilaku nyata, 
dipengaruhi dorongan dan emosi. Jika salah satu unsur terganggu, keputusan 
menjadi tidak seimbang. Proses berpikir dalam Islam adalah kesatuan rasional-
spiritual, bukan hanya aktivitas mental. gangguan mental sering muncul 
akibat ketidakharmonisan unsur ini, seperti trauma emosional yang 
mengganggu kejernihan qalb sehingga keputusan tidak lagi dipandu nilai 
spiritual. Sebaliknya, ketika ketiga aspek seimbang,seseorang memiliki pola 
berpikir jernih, berakhlak, dan stabil secara emosional. 
 
Konsep-Konsep Kejiwaan Islam Tersebut Dibandingkan Atau Dipetakan 
Dengan Teori Psikologi Modern, Khususnya Dalam Aspek Kognitif Dan 
Kesehatan Mental 

Konsep kejiwaan dalam Islam pada dasarnya melihat manusia sebagai 
makhluk utuh yang terdiri dari unsur fisik, akal, nafs, dan ruh. Unsur-unsur 
ini bekerja secara terpadu untuk membentuk kesadaran, perilaku, dan 
kesehatan jiwa. Jika dibandingkan dengan psikologi modern, terutama dalam 
aspek kognitif, Islam menempatkan akal bukan hanya sebagai pusat berpikir 
dan pengambilan keputusan, tetapi juga sebagai alat untuk mengenal Tuhan 
dan membedakan kebenaran moral. Sementara itu, psikologi kognitif modern 
memandang fungsi berpikir sebagai proses mental yang melibatkan persepsi, 
memori, penalaran, dan pemecahan masalah tanpa memasukkan dimensi 
spiritual.(Fauzi,Zulfa,Shalahudin&Amri;2024) Dengan kata lain, teori kognitif 
modern bersifat empiris dan berfo kus pada mekanisme mental yang dapat 
diamati, sedangkan Islam melihat akal sebagai bagian dari kewajiban moral 
dan spiritual manusia untuk mencapai kesempurnaan diri (tazkiyah an-nafs). 

Dalam aspek kesehatan mental, Islam memperkenalkan konsep nafs, 
qalb, dan ruh sebagai struktur yang saling berkaitan. Nafs berkaitan dengan 
dorongan emosional dan kecenderungan hawa nafsu baik positif maupun 
negatif. Qalb berfungsi sebagai pusat spiritual dan moral yang menentukan 
kejernihan batin, sementara ruh merupakan unsur ilahiah yang 
menghubungkan manusia dengan Tuhan. Sebaliknya, psikologi modern 
misalnya dalam pendekatan klinis dan psikoanalitis memahami kesehatan 
mental melalui keseimbangan fungsi psikis seperti emosi, perilaku, 
kepribadian, dan interaksi sosial. Konsep seperti id, ego, dan superego dalam 
psikoanalisis memiliki kemiripan struktural dengan pembagian nafs,akal, dan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3424 
 

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli 

qalb, namun psikologi modern tidak mengaitkannya dengan aspek 
transendental atau ibadah. 

Selanjutnya, dalam terapi dan penyembuhan mental, Islam mendorong 
pendekatan spiritual seperti zikir, doa, shalat, dan muhasabah sebagai sarana 
menenangkan jiwa dan menguatkan kontrol diri. Pendekatan ini menekankan 
proses penyucian hati dan pengendalian hawa nafsu sebagai jalan menuju 
stabilitas emosional. Di sisi lain, psikologi modern menggunakan metode 
seperti terapi kognitif-perilaku (CBT), psikoedukasi, konseling trauma, dan 
intervensi farmakologis untuk memperbaiki pola pikir dan perilaku. Meskipun 
keduanya berbeda pendekatan, terdapat titik temu penting: baik Islam 
maupun psikologi modern sama-sama menekankan pentingnya pola pikir 
positif, kemampuan refleksi diri, pengelolaan emosi, dan hubungan sosial 
yang sehat sebagai penopang kesehatan mental. ( Hikmah, Nurul. 2002) 

Secara keseluruhan, pemetaan konsep kejiwaan Islam dan teori 
psikologi modern menunjukkan bahwa keduanya dapat saling melengkapi. 
Psikologi modern membantu memahami gejala dan mekanisme psikologis 
secara ilmiah dan terukur, sedangkan Islam memberikan dimensi spiritual dan 
tujuan hidup yang lebih transendental. Integrasi keduanya dapat menjadi 
pendekatan yang lebih holistik dalam membentuk kesehatan mental manusia, 
terutama dalam konteks masyarakat beragama. 

 
Faktor Yang Mempengaruhi Optimalisasi Fungsi Akal Dan Qalb Dalam 
Membentuk Kondisi Jiwa Yang Sehat Secara Spiritual Dan Psikologis 

Dalam perspektif psikologi Islam, akal dan qalb bukan hanya organ 
kognitif dan afektif, tetapi dua pusat kesadaran manusia yang saling 
melengkapi dalam proses pencarian kebenaran, pengendalian diri, dan 
pembentukan kepribadian spiritual. Akal berfungsi untuk menalar, mengolah 
informasi, memahami realitas, serta menjadi landasan tindakan moral. 
Sedangkan qalb berperan sebagai pusat kesadaran spiritual, penerima ilham, 
penentu keikhlasan, serta wadah nilai moral dan iman. Ketika keduanya 
berfungsi optimal, manusia mampu mencapai kondisi jiwa yang seimbang 
dalam istilah tasawuf disebut an-nafs al-muthmainnah yakni jiwa yang tentram, 
stabil, dan terarah kepada Tuhan.( Zahrah, Fatimah. 2025) Namun, fungsi akal 
dan qalb tidak bekerja secara otomatis sehingga terdapat berbagai faktor yang 
memengaruhi keduanya baik secara internal maupun eksternal. 

Secara internal, kebersihan jiwa dan pengendalian nafs (dorongan 
instingtif) merupakan faktor dasar. Al-Ghazali menjelaskan bahwa qalb dapat 
mengalami penyakit spiritual seperti riya, dengki, sombong, cinta dunia, dan 
marah berlebih yang menghalangi fungsi akal dalam menilai kebenaran secara 
objektif.(Fauzi,Zulfa&ShalahudinAmri;2024) Jiwa yang dikuasai nafs 
ammarah yakni jiwa yang condong pada perilaku impulsif dan egoistik 
cenderung membuat akal menjadi pembenaran logis atas keinginan nafs, 
bukan alat kontrol moral. Sebaliknya, jiwa yang bersih melalui tazkiyatun nafs, 
muhasabah diri, dan latihan spiritual akan membuka qalb sehingga mampu 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3425 
 

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli 

menerima cahaya petunjuk dan menuntun akal mengambil keputusan yang 
bijak. Dengan kata lain, kesehatan spiritual adalah syarat utama kejernihan 
berpikir. 

Selain itu, stabilitas emosi dan kondisi psikologis juga memengaruhi 
fungsi kognitif dalam Islam. Trauma, kecemasan, dan tekanan sosial dapat 
melemahkan kesadaran qalb dan membuat akal sulit fokus mencari solusi 
rasional.(Sholekhawati;2024) Hal ini sejalan dengan temuan dalam psikologi 
modern yang mengaitkan stres kronis dengan penurunan fungsi prefrontal 
cortex yang berperan dalam pengambilan keputusan dan kontrol diri. Dengan 
demikian, Islam dan psikologi modern sama-sama memandang keseimbangan 
emosional sebagai fondasi kesehatan mental dan kognitif. 

Faktor eksternal juga berperan signifikan. Lingkungan sosial, budaya, 
dan informasi menentukan arah perkembangan akal dan qalb. Lingkungan 
yang menormalisasi hedonisme, konsumerisme, dan kompetisi egoistik dapat 
membentuk distorsi nilai sehingga akal digunakan untuk mengejar 
kepentingan duniawi, sementara qalb kehilangan kepekaan spiritual. 
Sebaliknya, lingkungan yang mendukung nilai pengetahuan, adab, dan 
keimanan misalnya keluarga religius, komunitas ilmiah, dan pendidikan Islam 
menjadi ruang yang menumbuhkan integritas moral, kecerdasan spiritual, dan 
pengendalian diri.( Hafizallah,Zayadi&Nurshafa;2024) Dalam konteks 
pendidikan, kurikulum yang hanya menekankan aspek kognitif tanpa 
spiritualitas berpotensi menghasilkan individu cerdas namun kehilangan 
orientasi moral; sedangkan integrasi ilmu dan iman membantu membentuk 
kesehatan jiwa yang menyeluruh. 

Faktor berikutnya adalah praktik ibadah dan disiplin spiritual. Dalam 
Islam, ibadah bukan aktivitas ritual semata, tetapi terapi psikologis yang 
memiliki fungsi menyucikan jiwa dan menata kesadaran. Shalat menenangkan 
emosi dan menata struktur berpikir, zikir menghilangkan kecemasan dan 
memperkuat fokus batin, dan tilawah Al-Qur’an memberikan stimulus 
kognitif sekaligus spiritual yang membimbing keputusan moral. Ketika 
hubungan spiritual lemah, qalb menjadi gelap (qalb maridh) dan akal mudah 
terpengaruh logika sesat, manipulasi sosial, dan dorongan nafs. 
(Saputra,Rospita&Vivik;2019)Artinya,pembinaan spiritual merupakan fondasi 
kesehatan mental dalam Islam. 

Selain aspek spiritual, Islam juga mengakui peran biologis dan 
kesehatan fisik. Tubuh adalah wadah jiwa; kelelahan, kurang gizi, gangguan 
hormon, dan kurang tidur dapat melemahkan konsentrasi, memicu emosi 
negatif, dan menurunkan kemampuan refleksi. Nabi Muhammad SAW 
mengajarkan keseimbangan antara makan, tidur, aktivitas, dan ibadah sebagai 
bentuk riyadhah (latihan jiwa). Pengetahuan ini sejalan dengan temuan 
psikologi modern tentang hubungan antara ritme biologis, kesehatan 
neurokognitif, dan stabilitas mental. (Sholekhawati;2024) Dengan demikian, 
menjaga tubuh dengan baik juga merupakan bagian dari menjaga fungsi akal 
dan qalb. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3426 
 

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli 

Optimalisasi fungsi akal dan qalb memerlukan pendekatan holistik 
yang mencakup dimensi spiritual, emosional, moral, sosial, dan biologis. Islam 
tidak memisahkan iman dari akal, atau agama dari kesehatan mental; 
keduanya dipadukan dalam sistem pembentukan manusia yang utuh. Dengan 
demikian, kesehatan jiwa dalam Islam bukan hanya bebas dari gangguan 
mental, tetapi keadaan harmoni kognitif dan spiritual yang mengarahkan 
manusia pada makna, kebijaksanaan, dan kedekatan kepada Allah. 

 
Implikasi Pemahaman Integratif Tentang Akal, Qalb, Dan Jiwa Bagi 
Pengembangan Intervensi Psikologi, Pendidikan, Dan Konseling Dalam 
Konteks Masyarakat Muslim Kontemporer 

Pemahaman integratif mengenai akal, qalb, dan jiwa dalam perspektif 
Islam memiliki implikasi penting bagi pengembangan pendekatan psikologi, 
pendidikan, dan konseling di masyarakat Muslim masa kini. Dalam Islam, 
manusia dipandang sebagai makhluk yang memiliki kesatuan aspek rasional 
(akal), spiritual-afektif (qalb), serta dinamika batin yang kompleks (jiwa/nafs). 
Karena itu, intervensi psikologis tidak dapat hanya berfokus pada aspek 
kognitif sebagaimana pendekatan psikologi modern Barat, namun harus 
mempertimbangkan unsur spiritual yang menuntun nilai moral, orientasi 
hidup, serta ketenangan batin. Psikologi Islam harus mengintegrasikan fungsi 
akal, qalb, dan ruh sebagai struktur kesadaran manusia agar intervensi tidak 
bersifat parsial, tetapi holistik. ( Purnomo&Azhar;2022) 

Dalam bidang psikologi klinis dan kesehatan mental, pendekatan 
integratif ini dapat menghasilkan model terapi yang tidak hanya 
menyembuhkan gejala psikologis tetapi juga memulihkan relasi spiritual 
seseorang dengan Tuhan. Misalnya, individu yang mengalami kecemasan 
tidak hanya diberi teknik kognitif seperti restrukturisasi pikiran, tetapi juga 
latihan spiritual seperti zikir, muraja’ah ayat yang menenangkan, dan 
muhasabah diri sebagai sarana pembersihan qalb. Trauma psikis dalam 
konteks poligini tidak hanya membutuhkan intervensi kognitif tetapi juga 
pemulihan nilai, makna, dan kebersihan hati. Dengan demikian, intervensi 
psikologis berbasis Islam dapat menjawab kebutuhan masyarakat Muslim 
yang menghendaki penanganan mental sesuai nilai keyakinan mereka. 

Dalam konteks pendidikan, memahami relasi akal, qalb, dan jiwa 
mendorong pengembangan kurikulum yang tidak berfokus pada kecerdasan 
intelektual semata, tetapi juga kecerdasan spiritual dan moral. Pendidikan 
tidak hanya berperan mentransfer ilmu, tetapi membentuk karakter, etika, dan 
kematangan batin peserta didik. Potensi akal, qalb, dan fitrah merupakan bekal 
manusia sebagai ‘abdullah (hamba Allah), sehingga pendidikan harus 
membantu mengoptimalkan ketiga potensi tersebut.(Zahrah&Fatimah;2025) 
Implementasinya dapat berupa pembelajaran yang mengaitkan ilmu dengan 
nilai tauhid, refleksi diri, pendidikan akhlak berbasis pengalaman spiritual, 
serta kegiatan literasi Al-Qur’an yang menyentuh aspek kognitif sekaligus 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3427 
 

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli 

emosional. Dengan demikian, pendidikan Islam menjadi sarana pembentukan 
manusia berilmu sekaligus berkarakter. 

Dalam bidang konseling dan bimbingan, integrasi konsep akal dan qalb 
memungkinkan pendekatan konseling yang memadukan rasionalitas, empati, 
dan pembersihan hati. Konselor tidak hanya berperan memberikan nasihat 
logis, tetapi juga membantu klien mengolah emosi, memperbaiki niat, dan 
mengenali penyakit hati seperti dengki, marah, atau kecanduan dunia yang 
dapat menjadi akar masalah psikologis. Perspektif ini sejalan dengan gagasan 
Al-Ghazali bahwa penyimpangan moral sering berakar dari dominasi nafs dan 
qalb yang sakit sehingga akal terpaksa menjadi pembenaran perilaku yang 
destruktif. ( Fauzi,Zulfa&Shalahudin Amri;2024) Dengan demikian, konseling 
berbasis Islam mengarahkan klien bukan hanya pada solusi praktis, tetapi 
pada transformasi diri yang lebih mendasar. 

Dalam konteks masyarakat modern yang serba digital, integrasi ini juga 
berfungsi sebagai filter budaya. Paparan media sosial, arus informasi global, 
dan budaya materialistik dapat mengganggu kesehatan jiwa apabila tidak 
diimbangi kesadaran spiritual. Maka, pemahaman akal, qalb, dan jiwa dapat 
menjadi dasar moderasi penggunaan teknologi, penguatan etika digital, serta 
pembentukan kesadaran diri agar manusia tidak dikendalikan algoritma dan 
impuls emosional. Ini relevan terutama dalam isu kecemasan sosial, krisis 
identitas, dan tekanan hidup modern yang banyak dialami generasi muda 
Muslim. (Hardiansyah&Nur;2023) 

Dengan demikian, pendekatan integratif terhadap akal, qalb, dan jiwa 
bukan hanya konsep teoretis, tetapi fondasi bagi praktik pendidikan, 
psikoterapi, dan konseling yang responsif terhadap kebutuhan spiritual dan 
psikologis masyarakat Muslim. Pendekatan ini melahirkan model 
pengembangan manusia yang tidak hanya sehat secara mental, tetapi juga 
matang secara spiritual, etis, dan intelektual sejalan dengan tujuan Islam 
memanusiakan manusia sebagai makhluk berakal dan beriman 

 
SIMPULAN  

Pemahaman tentang akal, qalb, dan jiwa dalam perspektif Islam 
menunjukkan bahwa manusia dipandang sebagai makhluk holistik yang memiliki 
dimensi rasional, spiritual, dan moral yang saling terintegrasi. Akal berfungsi 
sebagai pusat penalaran, analisis, dan pengambilan keputusan, qalb menjadi pusat 
spiritualitas, nilai, dan kesadaran batin, sedangkan jiwa (nafs) menjadi ruang 
dinamika psikologis yang dapat bergerak antara kecenderungan negatif maupun 
kesalehan tergantung proses penyucian diri. Pemikiran ulama klasik seperti Al-
Ghazali serta kajian kontemporer menegaskan bahwa kesehatan mental dalam Islam 
bukan sekadar ketiadaan gangguan psikis, tetapi kondisi keseimbangan antara akal 
yang jernih, qalb yang bersih, dan jiwa yang tenang (an-nafs al-muthmainnah). Dalam 
hubungan fungsionalnya, akal dan qalb bukan entitas terpisah, melainkan dua 
mekanisme yang saling menuntun. Qalb menentukan orientasi moral dan spiritual, 
sementara akal menerjemahkannya menjadi keputusan rasional. Ketika qalb 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3428 
 

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli 

terpengaruh sifat negatif seperti hasad, sombong, dan cinta dunia, akal kehilangan 
kejernihannya dan menjadi alat pembenaran perilaku destruktif. Sebaliknya, qalb 
yang bersih dan terhubung dengan nilai tauhid akan menuntun akal untuk berpikir 
proporsional, bijak, dan etis. Pemahaman ini memperlihatkan bahwa penyelesaian 
masalah psikologis dalam Islam tidak hanya melalui intervensi kognitif, tetapi juga 
pembersihan batin dan pengelolaan dorongan nafs secara spiritual. Jika 
dibandingkan dengan psikologi modern, konsep-konsep kejiwaan Islam memiliki 
titik temu terutama dalam aspek kognitif dan pengendalian perilaku, namun Islam 
menambahkan dimensi transendental yang tidak dijangkau pendekatan sekuler. 
Psikologi kognitif modern menekankan restrukturisasi pikiran, terapi perilaku, dan 
pemrosesan informasi, sedangkan Islam mengaitkannya dengan nilai ilahiah, 
akhlak, dan orientasi akhirat. Karena itu, pendekatan integratif diperlukan agar 
intervensi terhadap kesehatan mental masyarakat Muslim tidak kehilangan dasar 
teologis dan spiritualnya. 

Faktor-faktor yang memengaruhi optimalisasi fungsi akal dan qalb meliputi 
kebersihan hati, pengendalian nafs, lingkungan sosial yang mendukung nilai 
keimanan dan ilmu, kesehatan fisik, stabilitas emosi, serta praktik ibadah seperti 
shalat, zikir, dan muhasabah. Faktor-faktor tersebut menunjukkan bahwa kesehatan 
mental dalam Islam bersifat holistik, mencakup aspek biologis, psikologis, sosial, 
dan spiritual secara bersamaan. 

 
DAFTAR RUJUKAN  
Fauzi, R Zulfa., Shalahudin, R Amri. 2024. Korelasi Akal Dan Jiwa Dalam Perspektif 

Al-Ghazali. Qolamuna: Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora. 
1(1) 

Hafizallah, Y dan Husin, S. 2019. Psikologi Islam Sejarah, Tokoh, & Masa Depan. 
PSYCHOSOPHIA: Journal of Psychology, Religion, and Humanity. Vol. 1, 
No. 1 

Hafizallah, Y, Zayadi dan Nurshafa, A. 2024. Hakikat Berpikir dalam Perspektif 
Psikologi Islam. Tawshiyah: Jurnal Sosial Keagamaan dan Pendidikan Islam. 
Vol. 19, No. 1 

Hardiansyah, Nur. 2023. Konsep memahami roh, akal, nafsu, dan hati. Maliki 
Interdisciplinary Journal (MIJ). Volume 1, Issue 2. pp. 370-378 

Hikmah, Nurul. 2002. Kecerdasan Akal Dan Kalbu Dalam Islam Konsep Berpikir 
dalam Islam (Telaah Terhadap Kecerdasan Akal dan Kecerdasan Kalbu 
dalam Islam). Bait Qur’any Multimedia 

Muthhar, A., Khunaini, F dan Iskandar, M. 2023. Konsep Jiwa Menurut Al-Ghazali 
Dan Sigmund Freud (Studi Komparatif tentang Psikologi Pendidikan Islam). 
JPIK Vol. 6 No. 2: 407-427 

Purnomo, H dan Azhar, M. 2022. Psikologi Islam. Penerbit K-Media Yogyakarta 
Saputra, A., Rospita, M dan Vivik, S. 2019. Qalbu Dalam Kajian Psikologi Islam. Al-

Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman, Vol. 18, No. 1 : 37-51 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3429 
 

Copyright; Nur Annisa, Salmaini Yeli 

Sholekhawati. 2024. Perspektif Al-Qur’an Tentang Kesehatan Mental Terhadap 
Trauma Psikis Dalam Praktik Poligini. Magister Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 
Konsentrasi Ilmu Tafsir Universitas Ptiq Jakarta 

Zahrah, Fatimah. 2025. Ruh, Nafs, Akal, Qolb, Fitrah Sebagai Potensi Dalam 
Membekali Manusia Sebagai Abdullah. JIPDAS : Jurnal Ilmiah Pendidikan 
Dasar Volume 3 (3). Hlm. 100-106 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

