
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  10243 
 

Copyright; Hasnia, Abdul Rahman Sakka, Aisyah Kara 

 

Eco-Theology Dalam Perspektif Hadis: Relevansinya Terhadap 
Etika Dan Hukum Lingkungan      
 
Hasnia1, Abdul Rahman Sakka2, Aisyah Kara3 
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia1-3 
Email Korespondensi: hasnia.mangun@ung.ac.id., abdulrahmansakka@uin-alauddin.ac.id., 
siti.aisyah@uin-alauddin.ac.id 

 

Article received: 15 September 2025, Review process: 25 September 2025 
Article Accepted: 10 Oktober 2025, Article published: 10 Desember 2025 

 

ABSTRACT  
This study aims to examine the concept of ecotheology from the perspective of hadith and to 
review its relevance to environmental ethics and law. The approach applied in this research 
is qualitative, employing library research methods by tracing, analyzing, and interpreting 
hadiths related to environmental issues, then constructing their implications for modern 
environmental policies. This study uses thematic (maudhu’i) and content analysis to 
interpret the principles of environmental ethics and law derived from Islamic teachings. 
Hadiths concerning environmental preservation are analyzed through the takhrij method to 
assess their validity and authenticity, which are then understood through the perspectives of 
hadith scholars and fiqh al-hadith. The findings indicate that environmental ecology in Islam 
reflects a harmonious interaction between humans, other living beings, and the universe. 
Acts such as preservation, prevention of destruction, and wise utilization of resources 
represent a form of responsibility toward the creation of Allah, the Almighty and the Most 
Glorious. From the ecotheological perspective of hadith, the universe is viewed as a divine 
trust that must be safeguarded with moral and spiritual awareness. The Prophet 
Muhammad’s hadiths contain ecological values encompassing the principles of monotheism 
(tauhid), trust (amanah), justice, and worship, all of which together form the theological 
foundation for environmental ethics. Therefore, Muslims should cultivate an awareness that 
simple actions, such as maintaining cleanliness and avoiding environmental pollution, are 
acts of worship that carry rewards from Allah SWT. 
Keywords: Ecotheology, Hadith, Ethics, Environment 
 
ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan untuk menelaah konsep ekoteologi dalam perspektif hadis serta 
meninjau relevansinya terhadap etika dan hukum lingkungan. Pendekatan yang diterapkan 
dalam kajian ini bersifat kualitatif melalui studi literatur (library research), dengan 
menelusuri, menelaah, dan menafsirkan hadis-hadis yang berkaitan dengan isu lingkungan 
hidup, kemudian mengonstruksi implikasinya terhadap kebijakan lingkungan modern. 
Kajian ini menggunakan analisis tematik (maudhu’i) dan analisis isi (content analysis) 
untuk menafsirkan prinsip-prinsip etika dan hukum lingkungan yang bersumber dari ajaran 
Islam. Hadis-hadis terkait pelestarian lingkungan dianalisis menggunakan metode takhrij 
guna menilai validitas dan autentisitasnya, yang kemudian dipahami melalui perspektif 
ulama hadis dan fiqhul hadis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ekologi lingkungan 
hidup dalam pandangan Islam merefleksikan bentuk interaksi harmonis antara manusia, 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 3 Number 6, 2025  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v3i6.2746         

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:hasnia.mangun@ung.ac.id.,%20abdulrahmansakka@uin-alauddin.ac.id
mailto:siti.aisyah@uin-alauddin.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v3i6.2746


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  10244 
 

Copyright; Hasnia, Abdul Rahman Sakka, Aisyah Kara 

makhluk hidup lain, dan alam semesta. Tindakan seperti melestarikan, mencegah kerusakan, 
dan memanfaatkan sumber daya secara bijak merupakan wujud tanggung jawab terhadap 
ciptaan Allah SWT yang Maha Kuasa dan Maha Agung. Dari perspektif ekoteologi hadis, 
alam semesta dipandang sebagai amanah Ilahi yang wajib dijaga dengan penuh kesadaran 
moral dan spiritual. Hadis-hadis Nabi SAW mengandung nilai-nilai ekologis yang meliputi 
prinsip tauhid, amanah, keadilan, serta dimensi ibadah, yang bersama-sama membentuk 
fondasi teologis bagi etika lingkungan. Oleh karena itu, umat Islam perlu menumbuhkan 
kesadaran bahwa tindakan sederhana seperti menjaga kebersihan dan menghindari 
pencemaran lingkungan merupakan bagian dari ibadah yang bernilai pahala di sisi Allah 
SWT. 
Kata Kunci: Ekoteologi, Hadis, Etika, Lingkungan 
 
PENDAHULUAN  

Krisis ekologis pada era modern merupakan salah satu tantangan paling 
kompleks yang dihadapi oleh peradaban manusia. Fenomena seperti perubahan 
iklim, pemanasan global, polusi udara, penggundulan hutan, serta degradasi 
ekosistem laut menunjukkan dampak nyata terhadap keberlanjutan kehidupan di 
bumi. Dalam tataran akademik, problematika lingkungan tidak semata-mata 
dipahami sebagai isu ilmiah, melainkan juga sebagai permasalahan moral dan 
teologis. Gagasan teologi lingkungan (eco-theology) muncul sebagai upaya reflektif 
untuk memulihkan kesadaran spiritual manusia terhadap keterikatan 
eksistensialnya dengan alam. Dalam ajaran Islam, pokok pedoman normatif yang 
bersumber dari al-Qur’an dan hadis memberikan penekanan bahwa seluruh jagat 
raya merupakan manifestasi ciptaan Ilahi yang memiliki nilai intrinsik dan 
karenanya wajib dipelihara. Kedua landasan tersebut tidak sebatas mengatur relasi 
transendental antara manusia dan Tuhan, tetapi juga menata hubungan 
antarsesama makhluk hidup serta keteraturan ekologis di sekitarnya. Oleh karena 
itu, telaah mengenai eco-theology dalam perspektif hadis menjadi sangat signifikan 
untuk mengungkap dimensi spiritualitas ekologis dalam Islam yang berorientasi 
pada keseimbangan kosmik dan tanggung jawab etis terhadap lingkungan.  
(Mujiono, 2001, p. IX) 

Eco-theology dalam hadis menempatkan pelestarian lingkungan sebagai 
nilai yang tidak terbatas pada dunia fana. Dalam kerangka hukum Islam, prinsip 
ini dapat menjadi dasar hukum untuk perlindungan ekologi berkelanjutan. 
Literatur akademik banyak menyoroti hadis sebagai rujukan utama dalam etika 
lingkungan. (Andini, 2021, pp. 63–79)  

Ekoteologi merupakan perpaduan antara dua disiplin, yakni ekologi dan 
teologi. Istilah ekologi (bahasa Inggris: ecology) berakar dari bahasa Yunani, yakni 
oikos yang berarti “rumah” atau “tempat berdiam,” serta logos yang berarti 
“kajian” atau “ilmu pengetahuan.” Konsep ini diperkenalkan pertama kali oleh 
biolog asal Jerman, Ernst Haeckel, pada tahun 1866. Ia mendefinisikan ekologi 
sebagai cabang ilmu yang menelaah keterkaitan timbal-balik antara makhluk hidup 
dengan lingkungan tempat mereka berada. Sementara itu, dalam tradisi keilmuan 
Islam, teologi dikenal dengan istilah ‘Ilm al-Kalām. Penyebutan ini berpijak pada 
pandangan bahwa baik teologi maupun kalam memiliki fokus pembahasan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  10245 
 

Copyright; Hasnia, Abdul Rahman Sakka, Aisyah Kara 

mengenai ketuhanan beserta seluruh manifestasinya dalam kehidupan. Dalam 
perspektif Islam, ekoteologi dimaknai sebagai sistem keimanan yang mengaitkan 
nilai-nilai religius dengan isu-isu ekologis, yang landasannya bersumber dari 
prinsip ajaran Islam. (Widiastuty & Anwar, 2025, pp. 467–468) 

Melalui pendekatan ekoteologi, relasi antara Tuhan, alam semesta, dan 
manusia dapat dipahami secara integral. Islam menegaskan posisi manusia sebagai 
khalīfah di muka bumi, yang memiliki tanggung jawab moral dan spiritual untuk 
menjaga keseimbangan ekosistem serta mencegah segala bentuk perusakan 
lingkungan. Sebagaimana Allah berfirman: 

  
ىِٕكَةِْ رَبُّكَْ قَالَْ وَاِذ ْ

ضِْ فىِ جَاعِلْ  انِ ِيْ  لِل مَل ٰۤ َر  ا ۗ ْ خَلِي فَة ْ الْ  عَلُْ قَالوُ ْٓ فِكُْ فيِ هَا يُّف سِدُْ مَنْ  فيِ هَا اتَجَ  ءَْ  وَيَس  مَاٰۤ الد ِ  

نُْ  دِكَْ نسَُب ِحُْ وَنَح  لَمُْ انِ ِي ْْٓ قَالَْ ۗ ْ لكََْ وَنقَُد ِسُْ بِحَم  نَْ لَْْ مَا اعَ  تعَ لمَُو   

  
Artinya:"(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, "Aku hendak 

menjadikan khalifah di bumi." Mereka berkata, "Apakah Engkau hendak menjadikan orang 
yang merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan 
menyucikan nama-Mu?" Dia berfirman, "Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak 
kamu ketahui." (QS Al Baqarah: 30) 

 
Ayat ini mengandung makna bahwa tugas manusia adalah amanah, bukan 

kekuasaan absolut atas bumi. Hal ini memperlihatkan dimensi eco-theology yang 
menghubungkan teologi, etika, dan tanggung jawab ekologis. Konsep ini semakin 
diperkuat dalam kajian hukum Islam yang menempatkan pelestarian lingkungan 
sebagai bagian dari maqashid Syariah. 

Secara konseptual, eco-theology dalam Islam berangkat dari prinsip tauhid 
yang menghubungkan manusia, alam, dan Allah. Kesadaran tauhid menuntut 
manusia menjaga keseimbangan ekosistem sebagai bentuk ibadah. Perusakan alam 
berarti pengkhianatan terhadap amanah Tuhan. Dalam perspektif hadis, manusia 
diperintahkan untuk menjaga bumi agar tetap lestari dan bermanfaat. Prinsip ini 
dapat dipahami sebagai bagian dari keadilan ekologis. Dalam hukum Islam, 
keadilan ekologis dapat dihubungkan dengan kaidah lā ḍarar wa lā ḍirār (tidak boleh 
membahayakan diri sendiri dan orang lain). Prinsip ini telah dibahas dalam banyak 
kajian hukum Islam kontemporer. (Elisah, n.d., p. 38) 

Selain prinsip tersebut dalam surah Ar-Rūm ayat 41 juga menegaskan bahwa 
kerusakan yang terjadi di darat dan di laut merupakan akibat dari perbuatan tangan 
manusia sendiri. Pesan ilahi ini menunjukkan adanya tanggung jawab moral dan 
hukum manusia terhadap alam sebagai amanah dari Allah Swt. Dalam konteks 
hukum pidana lingkungan, ayat ini dapat dipahami sebagai dasar teologis bahwa 
setiap tindakan eksploitasi dan perusakan lingkungan memiliki konsekuensi sosial 
dan spiritual. Oleh karena itu, penerapan hukum yang bersifat restoratif yakni 
memulihkan keseimbangan dan kemaslahatan umum selaras dengan prinsip 
maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya dalam menjaga ḥifẓ al-bi’ah (pelestarian 
lingkungan) sebagai bagian dari penjagaan jiwa (ḥifẓ al-nafs) dan harta (ḥifẓ al-māl). 

Integrasi nilai eco-theology dalam hukum modern menjadi kebutuhan 
mendesak. Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  10246 
 

Copyright; Hasnia, Abdul Rahman Sakka, Aisyah Kara 

Pengelolaan Lingkungan Hidup misalnya, memuat prinsip kehati-hatian, 
keberlanjutan, dan tanggung jawab. Prinsip-prinsip ini sejalan dengan ajaran hadis 
Nabi. Misalnya hadis Imam Bukhari tentang pemeliharaan lingkungan dimana 
hadis ini menjelaskan tentang larangan buang air kecil di air diam.  

 
ِْ رِي، لَْْ ذِيال ْ الد ائِمِْ ال مَاءِْ فِي أحََدكُُمْ  يبَوُلَنْ  لَْْ» :وَلِل بخَُارِي  فيِهِْ يغَ تسَِلُْ ثمُْ  يَج  ».  

Terjemah: Menurut riwayat Imam Bukhari, “Janganlah sekali-kali seseorang di 
antara kalian kencing dalam air yang tergenang yang tidak mengalir kemudian ia mandi di 
dalamnya.” [HR. Bukhari, no. 239]. 

Hadis ini menegaskan pentingnya optimisme ekologis dan kewajiban 
melestarikan alam hingga akhir zaman. Pesan tersebut mengajarkan prinsip 
keberlanjutan jangka panjang dalam ajaran Islam. Secara konseptual, eco-theology 
dalam Islam berangkat dari prinsip tauhid yang menghubungkan manusia, alam, 
dan Allah. Kesadaran tauhid menuntut manusia menjaga keseimbangan ekosistem 
sebagai bentuk ibadah. Perusakan alam berarti pengkhianatan terhadap amanah 
Tuhan.  

Fenomena degradasi lingkungan merefleksikan kegagalan manusia dalam 
menginternalisasi amanah sebagai khalifah di bumi. Hal ini disebabkan oleh 
distorsi perspektif manusia terhadap hakikat relasinya dengan alam, yang pada 
gilirannya menimbulkan kekeliruan dalam menempatkan posisi eksistensial 
manusia di tengah ekosistem. Padahal, hadis Nabi mengandung prinsip-prinsip 
etika ekologis yang kaya makna, namun kerap diabaikan dalam praksis kehidupan. 
Tingkat kesadaran masyarakat terhadap pesan ekologis yang terkandung dalam 
hadis masih tergolong rendah, sementara kebijakan hukum yang ada belum 
sepenuhnya mencerminkan semangat ekologis yang diusung oleh ajaran Nabi. 
Oleh karena itu, krisis lingkungan dewasa ini menuntut adanya kajian akademik 
yang berpijak pada teks-teks keagamaan, khususnya hadis. Urgensi penelitian ini 
berakar pada kebutuhan untuk mengintegrasikan hukum Islam dengan paradigma 
eco-theology, guna membangun kerangka teologis yang kokoh dalam perlindungan 
lingkungan. Dengan demikian, fokus utama tulisan ini diarahkan pada analisis 
bagaimana hadis dapat membentuk landasan teologis bagi upaya pelestarian dan 
perlindungan lingkungan hidup. 

 
METODE 

Dalam proses pengumpulan informasi, penulis memanfaatkan sumber 
literatur sebagai bahan utama, sehingga kajian ini tergolong sebagai riset berbasis 
kepustakaan (library research). Fokus utama analisis diarahkan pada berbagai 
bahan bacaan ilmiah yang diperoleh melalui referensi akademik yang kredibel. 
Dalam memaparkan persoalan yang menjadi fokus pembahasan, penulis 
menggunakan data yang dihimpun dari beragam referensi baik berupa buku, laman 
daring, maupun artikel ilmiah yang memiliki relevansi langsung dengan isu 
ekoteologi dalam perspektif hadis. Untuk sumber utama, rujukan difokuskan pada 
kitab-kitab hadis otoritatif, seperti Shahih al-Bukhari, Shahih Muslim, Sunan Abu 
Daud, dan Sunan at-Turmudzi, yang berkaitan erat dengan tema yang dikaji. 
Adapun sumber tambahan diperoleh dari literatur pendukung mengenai ilmu 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  10247 
 

Copyright; Hasnia, Abdul Rahman Sakka, Aisyah Kara 

ekologi, mencakup karya yang membahas prinsip-prinsip dasar ekologi, struktur 
ekosistem, pengelolaan lingkungan, serta upaya pelestariannya. 

Seluruh data yang telah terkumpul kemudian dianalisis melalui pendekatan 
maudhu‘i (tematik) dengan cara mengidentifikasi dan mengkaji hadis-hadis yang 
berhubungan dengan topik lingkungan. Peneliti menafsirkan teks hadis tersebut 
dengan memperhatikan dimensi historis, sosial, dan spiritual, serta menautkannya 
dengan problematika ekologis masa kini. Dengan demikian, kajian ini berupaya 
menegaskan bahwa kesalahan dalam cara memandang alam sering kali 
berimplikasi pada penyimpangan manusia dalam menempatkan dirinya sebagai 
bagian integral dari ekosistem. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pad Eco-theology merupakan konsep yang memadukan kajian ekologi 
dengan pemikiran teologi. Gagasan ini lahir dari kesadaran bahwa kerusakan 
lingkungan tidak hanya masalah teknis, tetapi juga masalah moral dan spiritual. 
Teologi berperan memberi arah etik bagi manusia dalam mengelola alam. Ekologi 
berperan menjelaskan realitas hubungan manusia dengan lingkungannya. Dengan 
demikian, eco-theology menjadi jembatan antara iman dan tanggung jawab 
ekologis. Perpaduan ini menempatkan pemeliharaan lingkungan sebagai bagian 
dari kewajiban keagamaan. Literatur klasik menempatkan eco-theology sebagai 
respon religius atas krisis ekologi. (Syafe’i, 2000, p. 272) 

Eco-theology dalam perspektif Islam bersumber dari Al-Qur’an serta hadis. 
Al-Qur’an berulang kali menegaskan pentingnya menjaga keseimbangan alam. 
Firman Allah pada QS. Al-A’raf [7]: 56 menyatakan:  

ضِْ فِي تفُ سِدوُا وَلَْْ رَ  لََحِهَا بعَ دَْ الْ  إِص     
Artinya:Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi setelah diperbaiki.  
 
Dalam hadis Nabi juga mengandung ajaran untuk memelihara dan 

melestarikan lingkungan. Diantaranya hadis Imam Bukhari tentang pemeliharaan 
lingkungan dimana hadis ini menjelaskan tentang larangan buang air kecil di air 
diam.  

ِْ رِي، لَْْ ال ذِي الد ائِمِْ ال مَاءِْ فِي أحََدكُُمْ  يبَوُلَنْ  لَْْ» :وَلِل بخَُارِي  فيِهِْ يغَ تسَِلُْ ثمُْ  يَج  ».  
Terjemah: Menurut riwayat Imam Bukhari, “Janganlah sekali-kali seseorang di 

antara kalian kencing dalam air yang tergenang yang tidak mengalir kemudian ia mandi di 
dalamnya.” [HR. Bukhari, no. 239]. 

 
Hadis ini diriwayatkan oleh Iman Bukhari dalam Sahihnya, kitab al-wudu, 

Bab  “Kencing di Air tenang yang tidak mengalir” no.239 dan berdasarkan 
penelusuran Hadis Imam Bukhari tentang larangan kencing dalam air yang diam 
berkualitas sahih (kuat/valid) dan Melalui jalur periwayatan yang terpercaya, 
karena Banyak jalur periwayatan yang mendukung keabsahan hadis ini, di 
antaranya melalui jalur Ibnu Ajlan, yang diriwayatkan oleh para ahli hadis seperti 
Ahmad dan Abu Daud. (Asmanto, Miftakhurrohmat, & Asmarawati, 2016, pp. 2–
16) 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  10248 
 

Copyright; Hasnia, Abdul Rahman Sakka, Aisyah Kara 

Air yang tergenang atau tidak mengalir memiliki kecenderungan untuk 
menampung berbagai zat atau benda yang masuk ke dalamnya, termasuk unsur 
pencemar maupun najis. Ketika air semacam ini digunakan oleh banyak orang, 
kemudian terjadi aktivitas seperti buang air kecil di tempat tersebut, maka besar 
kemungkinan air itu akan tercemar dan kehilangan sifat kesuciannya. Apabila air 
tersebut digunakan untuk keperluan kebersihan diri seperti mandi atau berwudu, 
maka bukannya memberikan efek penyucian, melainkan justru dapat 
menyebabkan tubuh terpapar najis dan menimbulkan penyakit. Oleh sebab itu, 
tindakan menghindari pembuangan limbah biologis seperti urine dan feses ke 
dalam air yang tidak mengalir merupakan langkah penting dalam menjaga 
kesehatan, kesucian, serta kebersihan lingkungan, terutama dalam konteks 
persiapan untuk beribadah. (Suseno, 1991, p. 197) 

Hadis ini secara normatif menegaskan pentingnya tanggung jawab ekologis 
manusia dalam menjaga kebersihan dan kelestarian lingkungan. Dalam perspektif 
Islam, kebersihan tidak hanya dimaknai sebagai tanggung jawab personal, 
melainkan juga sebagai bentuk kepedulian sosial yang berdampak langsung pada 
kesehatan masyarakat secara kolektif. Larangan yang terkandung dalam hadis 
tersebut mencerminkan ajaran ekoteologis Islam yang menekankan keterkaitan 
antara manusia dan lingkungannya. Dengan demikian, prinsip menjaga kebersihan 
air dan lingkungan bukan semata tindakan higienis, tetapi juga bagian dari etika 
ekologis yang menuntun manusia untuk menempatkan dirinya secara harmonis 
dengan alam sebagai bagian integral dari ciptaan Tuhan.  

Dari sudut pandang etis-teologis, manusia tidak diposisikan sebagai 
penguasa absolut yang memiliki hak untuk mengeksploitasi atau merusak alam, 
melainkan sebagai penjaga amanah Ilahi yang wajib bertindak dengan penuh 
kesadaran moral dan kehati-hatian ekologis. Tanggung jawab tersebut meliputi 
pengelolaan lingkungan hidup yang berlandaskan prinsip keseimbangan dan 
keberlanjutan, agar alam senantiasa memberikan kemaslahatan tanpa mengalami 
kerusakan atau penurunan kualitas ekologis. Hal ini menunjukkan bahwa 
tanggung jawab manusia tidak hanya terbatas pada relasi sosial antarsesama, tetapi 
juga mencakup relasi ekologis terhadap seluruh ciptaan termasuk fauna, flora, dan 
sistem lingkungan secara utuh. Sebagai khalifah di bumi, manusia dituntut untuk 
menegakkan kebijaksanaan serta keadilan dalam pemanfaatan sumber daya alam, 
memastikan kelestarian ekosistem tetap terpelihara dan menghindari segala bentuk 
tindakan destruktif. Melalui kesadaran ekologis tersebut, manusia dapat 
menjalankan mandat kekhalifahan secara optimal, menjamin bahwa bumi tetap 
menjadi ruang kehidupan yang layak bagi seluruh makhluk dan bagi 
keberlangsungan generasi mendatang.  

Gagasan ini menegaskan bahwa hubungan manusia dengan alam tidak 
semata-mata bersifat material atau profan, melainkan juga memuat dimensi 
spiritual yang mendalam. Konsep amanah ekologis menempatkan sumber daya 
alam sebagai titipan dari Allah SWT, bukan sebagai hak kepemilikan mutlak 
manusia. Dengan demikian, manusia tidak memiliki otoritas penuh untuk 
memperlakukan alam secara sewenang-wenang, tetapi harus mengelolanya 
berdasarkan asas keadilan, harmoni, dan keberlanjutan. Setiap tindakan terhadap 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  10249 
 

Copyright; Hasnia, Abdul Rahman Sakka, Aisyah Kara 

lingkungan wajib mempertimbangkan implikasinya bagi makhluk lain serta bagi 
kelangsungan hidup generasi masa depan, agar keseimbangan ekologis tetap 
terjaga sesuai dengan kehendak Tuhan. Dalam konteks ini, larangan melakukan 
kerusakan di muka bumi (fasad fil-ardh) menjadi prinsip normatif yang menolak 
segala bentuk tindakan destruktif terhadap ciptaan-Nya.  

Larangan tersebut mencakup praktik eksploitasi sumber daya alam yang 
berlebihan, pencemaran lingkungan, maupun segala tindakan yang mengakibatkan 
ketidakharmonisan ekosistem. Konsep fasad fil-ardh dalam perspektif Islam tidak 
hanya terbatas pada kerusakan fisik, tetapi juga mencakup penyimpangan moral 
yang menjadi akar degradasi ekologis. Sikap tamak, serakah, dan tidak 
proporsional dalam memanfaatkan alam berpotensi menimbulkan kerusakan 
lingkungan yang sukar dipulihkan. Sebagai jalan keluar, ajaran Islam menekankan 
prinsip keberlanjutan dengan mengedepankan keseimbangan, kesadaran ekologis, 
serta tanggung jawab kolektif dalam menjaga kelestarian alam. Kesadaran ekologis 
tersebut dipahami sebagai manifestasi pengabdian manusia kepada Tuhan, 
sebagaimana diuraikan secara mendalam dalam kajian filsafat agama modern. 
(Quddus, n.d., pp. 311–312) 

Eco-theology pada akhirnya memberikan paradigma baru dalam hukum dan 
etika lingkungan. Dalam konteks hukum Islam, konsep ini menjadi dasar 
pengembangan fiqh lingkungan. Para ulama kontemporer berusaha merumuskan 
fatwa yang relevan dengan isu-isu ekologis. Dengan demikian, eco-theology tidak 
hanya berhenti pada tataran konsep, tetapi berimplikasi praktis. Masyarakat 
didorong untuk memandang pelestarian lingkungan sebagai kewajiban 
keagamaan. Keterlibatan hukum, teologi, dan sains diperlukan untuk 
menyelesaikan masalah ekologis.  

Hadis ini juga memuat landasan esensial mengenai penjagaan dan 
pelestarian atas potensi alam yang menjadi unsur penting bagi keberlangsungan 
hidup manusia. Pemahaman tentang kesucian dalam ajaran Islam tidak semata 
berkaitan dengan dimensi material, tetapi turut merefleksikan keseimbangan etis 
dan spiritual dalam perilaku manusia terhadap lingkungannya. Tindakan 
destruktif terhadap alam, seperti pencemaran air, pembuangan limbah secara 
sembarangan, maupun eksploitasi hutan yang berlebihan, merupakan bentuk 
perilaku yang tidak sejalan dengan nilai-nilai Islam yang menegaskan pentingnya 
ihsan, yakni melakukan kebaikan secara menyeluruh dalam setiap aspek 
kehidupan. Melalui penghayatan dan pengamalan prinsip tersebut, umat Islam 
diharapkan mampu berkontribusi aktif dalam mewujudkan tatanan lingkungan 
yang bersih, berkelanjutan, dan selaras bagi keberlangsungan kehidupan generasi 
masa depan. 

Konsep eco-theology muncul sebagai kritik terhadap paradigma 
antroposentris. Akibatnya, eksploitasi sumber daya sering dianggap sah tanpa 
memperhatikan kelestariannya. Eco-theology menghadirkan pandangan alternatif 
dengan menekankan sakralitas ekosistem. Relasi manusia dengan alam perlu 
dipahami dalam kerangka teosentris. Literatur ekoteologi menegaskan pergeseran 
penting dari antroposentris menuju teosentris. (Januaripin, Kartimi, & Rahtikawati, 
2023, pp. 73–75) 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  10250 
 

Copyright; Hasnia, Abdul Rahman Sakka, Aisyah Kara 

Kaitan hukum dan ekologi terlihat jelas pada regulasi lingkungan hidup. 
Teologi memperkuatnya dengan memberikan dimensi etis dan spiritual. Oleh 
karena itu, pelanggaran hukum lingkungan juga dapat dipandang sebagai dosa. 
Sinergi ini menjadikan perlindungan lingkungan lebih bermakna. Regulasi tidak 
hanya berfungsi secara legal formal, tetapi juga memiliki makna teologis. 
Kepatuhan terhadap hukum didorong oleh iman. Hubungan teologi, hukum, dan 
ekologi merupakan landasan penting dalam membangun paradigma keberlanjutan.  

Teologi memberi arah normatif, hukum memberi perangkat regulatif, 
ekologi memberi kerangka empiris. Sinergi ini menempatkan manusia sebagai 
penjaga bumi yang bertanggung jawab. Amanah ekologis menegaskan bahwa 
manusia tidak bebas memperlakukan bumi sesuka hati. Tanggung jawab menjaga 
alam merupakan bentuk ketaatan kepada Allah. Setiap tindakan eksploitasi 
berlebihan dapat dianggap sebagai pengkhianatan terhadap amanah. Dalam tradisi 
Islam, pengkhianatan terhadap amanah digolongkan sebagai sifat munafik. 
Kesadaran ini memberikan legitimasi moral bagi upaya perlindungan lingkungan. 
Amanah ekologis melahirkan etika baru dalam hubungan manusia dengan alam.  
Amanah ekologis juga memiliki dimensi hukum. (Azzahra, 2022, pp. 1–15) 

Hukum Islam memberikan aturan tentang pemanfaatan sumber daya alam 
secara seimbang. Oleh karena itu, pemborosan, pencemaran, dan perusakan alam 
dipandang sebagai pelanggaran hukum syariah. Nilai amanah ekologis 
memperkuat hubungan antara teologi, hukum, dan ekologi. Konsep ini 
menegaskan bahwa pelestarian lingkungan bukan sekadar pilihan, tetapi kewajiban 
hukum. Amanah ekologis memperluas cakupan maqashid al-syari’ah. Hukum 
berfungsi sebagai instrumen untuk memastikan amanah itu dijalankan. Literatur 
fiqh lingkungan menjelaskan pentingnya kerangka hukum dalam menjaga amanah 
ekologis. (Nursi, 2022, pp. 1–10 

Hukum Islam menempatkan lingkungan sebagai bagian dari objek 
perlindungan syariat. Maqashid al-syari’ah menekankan perlindungan jiwa, akal, 
keturunan, harta, dan agama, yang dalam perkembangannya dapat diperluas 
menjadi perlindungan lingkungan. Tanpa lingkungan yang sehat, lima prinsip 
dasar syariah tersebut tidak dapat terwujud. Hukum Islam juga menekankan 
prinsip keadilan sebagai basis hubungan manusia dengan alam. Konsep al-‘adl 
tidak hanya berlaku pada manusia, tetapi juga pada seluruh ciptaan. Ketidakadilan 
ekologis dianggap sebagai bentuk kezaliman yang dilarang oleh syariat. Hukum 
Islam juga menerapkan asas amanah dalam mengelola alam. Manusia sebagai 
khalifah bukan pemilik mutlak bumi, melainkan pengelola yang wajib bertanggung 
jawab.  

Demikian halnya dalam hukum nasional Indonesia menempatkan 
lingkungan hidup sebagai bagian penting dari pembangunan berkelanjutan. 
Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan 
Lingkungan Hidup menjadi payung hukum utama. UU ini menekankan prinsip 
kehati-hatian, keadilan, dan partisipasi dalam pengelolaan lingkungan. Prinsip-
prinsip ini selaras dengan nilai ekoteologi Islam. Keadilan ekologis dalam UU 
Lingkungan Hidup memperkuat perlindungan generasi mendatang. Negara 
berkewajiban menjamin kelestarian lingkungan sebagai hak konstitusional warga. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  10251 
 

Copyright; Hasnia, Abdul Rahman Sakka, Aisyah Kara 

Hal ini diatur dalam Pasal 28H UUD 1945. (Undang-Undang Republik Indonesia 
Nomor 32 Tahun 2009, Pasal 1–3) 

Hukum nasional juga menganut prinsip sustainable development sebagai 
fondasi hukum lingkungan. Prinsip ini menekankan keseimbangan antara 
pembangunan ekonomi, sosial, dan kelestarian lingkungan. Instrumen hukum 
seperti Analisis Mengenai Dampak Lingkungan (AMDAL) wajib dipenuhi sebelum 
pembangunan dilakukan. Mekanisme ini mencerminkan kehati-hatian ekologis. 
Prinsip ini menunjukkan relevansi ekoteologi dalam hukum positif Indonesia. 

 
SIMPULAN 

Eco-theology dalam perspektif hadis menegaskan bahwa alam semesta 
adalah bagian dari amanah Ilahi yang harus dijaga dengan penuh tanggung jawab. 
Hadis-hadis Nabi memperlihatkan nilai-nilai ekologis yang mencakup tauhid, 
amanah, keadilan, dan dimensi ibadah, yang kesemuanya membentuk fondasi 
teologi lingkungan. Hadis-hadis yang mendorong pelestarian alam menunjukkan 
bahwa tindakan ekologis merupakan ibadah dan bernilai pahala, sehingga merawat 
lingkungan bukan sekadar kewajiban sosial tetapi juga kewajiban spiritual. 

Nilai-nilai eco-theology dalam hadis memiliki relevansi langsung terhadap 
hukum Islam, khususnya dalam maqashid al-syari’ah yang menuntut perlindungan 
kehidupan dan keberlanjutan ekosistem. Prinsip-prinsip tersebut juga menemukan 
relevansinya dalam hukum nasional, terutama dalam UU Lingkungan Hidup yang 
menekankan keadilan ekologis, keberlanjutan, partisipasi publik, dan perlindungan 
generasi mendatang. 

 
UCAPAN TERIMAKASIH 

Penulis menyampaikan terima kasih kepada semua pihak yang telah 
membantu dalam proses penyusunan artikel ini, khususnya kepada dosen 
pengampuh, rekan sejawat, serta pihak Universitas Islam Negeri Alauddin 
Makassar atas dukungan akademik dan fasilitas yang diberikan. Ucapan terima 
kasih juga disampaikan kepada para peneliti dan penulis terdahulu yang karya-
karyanya menjadi rujukan penting dalam kajian Eco-Theology dalam Perspektif 
Hadis: Relevansinya terhadap Etika dan Hukum Lingkungan. Dukungan dan 
kontribusi dari berbagai pihak tersebut menjadi bagian penting dalam 
terselesaikannya penelitian ini. Serta ucapan terimakasih pada Al-Zayn: Jurnal Ilmu 
Sosial & Hukum.  

 
DAFTAR RUJUKAN  
Abdul Quddus. (n.d.). Ecotheology Islam: Teologi konstruktif atasi krisis 

lingkungan. Jurnal PAI Fakultas Tarbiyah IAIN Mataram, 311–312. 
Ach. Syaiful Islam, Suhermanto Ja’far, & Ahmad Sunawari Long. (2024). Islam and 

eco-theology: Perspectives and strategies of Muhammadiyah in addressing 
the environmental crisis. Jurnal Filsafat, 1–20.  

Andini, R. (2021). Rekonstruksi makna Khalīfatullāh fī al-Ardh dalam al-Qur’an dan 
kontribusinya pada etika lingkungan. Maudhah, 63–79.  

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  10252 
 

Copyright; Hasnia, Abdul Rahman Sakka, Aisyah Kara 

Asmanto, E., Miftakhurrohmat, & Asmarawati, D. (2016). Dialektika spiritualitas 
ekologi (eco-spirituality). Kontekstualita, 31(1), 2–16.  

Elisah, Y. (n.d.). Ekologi dalam perspektif hadis [Skripsi, Universitas Islam Negeri 
(UIN) Syarif Hidayatullah Jakarta], 38.  

Teologi lingkungan [Disertasi, Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif Hidayatullah 
Jakarta], ix.  

Nursi, S. (2022). Kontribusi pemikiran tasawuf Said Nursi terhadap kesadaran 
ekologis. Theofani Journal, 1–10.  

Siti Azzahra. (2022). Peran Muslim dalam pelestarian lingkungan: Perspektif Islam. 
Thullab: Jurnal Studi Islam, 3(1), 1–15.  

Widiastuty, H., & Anwar, K. (2025). Ekoteologi Islam: Prinsip konservasi 
lingkungan dalam al-Qur’an dan hadits serta implikasinya terhadap 
kebijakan lingkungan kontemporer. Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi 
Islam, 11(1), 467–468.  

Januaripin, M., Kartimi, & Rahtikawati, Y. (2023). Membangun etika ekologi 
berbasis nilai-nilai Islam. Journal of Environmental Ethics, 73–75. 

Levina, E. Y., Kutuev, R. A., Balakhnina, L. V., Tumarov, K. B., Chudnovskiy, A. D., 
& Shagiev, В. V. (2016). The Structure of the Managerial System of Higher 
Education’s Development. International Journal Of Environmental & Science 
Education, 11(15), 8143–8153. 

Rachmat Syafe’i. (2000). Al-Hadis (Aqidah, Akhlak, Sosial, dan Hukum). Bandung: 
Pustaka Setia.  

Magnis Suseno, F. (1991). Etika sosial. Jakarta: Gramedia. Mujiono. (2001).  
Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan 

dan Pengelolaan Lingkungan Hidup. (2009). Lembaran Negara Republik 
Indonesia Tahun 2009, Pasal 1–3. 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

