
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  8051 
 

Copyright; Brilian Sabila Anjani Putri, Moch. Badrus Sholahidin 'Adnan, Amar Multazam, Baitur Rohman 

 
 

Status Pernikahan Dari Pasangan Yang Pindah Agama Setelah Menikah 
Menurut Maqashid Syariah 
 
Brilian Sabila Anjani Putri¹, Moch. Badrus Sholahidin 'Adnan², Amar Multazam³, 
Baitur Rohman⁴ 
Program Studi Hukum Keluarga Islam, Pascasarjana Universitas Islam Negeri Syekh Wasil Kediri 
Email Korespondensi:  brilianputri76092@gmail.com1, badrusadnan43@gmail.com2, 
amarmultazam451@gmail.com3, baitur@iainkediri.ac.id4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           

 

Article received: 15 September 2025, Review process: 25 September 2025 
Article Accepted: 10 Oktober 2025, Article published: 19 November 2025 

 
ABSTRACT  

Marriage disruption caused by religious conversion after marriage raises significant legal 
and Sharia issues that challenge family stability and the protection of lineage, requiring an 
in-depth analysis through the lens of maqashid shariah. This study aims to examine the 
marital status of couples in which one spouse converts to another religion by focusing on 
the protection of religion, life, intellect, lineage, and property as the core principles of 
maqashid shariah. Using a qualitative method with a normative legal approach and 
literature study, the research explores Qur’anic verses, hadiths, and scholarly opinions to 
understand the legal consequences of religious conversion after marriage. The results show 
that conversion disrupts spiritual balance, emotional harmony, and legal certainty within 
the family, potentially leading to mudarat that affects the rights of spouses and children. 
The findings imply that fasakh through the religious court can serve as a legitimate Sharia-
based solution to prevent greater harm while ensuring the protection of faith, mental well-
being, and lineage in accordance with Islamic legal objectives. 

Keywords: Marriage, Religious Conversion After Marriage, Maqashid Shariah 
 
ABSTRAK 

Perpindahan agama setelah pernikahan menimbulkan persoalan hukum dan syariah yang 
serius karena mengganggu stabilitas keluarga serta perlindungan keturunan, sehingga 
membutuhkan kajian mendalam melalui perspektif maqashid syariah. Penelitian ini 
bertujuan menganalisis status pernikahan pasangan yang salah satunya pindah agama 
dengan menitikberatkan pada perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta 
sebagai prinsip utama maqashid syariah. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan 
pendekatan hukum normatif melalui studi literatur terhadap ayat Al-Qur’an, hadis, dan 
pendapat ulama mengenai dampak hukum perpindahan agama setelah menikah. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa perpindahan agama dapat mengganggu keseimbangan 
spiritual, keharmonisan emosional, dan kepastian hukum dalam keluarga sehingga 
menimbulkan mudarat bagi pasangan maupun anak. Implikasi penelitian ini menegaskan 
bahwa fasakh melalui pengadilan agama dapat menjadi solusi syar’i untuk mencegah 
kerugian yang lebih besar serta memastikan perlindungan iman, kesejahteraan jiwa, dan 
keberlangsungan keturunan sesuai tujuan maqashid syariah. 

Kata Kunci: Nikah, Pindah Agama Setelah Menikah, Maqashid Syariah 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 3 Number 6, 2025  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v3i5.2461         

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:brilianputri76092@gmail.com
mailto:badrusadnan43@gmail.com
mailto:amarmultazam451@gmail.com
mailto:baitur@iainkediri.ac.id4
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v3i5.2461


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  8052 
 

Copyright; Brilian Sabila Anjani Putri, Moch. Badrus Sholahidin 'Adnan, Amar Multazam, Baitur Rohman 

PENDAHULUAN  
Pernikahan dalam Islam memiliki kedudukan istimewa sebagai ikatan 

sakral yang bertujuan untuk mewujudkan kebahagiaan lahir dan batin, menjaga 
keturunan yang sah, serta membentuk keluarga harmonis berdasarkan nilai-nilai 
agama. Selain itu, pernikahan juga menjadi salah satu bentuk ibadah yang 
mengikuti sunnah Rasulullah SAW, sebagaimana disebutkan oleh Prof. Wahbah 
Az-Zuhaili, yang menyatakan bahwa pernikahan dirancang untuk menciptakan 
ketenangan jiwa dan menjaga kehormatan pasangan (Az-Zuhaili, 1985).  Dalam Al-
Qur'an, QS. Al-Baqarah: 221 menggarisbawahi pentingnya pernikahan antara 
pasangan yang seiman, sehingga hubungan suami istri tetap berada dalam bingkai 
agama yang sama. 

Namun, situasi menjadi kompleks ketika salah satu pasangan memutuskan 
untuk berpindah agama setelah menikah. Hal ini tidak hanya menimbulkan 
tantangan hukum dan syariah, tetapi juga berdampak pada status hubungan, 
kesejahteraan keluarga, dan perlindungan terhadap anak-anak yang lahir dari 
pernikahan tersebut (Al-Shatibi, 2003). Dalam maqashid syariah, menjaga 
kesehatan mental dan kesejahteraan emosional keluarga merupakan aspek penting 
yang harus diprioritaskan. Jika pernikahan tidak lagi menciptakan lingkungan 
yang damai, dan bahkan menimbulkan konflik yang berkelanjutan, maka 
penyelesaian melalui jalur hukum dapat dipertimbangkan untuk menjaga 
kesejahteraan jiwa keluarga. Dalam kasus pasangan yang memilih untuk tetap satu 
rumah tanpa melakukan fasakh di pengadilan, maqashid syariah mendorong 
adanya pemikiran matang untuk meninjau keputusan ini (Al-Juwaini, 2004). Dari 
sudut pandang hukum Islam, tindakan fasakh bisa menjadi solusi untuk menjaga 
nilai-nilai maqashid syariah dan memberikan hak serta perlindungan kepada 
setiap individu, termasuk hak anak dalam mendapatkan pendidikan dan 
lingkungan keagamaan yang jelas. 

Maqashid syariah, sebagai tujuan utama dari syariah, menjadi panduan 
penting dalam menyikapi permasalahan ini. Prinsip maqashid syariah 
menekankan perlindungan terhadap lima aspek pokok kehidupan manusia, yaitu 
agama (hifzh al-din), jiwa (hifzh al-nafs), akal (hifzh al-‘aql), keturunan (hifzh al-
nasl), dan harta (hifzh al-mal). Dalam konteks pernikahan yang diwarnai oleh 
perpindahan agama, maqashid syariah menawarkan kerangka untuk mengevaluasi 
apakah hubungan tersebut dapat dilanjutkan atau harus dihentikan melalui jalur 
hukum. Melalui penerapan maqashid syariah, perlindungan terhadap keimanan 
pasangan Muslim, pembentukan akidah anak-anak, serta kesehatan mental dan 
emosional keluarga menjadi prioritas utama. Prinsip ini memastikan bahwa 
keputusan yang diambil tidak hanya sesuai dengan teks hukum, tetapi juga 
memperhatikan dampaknya terhadap kemaslahatan semua pihak yang terlibat. 
Dengan demikian, maqashid syariah menjadi landasan yang integral untuk 
menjaga harmoni keluarga sekaligus memelihara nilai-nilai agama dalam 
menghadapi tantangan perpindahan agama dalam pernikahan. 

Dengan mempertimbangkan kompleksitas yang ditimbulkan oleh 
perpindahan agama dalam konteks pernikahan, sangat penting untuk memahami 
implikasi hukum dan syariah yang berkaitan dengan maqashid syariah. Dalam 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  8053 
 

Copyright; Brilian Sabila Anjani Putri, Moch. Badrus Sholahidin 'Adnan, Amar Multazam, Baitur Rohman 

menghadapi tantangan ini, baik pasangan suami istri maupun keluarga yang 
terbentuk harus merenungkan dan mencari solusi yang tidak hanya melindungi 
keimanan dan keturunan, tetapi juga memastikan kesejahteraan mental dan 
emosional bagi semua pihak yang terlibat. Dengan demikian, upaya menjaga 
harmoni dalam keluarga harus menjadi prioritas, sambil tetap berpegang pada 
prinsip-prinsip syariah yang memberikan perlindungan dan keadilan. 

 
METODE  

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan 
kualitatif berdasarkan studi literatur, karena penelitian ini bersifat eksploratif dan 
fokus analisis pada prinsip maqashid syariah dalam konteks perpindahan agama 
setelah pernikahan. Jenis Penelitian Penelitian ini bersifat normatif, mengacu pada 
teks-teks hukum Islam, tafsir Al-Qur'an, hadis, dan pendapat ulama mengenai 
pernikahan dan perpindahan agama (Ibn Ashur, 2006). Penelitian ini fokus pada 
status pernikahan pasca-perpindahan agama. Mengidentifikasi ayat, hadis, dan 
pendapat ulama terkait mengacu pada prinsip maqashid syariah dengan kasus 
perpindahan agama, menarik dan memberikan rekomendasi berbasis maqashid 
syariah (Zaidan, 1998). 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Definisi dan Tujuan Maqashid Syariah  

Maqashid syariah merupakan prinsip fundamental dalam hukum Islam 
yang bertujuan untuk menciptakan kemaslahatan (kebaikan) dan menghindarkan 
kemudaratan (kerugian) dalam kehidupan manusia. Menurut Ibn Ashur, maqashid 
syariah didefinisikan sebagai tujuan dan hikmah yang ingin dicapai oleh syariat 
Islam dalam rangka mewujudkan kesejahteraan manusia secara menyeluruh, baik 
di dunia maupun akhirat. Tujuan utama maqashid syariah adalah menjaga 
keseimbangan kehidupan individu dan masyarakat, dengan tetap berlandaskan 
kepada nilai-nilai keadilan, kasih sayang, dan kebijaksanaan (Ibn Ashur, 1946).  
Maqashid syariah berfokus pada perlindungan terhadap lima aspek utama 
kehidupan manusia, yaitu: 

Pertama Menjaga Agama (Hifzh al-Din), tujuan utama syariah adalah 
menjaga keberlangsungan agama Islam, baik melalui pelaksanaan ibadah maupun 
perlindungan dari hal-hal yang mengancam akidah. Agama merupakan landasan 
yang memberikan arah bagi kehidupan manusia, sehingga setiap hukum Islam 
bertujuan untuk memperkuat keimanan dan ketakwaan kepada Allah (Al-Ghazali, 
1993). 

Kedua Menjaga Jiwa (Hifzh al-Nafs), syariah Islam sangat menekankan 
perlindungan terhadap kehidupan manusia. Aturan-aturan seperti larangan 
pembunuhan, kewajiban menjaga kesehatan, dan hukuman atas tindakan kriminal 
bertujuan untuk melindungi jiwa individu agar dapat hidup secara damai dan 
bermartabat (Al-Ghazali, 1981). 

Ketiga Menjaga Akal (Hifzh al-‘Aql), akal adalah anugerah Allah yang 
membedakan manusia dari makhluk lainnya. Islam memerintahkan umatnya 
untuk menjaga akal melalui pendidikan dan larangan terhadap hal-hal yang 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  8054 
 

Copyright; Brilian Sabila Anjani Putri, Moch. Badrus Sholahidin 'Adnan, Amar Multazam, Baitur Rohman 

merusak kemampuan berpikir, seperti konsumsi alkohol dan narkotika (al-
Jauziyyah, 1991). 

Keempat Menjaga Keturunan (Hifzh al-Nasl), keluarga merupakan unit 
dasar masyarakat, sehingga menjaga keturunan yang sah dan bermartabat adalah 
prioritas dalam syariah. Hukum-hukum tentang pernikahan, perceraian, dan 
pewarisan bertujuan untuk memastikan kelangsungan keturunan yang sehat secara 
moral dan spiritual (Ibn Ashur, 2006). 

Kelima Menjaga Harta (Hifzh al-Mal), islam memberikan perhatian besar 
terhadap perlindungan harta sebagai sumber kehidupan manusia. Syariah 
menetapkan hukum tentang hak milik, zakat, dan larangan riba untuk memastikan 
distribusi kekayaan yang adil dan keberkahan dalam penggunaannya (Al-Ghazali, 
1993). 

Menurut Abdul Karim Zaidan, perpindahan agama salah satu pasangan 
dapat membatalkan akad nikah karena pernikahan antaragama, khususnya dengan 
orang yang tidak beriman kepada Allah, dikhawatirkan membawa pengaruh 
buruk terhadap keimanan dan ketakwaan pasangan Muslim (Zaidan, 1992). 
Tantangan ini semakin kompleks apabila pasangan tersebut tetap tinggal bersama 
tanpa pembatalan pernikahan, karena status hubungan tersebut tidak sesuai 
dengan hukum syariah.  

Menurut Ibn Ashur, maqashid syariah menawarkan fleksibilitas dalam 
penerapan hukum syariah, sehingga setiap keputusan hukum tidak hanya 
berdasarkan teks, tetapi juga mempertimbangkan dampaknya terhadap 
kemaslahatan umat manusia (Ibn Ashur, 2006). Dalam kasus ini, maqashid syariah 
menjadi landasan untuk menentukan apakah hubungan pernikahan tersebut dapat 
dilanjutkan atau harus dihentikan melalui jalur hukum, dengan tetap memastikan 
perlindungan dan keadilan bagi semua pihak. 

Dalam konteks pernikahan yang melibatkan pasangan dari agama yang 
berbeda, maqashid syariah menjadi landasan penting untuk menentukan solusi 
yang adil dan maslahat. Ketika salah satu pasangan memutuskan untuk berpindah 
agama setelah menikah, prinsip hifzh al-din menuntut agar keimanan pasangan 
Muslim yang tetap dalam Islam dilindungi. Hal ini sesuai dengan QS. Al-Baqarah: 
221 yang melarang pernikahan dengan orang yang tidak seiman, karena 
dikhawatirkan dapat merusak akidah pasangan Muslim (Al-Mawardi, 1996). 

Selain itu, prinsip hifzh al-nasl menggarisbawahi pentingnya menjaga 
akidah anak-anak dari pernikahan tersebut. Anak-anak harus dibesarkan dalam 
lingkungan yang mendukung pembentukan identitas Islam yang kuat, sehingga 
konflik keagamaan dalam keluarga dapat diminimalkan (Zaidan, 1998). 

Prinsip hifzh al-nafs juga relevan, karena konflik antara pasangan yang 
berbeda agama dapat mengancam kesehatan mental dan emosional mereka serta 
anak-anaknya. Dalam situasi seperti ini, maqashid syariah memberikan fleksibilitas 
untuk mempertimbangkan pembatalan pernikahan melalui fasakh sebagai upaya 
menjaga kesejahteraan semua pihak yang terlibat (al-Jauziyyah, 1991). Dengan 
memahami maqashid syariah, solusi hukum Islam dapat dirumuskan secara lebih 
adil dan maslahat, tanpa mengabaikan perlindungan terhadap nilai-nilai agama, 
keharmonisan keluarga, dan kesejahteraan emosional semua pihak. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  8055 
 

Copyright; Brilian Sabila Anjani Putri, Moch. Badrus Sholahidin 'Adnan, Amar Multazam, Baitur Rohman 

Analisis Maqashid Syariah Terhadap Pasangan yang Pindah Agama 
Pernikahan dalam perspektif Islam bukan sekadar penyatuan dua individu, 

tetapi juga merupakan sarana untuk memperkokoh hubungan spiritual, menjaga 
agama, dan melindungi keturunan. Prinsip-prinsip maqashid syariah, yang 
mencakup hifzh ad-Diin (menjaga agama), hifzh al-Nasl (menjaga keturunan), dan 
hifzh al-Nafs (menjaga jiwa), menjadi landasan penting dalam membangun 
keluarga yang harmonis dan sesuai dengan ajaran Islam.  

Namun, ketika salah satu pasangan berpindah agama, berbagai implikasi 
muncul yang berpotensi mengganggu tujuan-tujuan tersebut, baik dalam hal 
kesucian hubungan pernikahan, pendidikan anak, maupun kesejahteraan jiwa 
kedua belah pihak. Kondisi ini dapat menyebabkan ketidakseimbangan dalam 
keluarga, menimbulkan konflik keyakinan, dan merusak fondasi spiritual yang 
seharusnya menjadi pilar utama dalam kehidupan berumah tangga. Dalam konteks 
ini, penting untuk mengevaluasi dampak perpindahan agama pasangan terhadap 
maqashid syariah, guna mencari solusi yang dapat meminimalkan kerugian dan 
menjaga kebaikan dalam kehidupan keluarga. 
 
Hifzh ad-Diin (menjaga agama) 

Prinsip pemeliharaan agama merupakan salah satu tujuan utama dalam 
Hukum Islam (maqashid syariah). Agama tidak hanya menjadi pedoman hidup 
individu, tetapi juga menjadi dasar yang memperkokoh hubungan dalam 
pernikahan. Ketika dua orang memutuskan untuk menikah, idealnya, pernikahan 
tersebut menjadi sarana untuk meningkatkan kualitas keimanan dan ketaatan 
kepada Allah. Hal ini sesuai dengan sabda Nabi, “Pernikahan adalah sunnahku, 
siapa yang tidak mengikuti sunnahku maka ia bukan bagian dari golonganku.” 
Pernyataan ini menegaskan bahwa pernikahan adalah jalan yang tidak hanya 
menyatukan dua insan, tetapi juga memperkuat pengamalan agama keduanya. 
Namun, ketika salah satu pasangan berpindah agama, hal ini berimplikasi 
langsung pada keimanan pasangan yang tetap berpegang pada Islam. Situasi ini 
dapat menimbulkan konflik spiritual dan emosional, karena pemeliharaan agama 
sebagai salah satu tujuan utama pernikahan menjadi terganggu. Dalam perspektif 
Islam, perpindahan agama dari salah satu pasangan dapat memengaruhi kesucian 
hubungan pernikahan, karena pernikahan yang sah harus didasari pada keimanan 
yang sama. Al-Qur'an, dalam Surat Al-Baqarah (2:221), mengingatkan agar umat 
Islam tidak menikahi orang-orang musyrik, karena nilai keimanan menjadi fondasi 
utama keluarga Islami (Hermanto, 2010). 

Implikasinya, perpindahan agama dapat membatalkan keberlanjutan 
pernikahan secara syar’i. Hal ini juga berdampak pada kedudukan anak, baik 
dalam hal identitas agama maupun pendidikan mereka. Anak-anak mungkin 
menghadapi kebingungan spiritual jika kedua orang tua berbeda agama, yang 
berpotensi memengaruhi perkembangan psikologis dan sosial mereka.  
 
Hifzh al-Nasl (menjaga keturunan)  

Dari sudut maqashid syariah, kondisi ini bertentangan dengan prinsip 
perlindungan keturunan (ḥifẓ al-nasl), karena konflik keyakinan dalam keluarga 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  8056 
 

Copyright; Brilian Sabila Anjani Putri, Moch. Badrus Sholahidin 'Adnan, Amar Multazam, Baitur Rohman 

dapat menghambat pembentukan lingkungan yang mendukung pertumbuhan 
spiritual anak. Oleh karena itu, perpindahan agama salah satu pasangan tidak 
hanya berimplikasi pada hubungan antar-pasangan, tetapi juga pada keberlanjutan 
tujuan utama pernikahan, yaitu menciptakan keluarga yang harmonis berdasarkan 
nilai-nilai agama. Dalam konteks ini, maqashid syariah dapat dijadikan landasan 
untuk mengevaluasi dan mencari solusi terhadap tantangan yang muncul, baik 
untuk menjaga integritas agama maupun melindungi hak dan kepentingan anak 
sebagai generasi penerus (Hilmiati & Yusrina, 2024). 
 
Hifzh al-Nafs (menjaga jiwa)  

Konsep pemeliharaan jiwa (ḥifẓ al-nafs) memiliki keterkaitan erat dengan 
konsep pemeliharaan agama (ḥifẓ al-dīn), karena keduanya saling mendukung 
dalam menjaga keseimbangan hidup manusia. Setiap individu dilahirkan dengan 
jiwa yang murni dan bebas dari pengaruh negatif. Dalam pernikahan, tujuan 
utamanya adalah menyatukan dua jiwa dalam ikatan suci, menciptakan harmoni, 
dan bersama-sama mencapai tujuan mulia dalam kehidupan berumah tangga. 
Namun, dalam konteks pernikahan beda agama, penyatuan jiwa ini menjadi sulit 
tercapai karena adanya perbedaan mendasar dalam keyakinan, ajaran, dan praktik 
agama yang dianut masing-masing pasangan. 

Perbedaan tersebut tidak hanya memunculkan ketidakseimbangan dalam 
hubungan, tetapi juga dapat menimbulkan konflik yang menghalangi tercapainya 
tujuan pernikahan, yaitu menciptakan keluarga yang sakinah, mawaddah, dan 
rahmah. Ketidaksepahaman ini sering kali memengaruhi kondisi jiwa kedua belah 
pihak, melemahkan hubungan spiritual mereka dengan Allah, dan meningkatkan 
risiko tergelincir ke dalam kondisi yang lebih jauh dari ajaran Islam, seperti 
murtad. Selain itu, perbedaan keyakinan dalam pernikahan juga dapat 
menimbulkan banyak mudarat, seperti pertentangan nilai dalam kehidupan sehari-
hari, ketegangan emosional, dan lemahnya fondasi spiritual keluarga. Dampak ini 
tidak hanya dirasakan oleh pasangan, tetapi juga memengaruhi anak-anak yang 
tumbuh di lingkungan yang penuh konflik dan kebingungan. Akibatnya, mudarat 
yang dihasilkan dari situasi ini jauh lebih besar dibandingkan manfaat yang 
mungkin didapatkan, sehingga melanggar prinsip maqashid syariah yang 
bertujuan untuk meminimalkan kerugian dan memaksimalkan kebaikan (Hilmiati 
& Yusrina, 2024). 

 
Hukum Islam Tentang Fasakh Pernikahan  

Secara bahasa, fasakh berasal dari kata Arab yang berarti "membatalkan," 
"menghapuskan," atau "memutuskan." Dalam konteks hukum Islam, fasakh 
merujuk pada pembatalan atau pembubaran akad nikah yang sah, yang dilakukan 
karena adanya cacat atau sebab-sebab tertentu yang menghalangi kelangsungan 
hubungan pernikahan sesuai dengan prinsip-prinsip syariat Islam. Secara umum, 
fasakh merupakan salah satu bentuk pemutusan ikatan pernikahan yang sah yang 
dapat dilakukan oleh pihak yang bersangkutan, baik oleh suami atau istri, dengan 
alasan yang sah menurut hukum Islam.  

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  8057 
 

Copyright; Brilian Sabila Anjani Putri, Moch. Badrus Sholahidin 'Adnan, Amar Multazam, Baitur Rohman 

Fasakh dapat diajukan oleh salah satu pihak dalam pernikahan (suami atau 
istri) ketika ditemukan adanya alasan yang sah yang menghalangi keberlanjutan 
hubungan pernikahan sesuai dengan ketentuan syariat. Beberapa alasan yang 
dapat dijadikan dasar untuk mengajukan fasakh meliputi ketidakmampuan salah 
satu pihak dalam memenuhi kewajiban sebagai pasangan, seperti 
ketidakmampuan memberi nafkah lahir dan batin, adanya cacat fisik atau mental 
yang menghalangi kelangsungan pernikahan, atau jika terdapat pelanggaran 
terhadap syarat-syarat yang disepakati dalam akad nikah yang tidak dapat 
dipenuhi oleh salah satu pihak. Selain itu, fasakh juga dapat diajukan jika terjadi 
ketidakmampuan atau pelanggaran serius, seperti kekerasan dalam rumah tangga 
atau perselisihan yang tidak dapat diselesaikan melalui cara-cara islami (Mursyid 
dkk, 2019). 

Fasakh berbeda dengan talak, meskipun keduanya adalah cara untuk 
memutuskan pernikahan. Perbedaan mendasar antara fasakh dan talak adalah 
bahwa talak adalah keputusan perceraian yang sepenuhnya berada dalam hak 
suami untuk mengajukannya, yang dapat dilakukan dengan satu atau lebih kali 
ucapan talak. Sebaliknya, fasakh merupakan keputusan hukum yang tidak dapat 
hanya dilakukan oleh salah satu pihak, melainkan harus diajukan ke pengadilan 
agama atau pihak berwenang yang berkompeten. Pengadilan atau hakim akan 
memeriksa bukti dan alasan yang diajukan untuk memastikan bahwa syarat dan 
ketentuan fasakh sesuai dengan prinsip syariat Islam.  

Salah satu aspek penting yang membedakan fasakh dengan talak adalah 
bahwa fasakh tidak memengaruhi jumlah talak yang dimiliki suami. Dalam 
pernikahan yang sah menurut syariat Islam, suami memiliki hak untuk 
mengucapkan talak hingga tiga kali, dan setiap kali talak dijatuhkan, maka status 
talak dihitung terpisah. Fasakh, yang biasanya terjadi karena alasan yang tidak 
dapat diselesaikan dalam pernikahan, tetap tidak mengurangi atau menghapus hak 
talak yang dimiliki suami dalam pernikahan tersebut. Dengan demikian, meskipun 
pernikahan dibatalkan melalui fasakh, suami tetap dapat memberikan talak sesuai 
dengan hak yang dimilikinya, yang akan dihitung terpisah dari fasakh yang 
diajukan. Dengan prosedur yang lebih formal dan dilibatkan oleh pihak 
pengadilan, fasakh memberikan ruang bagi pasangan untuk menyelesaikan 
masalah yang tidak dapat lagi diselesaikan secara langsung antara suami dan istri, 
serta memberikan dasar hukum yang jelas tentang pembatalan pernikahan 
berdasarkan syariat.(Mursyid dkk, 2019)  

Prosedur fasakh bervariasi tergantung pada mazhab yang dianut, tetapi 
secara umum mencakup beberapa tahapan utama. Pertama, alasan fasakh harus 
jelas dan sah menurut syariat. Beberapa alasan yang dapat dijadikan dasar meliputi 
cacat fisik atau mental pada salah satu pasangan yang menghalangi hubungan 
suami istri; ketiadaan nafkah, baik lahir maupun batin, akibat ketidakmampuan 
atau kelalaian suami; perbedaan agama, misalnya salah satu pasangan murtad atau 
berpindah agama; penipuan atau pelanggaran syarat akad nikah, seperti 
menyembunyikan cacat yang signifikan sebelum pernikahan; serta adanya 
kekerasan atau penganiayaan dalam rumah tangga. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  8058 
 

Copyright; Brilian Sabila Anjani Putri, Moch. Badrus Sholahidin 'Adnan, Amar Multazam, Baitur Rohman 

Kedua, pengajuan fasakh kepada qadhi atau pengadilan syariah dilakukan 
untuk memperoleh keputusan hukum yang sah. Pihak yang mengajukan harus 
menyertakan bukti-bukti dan menghadirkan saksi untuk mendukung alasan 
pembatalan pernikahan. Hakim kemudian akan memeriksa semua keterangan dan 
memastikan bahwa syarat-syarat fasakh terpenuhi menurut hukum Islam. 

Ketiga, setelah pemeriksaan selesai, putusan hakim akan menentukan sah 
atau tidaknya pembatalan pernikahan. Jika hakim memutuskan bahwa alasan 
fasakh sesuai dengan ketentuan syariat, maka pernikahan dinyatakan batal. 
Keputusan ini bersifat final dan tidak dapat dicabut kembali. 

Fasakh memiliki peran penting dalam hukum Islam sebagai mekanisme 
untuk menyelesaikan pernikahan yang tidak lagi sesuai dengan prinsip-prinsip 
syariat (Fauzi et al., 2023). Salah satu kepentingan utamanya adalah melindungi 
hak pasangan, baik suami maupun istri, dari ketidakadilan dalam pernikahan, 
seperti ketiadaan nafkah, kekerasan, atau penganiayaan. Selain itu, fasakh juga 
berfungsi untuk memastikan kepatuhan terhadap syariat, terutama dalam kasus 
pernikahan yang bertentangan dengan ajaran Islam, seperti pernikahan beda 
agama. Dengan adanya fasakh, keutuhan akidah dan keimanan dapat tetap terjaga. 
Di samping itu, fasakh juga mencegah terjadinya mudarat yang lebih besar dengan 
memberikan jalan keluar bagi pasangan yang terus-menerus mengalami konflik, 
sehingga mereka memiliki kesempatan untuk memulai kehidupan baru yang lebih 
baik dan selaras dengan nilai-nilai Islam. 

Apabila pasangan yang seharusnya melakukan fasakh tetap hidup bersama 
tanpa pembatalan secara syar’i, maka hal tersebut dapat menimbulkan berbagai 
dampak hukum yang serius dalam perspektif Islam. Pertama, status pernikahan 
menjadi tidak sah, terutama apabila salah satu pihak telah melanggar syarat sahnya 
pernikahan, seperti berpindah agama. Dalam keadaan demikian, hubungan yang 
terus berlanjut dianggap tidak sah dan dapat digolongkan sebagai perbuatan zina. 
Kedua, anak yang dilahirkan dari hubungan tersebut dapat dianggap tidak sah 
secara syariat, sehingga berimplikasi pada status nasab dan hak warisan yang tidak 
diakui menurut hukum Islam. Ketiga, kehidupan rumah tangga tersebut tidak 
diberkahi, karena dilakukan di luar ketentuan syariat. Akibatnya, pasangan bisa 
kehilangan ketenangan batin, jauh dari rahmat Allah, serta menghadapi konflik 
batin maupun sosial. Keempat, sanksi sosial dan agama juga dapat muncul, di 
mana pasangan yang tetap hidup bersama tanpa status pernikahan yang sah 
berpotensi menerima stigma atau penolakan dari masyarakat Muslim, karena 
dianggap melanggar prinsip-prinsip ajaran Islam. 

 
Implikasi Pasangan Yang Pindah Agama Setelah Menikah Menurut Maqashid 
Syariah 

Pasangan yang berpindah agama dalam pernikahan menghadapi berbagai 
implikasi, baik dalam aspek spiritual, emosional, maupun hukum. Dalam 
perspektif maqashid syariah, tujuan utama pernikahan adalah menciptakan 
kehidupan yang sakinah, mawaddah, dan rahmah, di mana pasangan saling 
mendukung dalam kehidupan agama, emosional, dan fisik. Ketika salah satu 
pasangan memutuskan untuk berpindah agama, hal ini mengancam keseimbangan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  8059 
 

Copyright; Brilian Sabila Anjani Putri, Moch. Badrus Sholahidin 'Adnan, Amar Multazam, Baitur Rohman 

spiritual dalam rumah tangga karena prinsip ḥifẓ al-dīn (pemeliharaan agama) 
menjadi terganggu. Pemeliharaan agama adalah hal yang sangat fundamental 
dalam pernikahan, dan ketika perbedaan agama muncul, maka tujuan untuk 
mencapai kehidupan yang harmonis dan berlandaskan pada agama menjadi sulit 
tercapai.  

Implikasi praktis dari situasi ini adalah terjadinya ketegangan dan potensi 
gangguan pada kesehatan mental dan emosional pasangan dan anak-anak. 
Pasangan yang tetap berpegang pada Islam mungkin merasa terancam secara 
spiritual, sementara anak-anak dapat mengalami kebingungan terkait identitas 
agama mereka. Di sisi lain, jika pasangan tetap bersama meski ada perbedaan 
agama yang substansial, masalah hukum dapat muncul, terutama terkait dengan 
sahnya pernikahan, status nasab anak, serta hak-hak pewarisan dan pengasuhan 
anak. Dalam hal ini, peran pengadilan agama menjadi sangat penting untuk 
mengadili status pernikahan dan memberi solusi yang adil berdasarkan prinsip 
maqashid syariah, termasuk untuk memastikan hak-hak anak dan 
keberlangsungan pernikahan sesuai dengan syariat.  

Berdasarkan maqashid syariah, solusi yang berbasis pada pemeliharaan 
agama dan keharmonisan rumah tangga perlu dijalankan. Salah satunya adalah 
dengan menjaga pemeliharaan agama pasangan yang tetap dalam Islam melalui 
dialog terbuka dan konseling agama. Jika perbedaan agama tidak dapat 
diselesaikan, langkah seperti fasakh melalui pengadilan agama bisa 
dipertimbangkan untuk menghindari mudarat yang lebih besar. Selain itu, menjaga 
keharmonisan keluarga dapat dilakukan dengan memberikan pendidikan agama 
yang bijaksana untuk anak, serta menghindari konflik yang bisa merusak 
hubungan dalam keluarga. Pengadilan agama memiliki peran penting dalam 
memberikan keputusan yang sah terkait status pernikahan, hak asuh anak, serta 
menyelesaikan sengketa yang timbul akibat perbedaan agama dalam keluarga.  

Dengan demikian, penting bagi pasangan yang mengalami perbedaan 
agama untuk mencari solusi yang tidak hanya berdasarkan hukum, tetapi juga 
memperhatikan maqashid syariah yang bertujuan untuk melindungi agama, jiwa, 
keturunan, dan kesejahteraan mental seluruh anggota keluarga. Peran pengadilan 
agama sebagai lembaga yang memiliki kewenangan dalam hal ini sangat krusial 
untuk memastikan agar keputusan yang diambil sesuai dengan prinsip syariat dan 
membawa kemaslahatan bagi semua pihak yang terlibat. 
 
SIMPULAN  

Pernikahan dalam perspektif Islam tidak hanya menggabungkan dua 
individu, tetapi juga berfungsi sebagai sarana untuk memperkokoh hubungan 
spiritual, menjaga agama, dan melindungi keturunan. Prinsip maqashid syariah 
hifzh ad-Diin (menjaga agama), hifzh al-Nasl (menjaga keturunan), dan hifzh al-
Nafs (menjaga jiwa) merupakan landasan utama dalam membangun keluarga yang 
harmonis dan sesuai dengan ajaran Islam. Ketika salah satu pasangan berpindah 
agama, berbagai dampak muncul yang dapat mengganggu keseimbangan spiritual, 
emosional, dan hukum dalam keluarga. Hal ini bisa menciptakan ketegangan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Number 6, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  8060 
 

Copyright; Brilian Sabila Anjani Putri, Moch. Badrus Sholahidin 'Adnan, Amar Multazam, Baitur Rohman 

dalam hubungan, membingungkan anak-anak terkait identitas agama mereka, 
serta merusak pondasi spiritual pernikahan.  

Dalam hal ini, penting untuk mempertimbangkan hukum Islam, khususnya 
dalam aspek fasakh pernikahan, yang memungkinkan pembatalan pernikahan jika 
terjadi pelanggaran prinsip-prinsip syariah, termasuk perbedaan agama yang 
mendalam. Fasakh, yang memerlukan keputusan pengadilan agama, bertujuan 
untuk melindungi hak-hak pasangan, menjaga kepatuhan terhadap syariat, dan 
menghindari mudarat yang lebih besar. Jika pernikahan tidak dibatalkan, dapat 
terjadi masalah hukum terkait status pernikahan, hak asuh anak, dan kewarisan. 
Berdasarkan maqashid syariah, solusi yang berfokus pada pemeliharaan agama 
dan kesejahteraan keluarga sangat penting. Dialog terbuka dan konseling agama 
dapat menjadi langkah awal untuk menjaga keharmonisan, namun jika tidak 
memungkinkan, fasakh melalui pengadilan agama dapat menjadi solusi yang sah 
untuk menghindari kerugian lebih lanjut. Pengadilan agama memiliki peran 
krusial dalam memberikan keputusan yang adil dan sesuai dengan prinsip-prinsip 
syariat, menjaga kesejahteraan jiwa, keturunan, dan agama seluruh anggota 
keluarga. 

 
DAFTAR RUJUKAN 
Al-Ghazali. (1981). Ihya Ulumuddin. Dar al-Kutub. 
Al-Ghazali. (1993). Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usul. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
al-Jauziyyah, I. Q. (1991). I‘lam al-Muwaqqi‘in. Dar al-Jil. 
Al-Juwaini, A. al-M. (2004). Ghayat al-Amal fi Ilm al-Usul. Dar al-Salam. 
Al-Mawardi. (1996). Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 
Al-Shatibi, A. I. (2003). Al-Muwafaqat fi Usul al-Shariah. Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 
Az-Zuhaili, W. (1985). Al-Fiqh Al-Islami wa Adillatuhu. Dar Al-Fikr. 
Fauzi, A., Gemilang, K. M., & Indrajaya, D. T. (2023). Analisis Nikah Beda Agama 

Dalam Perspektif Maqashid Syari’ah. Madania: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 
13(1). 

Hermanto, R. D. (2010). Analisis Putusan MK No.46/PUU-VIII/2010 Tentang 
Status Anak Hasil Nikah Siri Perspektif Maqasid Syariah Imam Al-Syatibi. 
Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, 6(46). 

Hilmiati, A., & Yusrina, K. (2024). Dampak Putusan Mahkamah Konstitusi No. 
46/PUU-VIII/2010 terhadap Hukum Perkawinan di Indonesia. Mawaddah: 
Jurnal Hukum Keluarga Islam, 1(1). 

Ibn Ashur, M. T. (1946). Maqasid al-Shari’ah al-Islamiyyah. Al-Dar al-Tunisiyyah. 
Ibn Ashur, M. T. (2006). Maqashid al-Shari’ah al-Islamiyah. Dar al-Salam. 
Mursyid dkk, D. (2019). Fasakh Nikah Dalam Teori Maslahah Imam Al-Ghazali. 

El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, 2(1). 
Zaidan, A. K. (1992). Al-Mufassal fi Ahkam al-Mar’ah wa al-Bayt al-Muslim fi al-

Syari’ah al-Islamiyah. Muassasah Al-Risalah. 
Zaidan, A. K. (1998). Al-Mufassal fi Ahkam al-Mar’ah wa al-Bait al-Muslim. 

Muassasah Al-Risalah. 
 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

