Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
L https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
3 Volume 3 Nomor 4, 2025

M DOI: https:/ /doi.org/10.61104/alz.v3i4.1993

Ritus Mulang Ayik Pada Etnik Rejang Di Desa Kota Agung
Kabupaten Kepahiang Provinsi Bengkulu

Angel Lara Octavial, Vebbi Andra?, Heny Friantary3
Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno Bengkulu, Indonesia'-3
Email Korespondensi: angellaraoctavia@gmail.com, vebbiandra@yahoo.com,
“henyfriantary@mail.uinfasbengkulu.ac.id

Article received: 01 Juli 2025, Review process: 16 Juli 2025
Article Accepted: 03 September 2025, Article published: 09 September 2025

ABSTRACT

This study examines the mulang ayik rite of the Rejang ethnic group in Kota Agung Village,
Bermani Ilir District, Kepahiang Regency, Bengkulu Province. This rite is a traditional
procession of bathing a 40-day-old baby that is full of symbols and meanings, reflecting the
gratitude, prayers, and hopes of parents to God that the child grows up healthy, devout, has
a positive character, and becomes the pride of the family. The study aims to describe the form,
meaning, and symbolic function of the mulang ayik procession. The method used is
descriptive qualitative with interview, observation, and documentation techniques. The
results of the study indicate the presence of 20 types of traditional equipment such as slo,
hikmah mageh bayi, pacuh, kebaya bep, and others, each of which contains religious, social,
and cultural symbols. The procession consists of an initial stage (reporting and preparation),
the main stage (bathing the baby in a river or special place), and the final stage (prayer of
thanksgiving and eating together). Functionally, this rite fulfills biological, social, and
symbolic religious needs, while strengthening solidarity and maintaining Rejang cultural
identity. This research emphasizes the importance of preserving mulang ayik as a local
cultural heritage that is threatened by the current of modernization.

Keywords: Symbolic Form, Symbolic Meaning, Symbolic Function, Mulang Ayik Ritual,
Rejang Ethnic Group

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji ritus mulang ayik pada etnik Rejang di Desa Kota Agung,
Kecamatan Bermani Ilir, Kabupaten Kepahiang, Provinsi Bengkulu. Ritus ini merupakan
prosesi adat pemandian bayi berusia 40 hari yang sarat simbol dan makna, mencerminkan
rasa syukur, doa, serta harapan orang tua kepada Tuhan agar anak tumbuh sehat, taat
agama, berkarakter positif, dan menjadi kebanggaan keluarga. Penelitian bertujuan
mendeskripsikan bentuk, makna, dan fungsi simbolik dalam prosesi mulang ayik. Metode
yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan teknik wawancara, observasi, dan
dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan adanya 20 jenis perlengkapan adat seperti slo,
hikmah mageh bayi, pacuh, kebaya bep, dan lainnya, yang masing-masing mengandung
simbol religius, sosial, dan kultural. Prosesi terdiri dari tahap awal (pelaporan dan
persiapan), tahap inti (pemandian bayi di sungai atau tempat khusus), dan tahap akhir (doa
syukur serta makan bersama). Secara fungsional, ritus ini memenuhi kebutuhan biologis,
sosial, dan simbolik keagamaan, sekaliqus mempererat solidaritas dan mempertahankan
identitas budaya Rejang. Penelitian ini menegaskan pentingnya pelestarian mulang ayik
sebagai warisan budaya lokal yang terancam oleh arus modernisasi.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4399

Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:angellaraoctavia@gmail.com
mailto:vebbiandra@yahoo.com
mailto:henyfriantary@mail.uinfasbengkulu.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v3i4.1993

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 3 Nomor 4, 2025

Kata Kunci: Bentuk Simbolik, Makna Simbolik, Fungsi Simbolik, Ritus Mulang Ayik,
Etnik Rejang

PENDAHULUAN

Tradisi merupakan salah satu warisan budaya yang memiliki peran penting
dalam kehidupan masyarakat. Secara etimologis, istilah tradisi berasal dari bahasa
Latin tradition yang berarti kebiasaan atau warisan. Van Reusen (dalam Rofiq,
2019)) menjelaskan bahwa tradisi adalah peninggalan atau aturan yang diwariskan,
mencakup adat istiadat dan norma, sedangkan Soerjono Soekanto (dalam (Rofiq,
2019a)) menyatakan bahwa tradisi merupakan suatu kegiatan yang dilaksanakan
terus-menerus oleh kelompok masyarakat secara langgeng. Shils (dalam (Rofiq,
2019a) menambahkan bahwa tradisi merupakan sesuatu yang diwariskan dari masa
lalu ke masa kini, dengan ruang lingkup yang dapat dibatasi. Dari pandangan
tersebut dapat disimpulkan bahwa tradisi adalah sesuatu yang diwariskan
antargenerasi dan dipertahankan eksistensinya dengan tetap menyesuaikan
perkembangan zaman.

Ritus merupakan salah satu wujud tradisi yang memiliki tata cara khusus
dalam pelaksanaannya. Hornby dalam (Maknun & Syarifah, 2023) mengartikan
ritus sebagai perilaku atau upacara yang terkait pelayanan keagamaan, sedangkan
Emile Durkheim dalam (Maknun & Syarifah, 2023) memandangnya sebagai aturan
pelaksanaan tindakan yang harus dilakukan di hadapan objek yang dianggap suci.
Ulya dalam (Maknun & Syarifah, 2023) menegaskan bahwa ritus mencakup bentuk
pengabdian, penyembahan, ketundukan, dan perwujudan rasa syukur sebagai
realisasi ajaran agama. Dengan demikian, ritus dapat dimaknai sebagai upacara
sakral dengan aturan dan tata cara tertentu yang mencerminkan ajaran keagamaan
sekaligus menguatkan ikatan sosial dan spiritual masyarakat.

Provinsi Bengkulu memiliki beragam tradisi dan budaya lokal, termasuk
tradisi etnik Rejang yang tersebar di Kabupaten Kepahiang, Rejang Lebong, Lebong,
dan sebagian Bengkulu Utara. Etnik Rejang dikenal dengan ragam ritus, mulai dari
kelahiran hingga kematian. Salah satu ritus yang khas adalah mulang ayik, prosesi
pemandian bayi berusia 40 hari sebagai wujud syukur dan doa perlindungan
kepada Sang Pencipta. Ritus ini diawali dengan pemberitahuan kepada Kepala
Desa, Kepala Adat, dan Dukun Pemandi, dilanjutkan persiapan perlengkapan
simbolik. Prosesi berlangsung di rumah dan tempat pemandian yang telah
ditentukan, dengan tahapan penuh makna seperti pembalutan kain hitam, doa, dan
mantra yang menyimbolkan harapan akan kesehatan dan keselamatan bayi.
(Harnika, 2022)

Pelaksanaan ritus mulang ayik melibatkan partisipasi masyarakat sebagai
bentuk gotong royong dan solidaritas sosial. Simbol-simbol yang digunakan, seperti
slo, hikmah mageh bayi, pacuh, dan berbagai perlengkapan lainnya, memiliki
makna khusus yang mencerminkan rasa syukur, harapan kebaikan, dan
perlindungan bagi bayi (Widianto, 2022). Menurut Geertz dalam (Sunartin et al.,
2020), ritus merupakan tindakan simbolis yang sarat makna, di mana simbol tidak
hanya mewakili sesuatu tetapi juga membentuk dan memengaruhi tindakan sosial.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4400

Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 3 Nomor 4, 2025

Dalam konteks mulang ayik, setiap tahapan dan perlengkapan berfungsi sebagai
sarana komunikasi simbolik antara manusia, alam, dan Tuhan.

Namun, keberlangsungan ritus ini menghadapi tantangan akibat globalisasi,
modernisasi, dan menurunnya minat generasi muda. Pergeseran nilai, minimnya
dokumentasi, serta berkurangnya pelaku tradisi mengancam kelestariannya. Jika
tidak dilakukan upaya pelestarian, dikhawatirkan ritus mulang ayik akan
mengalami kepunahan seperti tradisi lokal lainnya. Oleh karena itu, penelitian ini
penting untuk mengkaji bentuk, makna, dan fungsi simbolik ritus mulang ayik
sebagai bagian dari identitas budaya Rejang, sekaligus mendokumentasikannya
agar dapat diwariskan.(Moa & Nuwa, 2022)

Rumusan masalah penelitian ini meliputi: (1) Bagaimana bentuk dan makna
simbolik ritus mulang ayik di Desa Kota Agung Kabupaten Kepahiang Provinsi
Bengkulu? (2) Bagaimana fungsi simbolik ritus tersebut bagi masyarakat setempat?
Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahui bentuk, makna, dan fungsi
simbolik ritus mulang ayik. Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat teoretis
berupa kontribusi pada kajian budaya dan pelestarian tradisi, serta manfaat praktis
bagi peneliti sebagai sarana penerapan ilmu dan bagi pembaca sebagai referensi dan
bahan kajian lanjutan.

Definisi istilah yang digunakan antara lain: (1) Ritus mulang ayik adalah
tradisi khas etnik Rejang berupa pemandian bayi berusia 40 hari yang disertai doa
dan simbol perlindungan; (2) Etnik Rejang adalah suku asli Bengkulu yang
mendiami wilayah pedalaman dengan sistem kekerabatan patrilineal dan bahasa
Rejang; (3) Desa Kota Agung adalah desa di Kecamatan Bermani Ilir, Kabupaten
Kepahiang, yang mayoritas penduduknya berasal dari etnik Rejang.

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat deskriptif mengenai
prosesi adat, tetapi juga analitis terhadap simbolisme yang terkandung di
dalamnya. Menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, data diperoleh melalui
observasi, wawancara, dan dokumentasi. Kajian dilakukan dengan merujuk pada
teori fungsionalisme Bronislaw Malinowski yang memandang setiap unsur
kebudayaan memiliki fungsi memenuhi kebutuhan biologis, sosial, dan simbolik
masyarakat. Penelitian ini diharapkan menjadi dokumentasi ilmiah sekaligus
langkah nyata dalam pelestarian ritus mulang ayik sebagai kekayaan budaya
Bengkulu.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
deskriptif. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan memahami
fenomena secara mendalam melalui deskripsi kata-kata, bukan angka, sebagaimana
dijelaskan oleh (Moleong, 2017) bahwa penelitian kualitatif menghasilkan data
deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku yang
diamati. Metode deskriptif digunakan untuk menggambarkan secara sistematis
bentuk simbolik, makna simbolik, dan fungsi simbolik ritus mulang ayik pada
masyarakat Etnik Rejang di Desa Kota Agung.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4401

Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 3 Nomor 4, 2025

1. Kehadiran Peneliti

Dalam penelitian kualitatif, peneliti merupakan instrumen utama yang
terlibat langsung dalam pengumpulan, pengolahan, dan analisis data (Sugiyono,
2019). Peneliti hadir di lokasi penelitian untuk melakukan observasi, wawancara,
dan dokumentasi. Peran ini penting agar peneliti dapat menangkap makna yang
terkandung dalam ritus secara utuh melalui interaksi langsung dengan subjek
penelitian.

2. Lokasi Penelitian

Lokasi penelitian adalah Desa Kota Agung, Kecamatan Bermani Ilir,
Kabupaten Kepahiang, Provinsi Bengkulu. Pemilihan lokasi ini didasarkan pada
masih adanya praktik ritus mulang ayik yang relatif lestari di tengah arus
modernisasi, serta dukungan masyarakat dalam memberikan informasi terkait adat
istiadat yang diteliti.

3. Sumber Data

Sumber data terdiri dari:
1. Data primer

Data ini diperoleh dari wawancara mendalam dengan narasumber seperti
Kepala Adat, Dukun Pemandi, orang tua bayi yang melaksanakan ritus, dan tokoh
masyarakat.
2. Data sekunder

Data ini diperoleh dari dokumen desa, catatan adat, buku, jurnal, dan foto
yang relevan dengan ritus mulang ayik. (Nurhayati & Sugiharto, 2019)

4. Prosedur Pengumpulan Data

Data dikumpulkan melalui tiga teknik utama:
1.  Observasi

Observasi dilakukan untuk mengamati langsung prosesi mulang ayik,
perlengkapan yang digunakan, dan interaksi sosial selama pelaksanaan ritus
(Spradley, 2016).
2. Wawancara

Wawancara ini menggunakan format wawancara semi-terstruktur untuk
memperoleh informasi yang mendalam dan fleksibel (Moleong, 2018).
3. Dokumentasi

Mengumpulkan bukti fisik berupa foto, video, dan catatan tertulis terkait
pelaksanaan ritus.

5. Analisis Data

Analisis data menggunakan model interaktif dari (Miles & Huberman, 2014)
yang meliputi tiga tahap: reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan/verifikasi. Proses ini dilakukan secara simultan sejak pengumpulan
data dimulai hingga tahap akhir penelitian.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4402

Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 3 Nomor 4, 2025

6. Pengecekan Keabsahan Data

Untuk menjamin validitas data, digunakan teknik triangulasi sumber dan
teknik. Triangulasi sumber dilakukan dengan membandingkan data dari berbagai
narasumber, sedangkan triangulasi teknik dilakukan dengan memadukan hasil
wawancara, observasi, dan dokumentasi (Sugiyono, 2019).

7. Tahap-Tahap Penelitian
Penelitian ini dilaksanakan melalui beberapa tahap:
1.  Pra-lapangan
Penyusunan proposal, pengurusan izin penelitian, dan persiapan instrumen.
2. Pekerjaan lapangan
Pengumpulan data di lokasi penelitian melalui observasi, wawancara, dan
dokumentasi.
3. Analisis data
Mengorganisasi, mengkategorisasi, dan menafsirkan data yang telah
diperoleh.
4.  Penyusunan laporan
Penulisan hasil penelitian secara sistematis sesuai kaidah ilmiah.
Dengan metode ini, diharapkan penelitian mampu memberikan gambaran
utuh mengenai bentuk, makna, dan fungsi simbolik ritus mulang ayik, sekaligus
berkontribusi pada upaya pelestarian budaya lokal Rejang.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Gambaran Umum Lokasi Penelitian

Desa Kota Agung merupakan salah satu desa di Kecamatan Bermani Ilir,
Kabupaten Kepahiang, Provinsi Bengkulu. Desa ini memiliki sejarah panjang
sebagai pusat permukiman masyarakat etnik Rejang. Berdasarkan informasi dari
Kepala Desa dan dokumen sejarah desa, nama “Kota Agung” berasal dari istilah
lokal yang merujuk pada “permukiman besar” yang menjadi pusat kegiatan sosial,
ekonomi, dan budaya. Sebelum terbentuknya pemerintahan desa secara
administratif, wilayah ini telah menjadi tempat tinggal masyarakat Rejang dengan
adat istiadat yang kuat, termasuk pelaksanaan berbagai ritus tradisional seperti
mulang ayik.

Hasil pendataan desa menunjukkan bahwa mayoritas penduduk Desa Kota
Agung adalah etnik Rejang dengan jumlah penduduk +1.250 jiwa yang tersebar di
beberapa dusun. Struktur masyarakat bersifat homogen secara etnis, tetapi memiliki
keragaman dalam pekerjaan, mulai dari petani kopi, petani padi, hingga pedagang
lokal. Tingkat pendidikan masyarakat bervariasi, dengan sebagian besar lulusan
sekolah menengah dan sebagian kecil menempuh pendidikan tinggi.

Pemerintahan desa dipimpin oleh Kepala Desa dibantu perangkat desa,
Kepala Dusun, dan Badan Permusyawaratan Desa (BPD). Selain itu, terdapat
struktur adat yang dipimpin oleh Kepala Adat dan didukung oleh tokoh adat
lainnya. Kedua sistem ini (pemerintahan formal dan adat) bekerja secara paralel dan
saling mendukung, terutama dalam penyelenggaraan kegiatan adat seperti mulang
ayik. (Arifin, 2022)

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4403

Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 3 Nomor 4, 2025

Bentuk Simbolik Ritus Mulang Ayik
Pelaksanaan mulang ayik di Desa Kota Agung memiliki struktur prosesi
yang terbagi menjadi tiga tahap: tahap awal, tahap inti, dan tahap akhir.

1. Tahap Awal

Tahap ini dimulai ketika orang tua bayi berusia mendekati 40 hari
menyampaikan niat melaksanakan mulang ayik kepada Kepala Desa, Kepala
Adat, dan Dukun Pemandi. Proses perizinan ini merupakan bentuk
penghormatan terhadap otoritas desa dan adat. Kepala Adat kemudian memberi
petunjuk mengenai perlengkapan yang harus disiapkan, seperti pei, kebaya bep,
tekuluk uleu, kain panjang, serta peralatan simbolis lainnya.
2. Tahap Inti

Tahap inti dilakukan di rumah keluarga bayi, kemudian dilanjutkan menuju
tempat pemandian (biasanya sungai). Dukun Pemandi menggendong bayi sambil
membalutnya dengan kain hitam sebelum dimandikan, simbol perlindungan dari
gangguan roh jahat. Di sungai, bayi dimandikan dengan air yang telah diberi
mantra, lalu dibawa kembali ke rumah. Seluruh prosesi diiringi doa dan syair adat
yang memohon kesehatan, keselamatan, dan keberuntungan bagi bayi.
3.  Tahap Akhir

Setelah kembali ke rumah, dilakukan prosesi penyerahan bayi dari Dukun
Pemandi kepada orang tua, melambangkan selesainya tanggung jawab dukun
dalam prosesi. Dilanjutkan dengan doa syukuran dan makan bersama sebagai
ungkapan terima kasih kepada Tuhan. (Karimuddin, 2022)

Perlengkapan Simbolik dan Maknanya
Berdasarkan hasil observasi dan wawancara, terdapat 20 perlengkapan
utama dalam prosesi mulang ayik, masing-masing memiliki makna simbolik:

1.  Slo -dalam prosesi ritus mulang ayik memiliki makna bahwa Bayi itu telah
lahir ditanah yang ia pijaki

2. Hikmah Mageh Bayi - Beringin memiliki makna Bayi itu tidak akan
sendirian dan rezeki nya akan lancar. Sang juang memiliki 84 makna bahwa
Bayi itu akan mengerti batasan-batasaan dalam kehidupan. Dan sedingin
memiliki makna kelak Bayi itu akan tumbuh sebagai pribadi yang berkepala
dingin dan penenang hati serta perasaan.

3. Pacuh - Pacuh dalam prosesi ritus mulang ayik memiliki makna kelak Bayi
itu mampu bertahan dalam berbagai macam prosesi kehidupan yang terus
mengalir bagaikan air dan supaya perasaan bayi dingin saat dimandikan
karena pohon pisang itu dingin.

4.  Kehis/Pisea - Keris atau pisau dalam prosesi ritus mulang ayik memiliki
makna kelak Bayi itu bisa menjadi laki-laki atau perempuan seutuhnya.

5. Kecak Uleu Bayi - Kecak uleu bayi dalam prosesi ritus mulang ayik memiliki
makna kelak dia akan menjadi pribadi yang ramah, tidak penakut dan semua
orang akan suka terhadapnya karna diibaratkan sebagai seorang raja karna
mengenakan sebuah mahkota.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4404

Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925

Volume 3 Nomor 4, 2025

10.

11.

12.

13.

14.

15.
16.

17.

18.

19.
20.

Lebung Boloah - Lebung boloah dalam prosesi ritus mulang ayik memiliki
makna kelak Orang Tua Bayi akan senantiasa mengiringi perjalanan
kehidupannya, Orang Tua Bayi akan selalu ada disisi Bayi tersebut.

Gerigik Boloah - Gerigik boloah dalam prosesi ritus mulang ayik memiliki
makna kalau jerih payah dan hal yang dilakukan oleh Dukun telah
diselesaikan dengan baik dan telak disaksikan dan diketahui oleh semua
orang

Ahang Tukeu - Ahang tukeu adalah arang yang menempel di tungku tempat
memasak di dapur rumah. Mayoritas di Desa ini walaupun memiliki kompor
modern, tungku tradisional yang masih menggunakan kayu bakar untuk
memasak itu tetap ada.

Tikeh Panen/Purun - Tikeh panen atau biasanya disebut juga tikeh purun
oleh Masyarakat Desa Kota Agung adalah tikar yang terbuat dari pandan
yang dianyam sedemikian rupa.

Serawo - Serawo merupakan sebuah hidangan makanan yang ada dalam
proses mulang ayik. Serawo ini terbuat dari beras ketan, gula merah dan
kelapa.

Mei - Mei dalam Bahasa Indonesia adalah nasi. Nasi disini menjadi salah satu
hidangan juga dalam prosesi mulang ayik.

Monok Gulei - Monok gulei dalam Bahasa Indonesia adalah lauk ayam
gulai. Ayam gulai ini merupakan hidangan yang ikut dihidangkan di dalam
dulang atau nampan yang besar
Gulo Jijei - Gulo jijei terbuat dari tiga bahan yaitu beras ketan, gula merah dan
tepung, ketiga bahan tersebut dimasak bersamaan lalu di bungkus dengan daun
pisang.
Benik - Benik ini terbuat dari beras ketanyang teloah dicuci sampai bersih,
lalu dicampur dengan santan, setelah itu dimasukkan dalam bambu yang
telah dilapisi daun pisang didalamnya, lalu setelah adonan tersebut
dimasukkan setengah dari bambu lalu bambu ditutupi dengan daun pisang,
lalu baru dibakar sampai matang.

Pei Mlea - Pei mlea dalam bahasa Indonesia adalah kain hitam.

Pei - Pei adalah kain Panjang untuk menggendong bayi. Pei ini digunakan
oleh Dukun untuk menggendong Bayi yang akan dibawa pergi mandi.
Kebaya Bep - Kebaya bep merupakan baju kebaya yang sering digunakan
orang zaman dahulu. Kebaya ini digunakan oleh Dukun.

Tekuluk Uleu - Tekuluk uleu adalah penutup kepala. Penutup kepala disini
bervariatif bentuknya namun intinya adalah adalah kain yang digunakan
untuk menutupi kepala.

Baju Panjang - pakaian bayi; simbol masa depan.

Celana Panjang - pelengkap pakaian; simbol kesiapan tumbuh.

Fungsi Simbolik Ritus

Mengacu pada teori fungsionalisme Bronislaw Malinowski, mulang ayik

memiliki tiga fungsi utama:

1.

Fungsi biologis

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4405

Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 3 Nomor 4, 2025

Menjaga kesehatan bayi melalui penggunaan ramuan herbal dan air bersih.
2. Fungsi social

Mempererat hubungan keluarga dan masyarakat melalui partisipasi kolektif.
3. Fungsi simbolik-religius

Menghubungkan manusia dengan Sang Pencipta dan roh leluhur melalui

doa, mantra, dan simbol adat.

Partisipasi Masyarakat dan Pelestarian

Partisipasi masyarakat terlihat pada keterlibatan semua lapisan, mulai dari
keluarga inti, kerabat, tetangga, hingga tokoh adat. Gotong royong menjadi ciri
khas pelaksanaan ritus, mulai dari persiapan perlengkapan, pengaturan tempat,
hingga konsumsi. Namun, partisipasi generasi muda mulai menurun, sehingga
diperlukan strategi pelestarian, seperti dokumentasi tertulis, pengajaran di sekolah,
dan penyisipan dalam acara budaya daerah.

Hambatan dalam Pelaksanaan
Beberapa hambatan yang ditemukan di lapangan antara lain:

1. Modernisasi - sebagian keluarga memilih prosesi sederhana atau
meninggalkannya.

2. Kurangnya dokumentasi - membuat pengetahuan hanya bertahan melalui
lisan.

3. Keterbatasan tokoh adat - generasi penerus dukun pemandi semakin sedikit.

Upaya Pelestarian
Upaya pelestarian meliputi:
1.  Mengintegrasikan pengetahuan adat ke dalam kurikulum muatan lokal.
Mendokumentasikan prosesi mulang ayik dalam bentuk buku dan video.
3. Melibatkan pemerintah desa dan lembaga adat dalam kegiatan tahunan yang
mempromosikan ritus ini.

N

Hasil penelitian mengenai ritus mulang ayik pada etnik Rejang di Desa Kota
Agung menunjukkan bahwa prosesi adat ini memiliki struktur yang teratur, simbol
yang kaya makna, serta fungsi yang berlapis baik secara biologis, sosial, maupun
religius. Prosesi ini dilaksanakan melalui tiga tahap utama, yaitu tahap awal, tahap
inti, dan tahap akhir, yang masing-masing memuat serangkaian perlengkapan
simbolik. Bentuk simbolik tersebut tidak muncul secara acak, melainkan telah
dibakukan melalui aturan adat yang diwariskan secara turun-temurun. Menurut
(Koentjaraningrat, 2009)menyebutkan bahwa pembakuan prosesi dalam upacara
adat merupakan hasil internalisasi nilai budaya yang terus dipelihara dalam suatu
komunitas. Dalam konteks mulang ayik, hal ini tercermin pada ketatnya
penggunaan perlengkapan dan urutan pelaksanaan, serta peran tokoh adat yang
memastikan bahwa semua unsur prosesi dilaksanakan sesuai ketentuan leluhur.

Dari perspektif semiotika budaya, setiap perlengkapan dalam prosesi ini
merupakan tanda yang mengandung makna konotatif. Kain hitam pembungkus

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4406

Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 3 Nomor 4, 2025

bayi, misalnya, menjadi simbol perlindungan dari gangguan makhluk halus,
sementara air yang telah diberi mantra melambangkan penyucian lahir dan batin.
Temuan ini sejalan dengan pandangan Geertz dalam (Handoyo & al., 2015) yang
menegaskan bahwa simbol dalam ritus adalah sarana komunikasi nilai dan
keyakinan kolektif masyarakat. Simbol-simbol tersebut bukan sekadar pelengkap
prosesi, tetapi menjadi representasi identitas budaya Rejang sekaligus media
pendidikan nilai kepada generasi penerus.

Makna simbolik yang ditemukan dalam penelitian ini dapat dibedakan ke
dalam tiga lapisan utama, yaitu makna religius, sosial, dan identitas budaya. Makna
religius terlihat dari penggunaan doa dan mantra dalam prosesi pemandian bayi
yang tidak hanya dimaknai sebagai tindakan fisik, tetapi juga sebagai ungkapan
rasa syukur kepada Tuhan dan permohonan perlindungan bagi sang bayi. Dalam
praktiknya, terlihat adanya sinkretisme antara ajaran Islam dengan tradisi lokal,
sebagaimana dikemukakan Beatty dalam (Rofiq, 2019) bahwa masyarakat sering
kali memadukan ajaran agama formal dengan praktik adat untuk memperkuat
ikatan spiritual dan budaya. Makna sosial tercermin dari partisipasi kolektif
masyarakat. Gotong royong dalam mempersiapkan perlengkapan, mengatur
tempat, hingga menyajikan hidangan pasca-prosesi menunjukkan adanya kohesi
sosial yang terjaga. Hal ini mendukung teori fungsionalisme Malinowski (dalam
Alfattah, 2017) yang menyatakan bahwa setiap unsur budaya memiliki fungsi untuk
memenuhi kebutuhan sosial masyarakat. Sementara itu, makna identitas budaya
terlihat dari pemakaian busana adat seperti kebaya bep dan tekuluk uleu yang
menegaskan jati diri masyarakat Rejang di tengah arus globalisasi.

Fungsi simbolik mulang ayik jika dianalisis menggunakan kerangka
fungsionalisme Bronislaw Malinowski meliputi fungsi biologis, sosial, dan
simbolik-religius. Fungsi biologis terlihat dari penggunaan ramuan herbal dalam
pemandian bayi, yang secara tradisional dipercaya dapat menjaga kesehatan.
Meskipun sebagian masyarakat modern mungkin meragukan efektivitasnya,
penelitian etnobotani menunjukkan bahwa sejumlah tanaman herbal yang
digunakan memang memiliki khasiat antiseptik alami (Rahman, 2018). Fungsi sosial
ritus ini tampak dari keterlibatan seluruh lapisan masyarakat yang memperkuat
jaringan sosial dan membangun rasa kebersamaan. Menurut Durkheim dalam
(Rofig, 2019) menegaskan bahwa ritus kolektif seperti ini berperan menjaga
integrasi sosial melalui pengalaman bersama yang mengikat emosi komunitas.
Fungsi simbolik-religius terlihat jelas dalam penggunaan doa, mantra, dan simbol
adat yang menjadi sarana komunikasi spiritual antara manusia, leluhur, dan Tuhan,
sekaligus memperkuat legitimasi ritus dalam sistem kepercayaan masyarakat.

Namun demikian, penelitian ini juga menemukan adanya perubahan dan
tantangan dalam pelaksanaan ritus mulang ayik. Modernisasi dan globalisasi
mempengaruhi pandangan masyarakat, khususnya generasi muda, yang
cenderung memandang ritus ini sebagai simbol budaya semata, bukan lagi
kewajiban adat. Perubahan ini memunculkan variasi dalam pelaksanaan, mulai dari
penyederhanaan prosesi hingga penghilangan beberapa tahapan. Fenomena ini
sesuai dengan teori perubahan budaya Herskovits dalam (Amelia & Hudaidah,

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4407

Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 3 Nomor 4, 2025

2021) yang menyatakan bahwa interaksi dengan budaya luar akan memicu
pergeseran nilai dan praktik dalam suatu masyarakat. Selain itu, minimnya
regenerasi tokoh adat, khususnya Dukun Pemandi, menjadi hambatan serius bagi
keberlangsungan ritus.

Partisipasi masyarakat dalam ritus ini masih cukup tinggi, tetapi mulai
berkurang di kalangan generasi muda. Faktor mobilitas sosial, pendidikan, dan
pekerjaan di luar desa membuat keterlibatan langsung menjadi terbatas. Kurangnya
dokumentasi tertulis dan visual membuat pengetahuan tentang prosesi ini tetap
bergantung pada transmisi lisan, yang rentan hilang jika tidak segera dilestarikan.
Untuk itu, diperlukan strategi pelestarian yang komprehensif.

Strategi pelestarian yang dapat dilakukan meliputi integrasi pengetahuan
adat ke dalam kurikulum muatan lokal di sekolah, dokumentasi prosesi mulang
ayik dalam bentuk buku, foto, dan video, serta penguatan peran lembaga adat dan
pemerintah desa dalam menyelenggarakan kegiatan budaya tahunan yang
mempromosikan ritus ini. Selain itu, pelibatan generasi muda melalui kegiatan seni,
teater, atau lomba kreatif berbasis budaya Rejang dapat menjadi cara efektif untuk
menumbuhkan kebanggaan terhadap warisan leluhur. Warschauer dan
Matuchniak dalam (Geertz et al., 2020)menegaskan bahwa keberhasilan pelestarian
budaya memerlukan keterlibatan aktif seluruh pemangku kepentingan, termasuk
pemerintah, tokoh adat, dan masyarakat umum.

Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa ritus mulang
ayik tidak hanya berfungsi sebagai tradisi pemandian bayi, tetapi juga sebagai
media penguatan nilai religius, kohesi sosial, dan identitas budaya masyarakat
Rejang. Tantangan modernisasi harus dihadapi dengan stra tegi pelestarian yang
adaptif, sehingga ritus ini tetap relevan di tengah perubahan zaman. Dengan
pelestarian yang tepat, mulang ayik dapat terus menjadi simbol kebanggaan etnik
Rejang sekaligus warisan budaya yang bernilai tinggi bagi generasi mendatang,.

SIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa
ritus mulang ayik pada etnik Rejang di Desa Kota Agung merupakan tradisi adat
yang memiliki struktur prosesi teratur, simbol yang sarat makna, serta fungsi yang
berlapis. Prosesi dilaksanakan melalui tiga tahap utama, yaitu tahap awal, tahap
inti, dan tahap akhir, yang masing-masing didukung oleh perlengkapan simbolik
seperti kain hitam, air ramuan herbal, pakaian adat, dan perlengkapan ritual
lainnya. Setiap simbol memiliki makna religius, sosial, dan identitas budaya yang
mencerminkan nilai-nilai kebersamaan, rasa syukur, perlindungan, dan
penghormatan terhadap leluhur. Fungsi biologis ritus ini tampak dari penggunaan
ramuan tradisional yang dipercaya menjaga kesehatan bayi, sedangkan fungsi
sosial terlihat dari partisipasi kolektif masyarakat dalam bentuk gotong royong.
Fungsi simbolik-religius hadir melalui doa, mantra, dan perlengkapan adat yang
memperkuat hubungan spiritual dengan Tuhan dan leluhur. Meskipun
menghadapi tantangan akibat modernisasi dan berkurangnya regenerasi tokoh
adat, mulang ayik tetap menjadi warisan budaya penting bagi masyarakat Rejang.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4408

Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 3 Nomor 4, 2025

Oleh karena itu, diperlukan upaya pelestarian yang adaptif agar tradisi ini tetap
relevan dan dapat diwariskan kepada generasi mendatang sebagai identitas budaya
lokal yang berharga.

UCAPAN TERIMAKASIH

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial &
Hukum atas kesempatan yang diberikan untuk mempublikasikan artikel “Ritus
Mulang Ayik pada Etnik Rejang di Desa Kota Agung Kabupaten Kepahiang
Provinsi Bengkulu”. Apresiasi juga kami sampaikan kepada tim editor dan mitra
bestari atas arahan serta masukan yang sangat berharga dalam penyempurnaan
artikel ini. Terima kasih kepada masyarakat dan tokoh adat Desa Kota Agung yang
telah membantu proses penelitian. Semoga karya ini bermanfaat bagi
pengembangan ilmu pengetahuan sekaligus pelestarian budaya lokal.

DAFTAR RUJUKAN

Alfattah, M. (2017). Teori Fungsionalisme Bronislaw Malinowski dalam Kajian Budaya.
Rajawali Pers.

Amelia, & Hudaidah. (2021). Pelestarian Seni Tradisional di Tengah Globalisasi.
Jurnal Seni Dan Budaya, 6(2), 101-112.

Arifin, 1. (2022). Agama (Islam) Dalam Pelaksanaan dan Kemenangan Pemilu
Pilpres, Sebagai Sebuah Realitas Politik Di Indonesia. JPPI (Jurnal Penelitian
Pendidikan Indonesia). https:/ /doi.org/10.29210/020221706

Geertz, C., Sunartin, N., Niampe, L., & Basri, S. (2020). Kajian Antropologi Budaya.
Pustaka Pelajar.

Handoyo, B., & al., et. (2015). Nilai Sosial sebagai Unsur Budaya. Jurnal Ilmu Sosial,
2(2), 101-110.

Harnika, N. N. (2022). Tari rejang lilit dalam upacara dewa yajfia sebagai daya tarik
pariwisata berbasis budaya di tanah embet lombok barat. Widya Sandhi.
https:/ /doi.org/10.53977 /ws.v13i1.511

Karimuddin, K. (2022). Pendampingan Masyarakat dalam Prosesi Tradisi
Menginjak Tanah Pertama Bagi Bayi. Pengmasku.
https:/ /doi.org/10.54957 / pengmasku.v2il.144

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Rineka Cipta.

Maknun, L., & Syarifah, H. (2023). Pengantar Antropologi Agama. Remaja Rosdakarya.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook. SAGE Publications.

Moa, S., & Nuwa, G. (2022). The Role of Traditional Institutions in Preserving the
Lodo Huer Ceremony in Kajowair Village, Riidetut Hamlet, Hewokloang
District. Journal of Research. https:/ /doi.org/10.56495/ ejr.v1il1.287

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. PT Remaja Rosdakarya.

Moleong, L. J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya.

Nurhayati, N., & Sugiharto, M. (2019). Perilaku Memilih Tenaga Penolong Persalinan
pada Ibu Melahirkan di Desa Blambangan, Kecamatan Penengahan, Kabupaten
Lampung Selatan, Indonesia. https:/ /doi.org/10.22435/BPK.V4713.1468

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4409

Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 3 Nomor 4, 2025

Rahman, A. (2018). Etnobotani Tanaman Obat Tradisional Indonesia. Deepublish.

Rofiqg, A. (2019a). Sosiologi Budaya. UMM Press.

Rofig, A. (2019b). Tradisi sebagai Identitas Budaya. Jurnal Antropologi, 9(1), 23-34.

Spradley, J. P. (2016). Metode Etnografi. Tiara Wacana.

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Alfabeta.

Sunartin, N., Niampe, L., & Basri, S. (2020). Ritual dan Simbol dalam Masyarakat
Tradisional. Pustaka Pelajar.

Widianto, A. A. (2022). Solidaritas sosial dalam ritual adat siraman Sedudo di
Kecamatan Sawahan Kabupaten Nganjuk. Jurnal Integrasi Dan Harmoni
Inovatif Ilmu-Ilmu Sosial. https:/ /doi.org/10.17977 /um063v2i10p962-971

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 4410

Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

