
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Nomor 4, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4399 
 
Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary     

 

Ritus Mulang Ayik Pada Etnik Rejang Di Desa Kota Agung 
Kabupaten Kepahiang Provinsi Bengkulu 
 
Angel Lara Octavia1, Vebbi Andra2, Heny Friantary3 

Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno Bengkulu, Indonesia1-3 

Email Korespondensi: angellaraoctavia@gmail.com, vebbiandra@yahoo.com, 
henyfriantary@mail.uinfasbengkulu.ac.id                                                                                                           

 

Article received: 01 Juli 2025, Review process: 16 Juli 2025 
Article Accepted: 03 September 2025, Article published: 09 September 2025 

 

ABSTRACT   
This study examines the mulang ayik rite of the Rejang ethnic group in Kota Agung Village, 
Bermani Ilir District, Kepahiang Regency, Bengkulu Province. This rite is a traditional 
procession of bathing a 40-day-old baby that is full of symbols and meanings, reflecting the 
gratitude, prayers, and hopes of parents to God that the child grows up healthy, devout, has 
a positive character, and becomes the pride of the family. The study aims to describe the form, 
meaning, and symbolic function of the mulang ayik procession. The method used is 
descriptive qualitative with interview, observation, and documentation techniques. The 
results of the study indicate the presence of 20 types of traditional equipment such as slo, 
hikmah mageh bayi, pacuh, kebaya bep, and others, each of which contains religious, social, 
and cultural symbols. The procession consists of an initial stage (reporting and preparation), 
the main stage (bathing the baby in a river or special place), and the final stage (prayer of 
thanksgiving and eating together). Functionally, this rite fulfills biological, social, and 
symbolic religious needs, while strengthening solidarity and maintaining Rejang cultural 
identity. This research emphasizes the importance of preserving mulang ayik as a local 
cultural heritage that is threatened by the current of modernization. 
Keywords:  Symbolic Form, Symbolic Meaning, Symbolic Function, Mulang Ayik Ritual, 
Rejang Ethnic Group 

 
ABSTRAK 
Penelitian ini mengkaji ritus mulang ayik pada etnik Rejang di Desa Kota Agung, 
Kecamatan Bermani Ilir, Kabupaten Kepahiang, Provinsi Bengkulu. Ritus ini merupakan 
prosesi adat pemandian bayi berusia 40 hari yang sarat simbol dan makna, mencerminkan 
rasa syukur, doa, serta harapan orang tua kepada Tuhan agar anak tumbuh sehat, taat 
agama, berkarakter positif, dan menjadi kebanggaan keluarga. Penelitian bertujuan 
mendeskripsikan bentuk, makna, dan fungsi simbolik dalam prosesi mulang ayik. Metode 
yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan teknik wawancara, observasi, dan 
dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan adanya 20 jenis perlengkapan adat seperti slo, 
hikmah mageh bayi, pacuh, kebaya bep, dan lainnya, yang masing-masing mengandung 
simbol religius, sosial, dan kultural. Prosesi terdiri dari tahap awal (pelaporan dan 
persiapan), tahap inti (pemandian bayi di sungai atau tempat khusus), dan tahap akhir (doa 
syukur serta makan bersama). Secara fungsional, ritus ini memenuhi kebutuhan biologis, 
sosial, dan simbolik keagamaan, sekaligus mempererat solidaritas dan mempertahankan 
identitas budaya Rejang. Penelitian ini menegaskan pentingnya pelestarian mulang ayik 
sebagai warisan budaya lokal yang terancam oleh arus modernisasi. 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 3 Nomor 4, 2025  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v3i4.1993        

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:angellaraoctavia@gmail.com
mailto:vebbiandra@yahoo.com
mailto:henyfriantary@mail.uinfasbengkulu.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v3i4.1993


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Nomor 4, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4400 
 
Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary     

Kata Kunci: Bentuk Simbolik, Makna Simbolik, Fungsi Simbolik, Ritus Mulang Ayik, 
Etnik Rejang 

 
PENDAHULUAN  

Tradisi merupakan salah satu warisan budaya yang memiliki peran penting 
dalam kehidupan masyarakat. Secara etimologis, istilah tradisi berasal dari bahasa 
Latin tradition yang berarti kebiasaan atau warisan. Van Reusen (dalam Rofiq, 
2019)) menjelaskan bahwa tradisi adalah peninggalan atau aturan yang diwariskan, 
mencakup adat istiadat dan norma, sedangkan Soerjono Soekanto (dalam (Rofiq, 
2019a)) menyatakan bahwa tradisi merupakan suatu kegiatan yang dilaksanakan 
terus-menerus oleh kelompok masyarakat secara langgeng. Shils (dalam (Rofiq, 
2019a) menambahkan bahwa tradisi merupakan sesuatu yang diwariskan dari masa 
lalu ke masa kini, dengan ruang lingkup yang dapat dibatasi. Dari pandangan 
tersebut dapat disimpulkan bahwa tradisi adalah sesuatu yang diwariskan 
antargenerasi dan dipertahankan eksistensinya dengan tetap menyesuaikan 
perkembangan zaman. 

Ritus merupakan salah satu wujud tradisi yang memiliki tata cara khusus 
dalam pelaksanaannya. Hornby dalam (Maknun & Syarifah, 2023) mengartikan 
ritus sebagai perilaku atau upacara yang terkait pelayanan keagamaan, sedangkan 
Emile Durkheim dalam (Maknun & Syarifah, 2023) memandangnya sebagai aturan 
pelaksanaan tindakan yang harus dilakukan di hadapan objek yang dianggap suci. 
Ulya dalam (Maknun & Syarifah, 2023) menegaskan bahwa ritus mencakup bentuk 
pengabdian, penyembahan, ketundukan, dan perwujudan rasa syukur sebagai 
realisasi ajaran agama. Dengan demikian, ritus dapat dimaknai sebagai upacara 
sakral dengan aturan dan tata cara tertentu yang mencerminkan ajaran keagamaan 
sekaligus menguatkan ikatan sosial dan spiritual masyarakat. 

Provinsi Bengkulu memiliki beragam tradisi dan budaya lokal, termasuk 
tradisi etnik Rejang yang tersebar di Kabupaten Kepahiang, Rejang Lebong, Lebong, 
dan sebagian Bengkulu Utara. Etnik Rejang dikenal dengan ragam ritus, mulai dari 
kelahiran hingga kematian. Salah satu ritus yang khas adalah mulang ayik, prosesi 
pemandian bayi berusia 40 hari sebagai wujud syukur dan doa perlindungan 
kepada Sang Pencipta. Ritus ini diawali dengan pemberitahuan kepada Kepala 
Desa, Kepala Adat, dan Dukun Pemandi, dilanjutkan persiapan perlengkapan 
simbolik. Prosesi berlangsung di rumah dan tempat pemandian yang telah 
ditentukan, dengan tahapan penuh makna seperti pembalutan kain hitam, doa, dan 
mantra yang menyimbolkan harapan akan kesehatan dan keselamatan bayi. 
(Harnika, 2022) 

Pelaksanaan ritus mulang ayik melibatkan partisipasi masyarakat sebagai 
bentuk gotong royong dan solidaritas sosial. Simbol-simbol yang digunakan, seperti 
slo, hikmah mageh bayi, pacuh, dan berbagai perlengkapan lainnya, memiliki 
makna khusus yang mencerminkan rasa syukur, harapan kebaikan, dan 
perlindungan bagi bayi (Widianto, 2022). Menurut Geertz dalam (Sunartin et al., 
2020), ritus merupakan tindakan simbolis yang sarat makna, di mana simbol tidak 
hanya mewakili sesuatu tetapi juga membentuk dan memengaruhi tindakan sosial. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Nomor 4, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4401 
 
Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary     

Dalam konteks mulang ayik, setiap tahapan dan perlengkapan berfungsi sebagai 
sarana komunikasi simbolik antara manusia, alam, dan Tuhan. 

Namun, keberlangsungan ritus ini menghadapi tantangan akibat globalisasi, 
modernisasi, dan menurunnya minat generasi muda. Pergeseran nilai, minimnya 
dokumentasi, serta berkurangnya pelaku tradisi mengancam kelestariannya. Jika 
tidak dilakukan upaya pelestarian, dikhawatirkan ritus mulang ayik akan 
mengalami kepunahan seperti tradisi lokal lainnya. Oleh karena itu, penelitian ini 
penting untuk mengkaji bentuk, makna, dan fungsi simbolik ritus mulang ayik 
sebagai bagian dari identitas budaya Rejang, sekaligus mendokumentasikannya 
agar dapat diwariskan.(Moa & Nuwa, 2022) 

Rumusan masalah penelitian ini meliputi: (1) Bagaimana bentuk dan makna 
simbolik ritus mulang ayik di Desa Kota Agung Kabupaten Kepahiang Provinsi 
Bengkulu? (2) Bagaimana fungsi simbolik ritus tersebut bagi masyarakat setempat? 
Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahui bentuk, makna, dan fungsi 
simbolik ritus mulang ayik. Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat teoretis 
berupa kontribusi pada kajian budaya dan pelestarian tradisi, serta manfaat praktis 
bagi peneliti sebagai sarana penerapan ilmu dan bagi pembaca sebagai referensi dan 
bahan kajian lanjutan. 

Definisi istilah yang digunakan antara lain: (1) Ritus mulang ayik adalah 
tradisi khas etnik Rejang berupa pemandian bayi berusia 40 hari yang disertai doa 
dan simbol perlindungan; (2) Etnik Rejang adalah suku asli Bengkulu yang 
mendiami wilayah pedalaman dengan sistem kekerabatan patrilineal dan bahasa 
Rejang; (3) Desa Kota Agung adalah desa di Kecamatan Bermani Ilir, Kabupaten 
Kepahiang, yang mayoritas penduduknya berasal dari etnik Rejang. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat deskriptif mengenai 
prosesi adat, tetapi juga analitis terhadap simbolisme yang terkandung di 
dalamnya. Menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, data diperoleh melalui 
observasi, wawancara, dan dokumentasi. Kajian dilakukan dengan merujuk pada 
teori fungsionalisme Bronislaw Malinowski yang memandang setiap unsur 
kebudayaan memiliki fungsi memenuhi kebutuhan biologis, sosial, dan simbolik 
masyarakat. Penelitian ini diharapkan menjadi dokumentasi ilmiah sekaligus 
langkah nyata dalam pelestarian ritus mulang ayik sebagai kekayaan budaya 
Bengkulu.  

 
METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 
deskriptif. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan memahami 
fenomena secara mendalam melalui deskripsi kata-kata, bukan angka, sebagaimana 
dijelaskan oleh (Moleong, 2017) bahwa penelitian kualitatif menghasilkan data 
deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku yang 
diamati. Metode deskriptif digunakan untuk menggambarkan secara sistematis 
bentuk simbolik, makna simbolik, dan fungsi simbolik ritus mulang ayik pada 
masyarakat Etnik Rejang di Desa Kota Agung. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Nomor 4, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4402 
 
Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary     

1. Kehadiran Peneliti 
Dalam penelitian kualitatif, peneliti merupakan instrumen utama yang 

terlibat langsung dalam pengumpulan, pengolahan, dan analisis data (Sugiyono, 
2019). Peneliti hadir di lokasi penelitian untuk melakukan observasi, wawancara, 
dan dokumentasi. Peran ini penting agar peneliti dapat menangkap makna yang 
terkandung dalam ritus secara utuh melalui interaksi langsung dengan subjek 
penelitian. 

 
2. Lokasi Penelitian 

Lokasi penelitian adalah Desa Kota Agung, Kecamatan Bermani Ilir, 
Kabupaten Kepahiang, Provinsi Bengkulu. Pemilihan lokasi ini didasarkan pada 
masih adanya praktik ritus mulang ayik yang relatif lestari di tengah arus 
modernisasi, serta dukungan masyarakat dalam memberikan informasi terkait adat 
istiadat yang diteliti. 

 
3. Sumber Data 

Sumber data terdiri dari: 
1. Data primer 

Data ini diperoleh dari wawancara mendalam dengan narasumber seperti 
Kepala Adat, Dukun Pemandi, orang tua bayi yang melaksanakan ritus, dan tokoh 
masyarakat. 
2. Data sekunder 

Data ini diperoleh dari dokumen desa, catatan adat, buku, jurnal, dan foto 
yang relevan dengan ritus mulang ayik. (Nurhayati & Sugiharto, 2019) 

 
4. Prosedur Pengumpulan Data 

Data dikumpulkan melalui tiga teknik utama: 
1. Observasi 

Observasi dilakukan untuk mengamati langsung prosesi mulang ayik, 
perlengkapan yang digunakan, dan interaksi sosial selama pelaksanaan ritus 
(Spradley, 2016). 
2. Wawancara 

Wawancara ini menggunakan format wawancara semi-terstruktur untuk 
memperoleh informasi yang mendalam dan fleksibel (Moleong, 2018). 
3. Dokumentasi 

Mengumpulkan bukti fisik berupa foto, video, dan catatan tertulis terkait 
pelaksanaan ritus. 

 
5. Analisis Data 

Analisis data menggunakan model interaktif dari (Miles & Huberman, 2014) 
yang meliputi tiga tahap: reduksi data, penyajian data, dan penarikan 
kesimpulan/verifikasi. Proses ini dilakukan secara simultan sejak pengumpulan 
data dimulai hingga tahap akhir penelitian. 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Nomor 4, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4403 
 
Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary     

6. Pengecekan Keabsahan Data 
Untuk menjamin validitas data, digunakan teknik triangulasi sumber dan 

teknik. Triangulasi sumber dilakukan dengan membandingkan data dari berbagai 
narasumber, sedangkan triangulasi teknik dilakukan dengan memadukan hasil 
wawancara, observasi, dan dokumentasi (Sugiyono, 2019). 

 
7. Tahap-Tahap Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan melalui beberapa tahap: 
1. Pra-lapangan 

Penyusunan proposal, pengurusan izin penelitian, dan persiapan instrumen. 
2. Pekerjaan lapangan 

Pengumpulan data di lokasi penelitian melalui observasi, wawancara, dan 
dokumentasi. 
3. Analisis data 

Mengorganisasi, mengkategorisasi, dan menafsirkan data yang telah 
diperoleh. 
4. Penyusunan laporan 

Penulisan hasil penelitian secara sistematis sesuai kaidah ilmiah. 
Dengan metode ini, diharapkan penelitian mampu memberikan gambaran 

utuh mengenai bentuk, makna, dan fungsi simbolik ritus mulang ayik, sekaligus 
berkontribusi pada upaya pelestarian budaya lokal Rejang. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Gambaran Umum Lokasi Penelitian 

Desa Kota Agung merupakan salah satu desa di Kecamatan Bermani Ilir, 
Kabupaten Kepahiang, Provinsi Bengkulu. Desa ini memiliki sejarah panjang 
sebagai pusat permukiman masyarakat etnik Rejang. Berdasarkan informasi dari 
Kepala Desa dan dokumen sejarah desa, nama “Kota Agung” berasal dari istilah 
lokal yang merujuk pada “permukiman besar” yang menjadi pusat kegiatan sosial, 
ekonomi, dan budaya. Sebelum terbentuknya pemerintahan desa secara 
administratif, wilayah ini telah menjadi tempat tinggal masyarakat Rejang dengan 
adat istiadat yang kuat, termasuk pelaksanaan berbagai ritus tradisional seperti 
mulang ayik. 

Hasil pendataan desa menunjukkan bahwa mayoritas penduduk Desa Kota 
Agung adalah etnik Rejang dengan jumlah penduduk ±1.250 jiwa yang tersebar di 
beberapa dusun. Struktur masyarakat bersifat homogen secara etnis, tetapi memiliki 
keragaman dalam pekerjaan, mulai dari petani kopi, petani padi, hingga pedagang 
lokal. Tingkat pendidikan masyarakat bervariasi, dengan sebagian besar lulusan 
sekolah menengah dan sebagian kecil menempuh pendidikan tinggi. 

Pemerintahan desa dipimpin oleh Kepala Desa dibantu perangkat desa, 
Kepala Dusun, dan Badan Permusyawaratan Desa (BPD). Selain itu, terdapat 
struktur adat yang dipimpin oleh Kepala Adat dan didukung oleh tokoh adat 
lainnya. Kedua sistem ini (pemerintahan formal dan adat) bekerja secara paralel dan 
saling mendukung, terutama dalam penyelenggaraan kegiatan adat seperti mulang 
ayik. (Arifin, 2022) 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Nomor 4, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4404 
 
Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary     

 
Bentuk Simbolik Ritus Mulang Ayik 

Pelaksanaan mulang ayik di Desa Kota Agung memiliki struktur prosesi 
yang terbagi menjadi tiga tahap: tahap awal, tahap inti, dan tahap akhir. 

1. Tahap Awal 
Tahap ini dimulai ketika orang tua bayi berusia mendekati 40 hari 

menyampaikan niat melaksanakan mulang ayik kepada Kepala Desa, Kepala 
Adat, dan Dukun Pemandi. Proses perizinan ini merupakan bentuk 
penghormatan terhadap otoritas desa dan adat. Kepala Adat kemudian memberi 
petunjuk mengenai perlengkapan yang harus disiapkan, seperti pei, kebaya bep, 
tekuluk uleu, kain panjang, serta peralatan simbolis lainnya. 
2. Tahap Inti 

Tahap inti dilakukan di rumah keluarga bayi, kemudian dilanjutkan menuju 
tempat pemandian (biasanya sungai). Dukun Pemandi menggendong bayi sambil 
membalutnya dengan kain hitam sebelum dimandikan, simbol perlindungan dari 
gangguan roh jahat. Di sungai, bayi dimandikan dengan air yang telah diberi 
mantra, lalu dibawa kembali ke rumah. Seluruh prosesi diiringi doa dan syair adat 
yang memohon kesehatan, keselamatan, dan keberuntungan bagi bayi. 
3. Tahap Akhir 

Setelah kembali ke rumah, dilakukan prosesi penyerahan bayi dari Dukun 
Pemandi kepada orang tua, melambangkan selesainya tanggung jawab dukun 
dalam prosesi. Dilanjutkan dengan doa syukuran dan makan bersama sebagai 
ungkapan terima kasih kepada Tuhan. (Karimuddin, 2022) 

 
Perlengkapan Simbolik dan Maknanya 

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara, terdapat 20 perlengkapan 
utama dalam prosesi mulang ayik, masing-masing memiliki makna simbolik: 

1. Slo –dalam prosesi ritus mulang ayik memiliki makna bahwa Bayi itu telah 
lahir ditanah yang ia pijaki 

2. Hikmah Mageh Bayi – Beringin memiliki makna Bayi itu tidak akan 
sendirian dan rezeki nya akan lancar. Sang juang memiliki 84 makna bahwa 
Bayi itu akan mengerti batasan-batasaan dalam kehidupan. Dan sedingin 
memiliki makna kelak Bayi itu akan tumbuh sebagai pribadi yang berkepala 
dingin dan penenang hati serta perasaan. 

3. Pacuh – Pacuh dalam prosesi ritus mulang ayik memiliki makna kelak Bayi 
itu mampu bertahan dalam berbagai macam prosesi kehidupan yang terus 
mengalir bagaikan air dan supaya perasaan bayi dingin saat dimandikan 
karena pohon pisang itu dingin. 

4. Kehis/Pisea – Keris atau pisau dalam prosesi ritus mulang ayik memiliki 
makna kelak Bayi itu bisa menjadi laki-laki atau perempuan seutuhnya. 

5. Kecak Uleu Bayi – Kecak uleu bayi dalam prosesi ritus mulang ayik memiliki 
makna kelak dia akan menjadi pribadi yang ramah, tidak penakut dan semua 
orang akan suka terhadapnya karna diibaratkan sebagai seorang raja karna 
mengenakan sebuah mahkota. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Nomor 4, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4405 
 
Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary     

6. Lebung Boloah – Lebung boloah dalam prosesi ritus mulang ayik memiliki 
makna kelak Orang Tua Bayi akan senantiasa mengiringi perjalanan 
kehidupannya, Orang Tua Bayi akan selalu ada disisi Bayi tersebut. 

7. Gerigik Boloah – Gerigik boloah dalam prosesi ritus mulang ayik memiliki 
makna kalau jerih payah dan hal yang dilakukan oleh Dukun telah 
diselesaikan dengan baik dan telak disaksikan dan diketahui oleh semua 
orang 

8. Ahang Tukeu – Ahang tukeu adalah arang yang menempel di tungku tempat 
memasak di dapur rumah. Mayoritas di Desa ini walaupun memiliki kompor 
modern, tungku tradisional yang masih menggunakan kayu bakar untuk 
memasak itu tetap ada. 

9. Tikeh Panen/Purun – Tikeh panen atau biasanya disebut juga tikeh purun 
oleh Masyarakat Desa Kota Agung adalah tikar yang terbuat dari pandan 
yang dianyam sedemikian rupa. 

10. Serawo – Serawo merupakan sebuah hidangan makanan yang ada dalam 
proses mulang ayik. Serawo ini terbuat dari beras ketan, gula merah dan 
kelapa. 

11. Mei – Mei dalam Bahasa Indonesia adalah nasi. Nasi disini menjadi salah satu 
hidangan juga dalam prosesi mulang ayik. 

12.  Monok Gulei – Monok gulei dalam Bahasa Indonesia adalah lauk ayam 
gulai. Ayam gulai ini merupakan hidangan yang ikut dihidangkan di dalam 
dulang atau nampan yang besar 

13. Gulo Jijei – Gulo jijei terbuat dari tiga bahan yaitu beras ketan, gula merah dan 

tepung, ketiga bahan tersebut dimasak bersamaan lalu di bungkus dengan daun 

pisang. 
14. Benik – Benik ini terbuat dari beras ketanyang teloah dicuci sampai bersih, 

lalu dicampur dengan santan, setelah itu dimasukkan dalam bambu yang 
telah dilapisi daun pisang didalamnya, lalu setelah adonan tersebut 
dimasukkan setengah dari bambu lalu bambu ditutupi dengan daun pisang, 
lalu baru dibakar sampai matang. 

15.  Pei Mlea – Pei mlea dalam bahasa Indonesia adalah kain hitam. 
16. Pei – Pei adalah kain Panjang untuk menggendong bayi. Pei ini digunakan 

oleh Dukun untuk menggendong Bayi yang akan dibawa pergi mandi. 
17. Kebaya Bep – Kebaya bep merupakan baju kebaya yang sering digunakan 

orang zaman dahulu. Kebaya ini digunakan oleh Dukun.  
18. Tekuluk Uleu – Tekuluk uleu adalah penutup kepala. Penutup kepala disini 

bervariatif bentuknya namun intinya adalah adalah kain yang digunakan 
untuk menutupi kepala.  

19. Baju Panjang – pakaian bayi; simbol masa depan. 
20. Celana Panjang – pelengkap pakaian; simbol kesiapan tumbuh. 

Fungsi Simbolik Ritus 
Mengacu pada teori fungsionalisme Bronislaw Malinowski, mulang ayik 

memiliki tiga fungsi utama: 
1. Fungsi biologis  

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Nomor 4, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4406 
 
Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary     

Menjaga kesehatan bayi melalui penggunaan ramuan herbal dan air bersih. 
2. Fungsi social  

Mempererat hubungan keluarga dan masyarakat melalui partisipasi kolektif. 
3. Fungsi simbolik-religius  

Menghubungkan manusia dengan Sang Pencipta dan roh leluhur melalui 
doa, mantra, dan simbol adat. 

 
Partisipasi Masyarakat dan Pelestarian 

Partisipasi masyarakat terlihat pada keterlibatan semua lapisan, mulai dari 
keluarga inti, kerabat, tetangga, hingga tokoh adat. Gotong royong menjadi ciri 
khas pelaksanaan ritus, mulai dari persiapan perlengkapan, pengaturan tempat, 
hingga konsumsi. Namun, partisipasi generasi muda mulai menurun, sehingga 
diperlukan strategi pelestarian, seperti dokumentasi tertulis, pengajaran di sekolah, 
dan penyisipan dalam acara budaya daerah. 

 
Hambatan dalam Pelaksanaan 

Beberapa hambatan yang ditemukan di lapangan antara lain: 
1. Modernisasi – sebagian keluarga memilih prosesi sederhana atau 

meninggalkannya. 
2.   Kurangnya dokumentasi – membuat pengetahuan hanya bertahan melalui 

lisan. 
3. Keterbatasan tokoh adat – generasi penerus dukun pemandi semakin sedikit. 

 
Upaya Pelestarian 

Upaya pelestarian meliputi: 
1. Mengintegrasikan pengetahuan adat ke dalam kurikulum muatan lokal. 
2. Mendokumentasikan prosesi mulang ayik dalam bentuk buku dan video. 
3. Melibatkan pemerintah desa dan lembaga adat dalam kegiatan tahunan yang 

mempromosikan ritus ini. 
 
Hasil penelitian mengenai ritus mulang ayik pada etnik Rejang di Desa Kota 

Agung menunjukkan bahwa prosesi adat ini memiliki struktur yang teratur, simbol 
yang kaya makna, serta fungsi yang berlapis baik secara biologis, sosial, maupun 
religius. Prosesi ini dilaksanakan melalui tiga tahap utama, yaitu tahap awal, tahap 
inti, dan tahap akhir, yang masing-masing memuat serangkaian perlengkapan 
simbolik. Bentuk simbolik tersebut tidak muncul secara acak, melainkan telah 
dibakukan melalui aturan adat yang diwariskan secara turun-temurun. Menurut 
(Koentjaraningrat, 2009)menyebutkan bahwa pembakuan prosesi dalam upacara 
adat merupakan hasil internalisasi nilai budaya yang terus dipelihara dalam suatu 
komunitas. Dalam konteks mulang ayik, hal ini tercermin pada ketatnya 
penggunaan perlengkapan dan urutan pelaksanaan, serta peran tokoh adat yang 
memastikan bahwa semua unsur prosesi dilaksanakan sesuai ketentuan leluhur. 

Dari perspektif semiotika budaya, setiap perlengkapan dalam prosesi ini 
merupakan tanda yang mengandung makna konotatif. Kain hitam pembungkus 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Nomor 4, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4407 
 
Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary     

bayi, misalnya, menjadi simbol perlindungan dari gangguan makhluk halus, 
sementara air yang telah diberi mantra melambangkan penyucian lahir dan batin. 
Temuan ini sejalan dengan pandangan Geertz dalam (Handoyo & al., 2015) yang 
menegaskan bahwa simbol dalam ritus adalah sarana komunikasi nilai dan 
keyakinan kolektif masyarakat. Simbol-simbol tersebut bukan sekadar pelengkap 
prosesi, tetapi menjadi representasi identitas budaya Rejang sekaligus media 
pendidikan nilai kepada generasi penerus. 

Makna simbolik yang ditemukan dalam penelitian ini dapat dibedakan ke 
dalam tiga lapisan utama, yaitu makna religius, sosial, dan identitas budaya. Makna 
religius terlihat dari penggunaan doa dan mantra dalam prosesi pemandian bayi 
yang tidak hanya dimaknai sebagai tindakan fisik, tetapi juga sebagai ungkapan 
rasa syukur kepada Tuhan dan permohonan perlindungan bagi sang bayi. Dalam 
praktiknya, terlihat adanya sinkretisme antara ajaran Islam dengan tradisi lokal, 
sebagaimana dikemukakan Beatty dalam (Rofiq, 2019) bahwa masyarakat sering 
kali memadukan ajaran agama formal dengan praktik adat untuk memperkuat 
ikatan spiritual dan budaya. Makna sosial tercermin dari partisipasi kolektif 
masyarakat. Gotong royong dalam mempersiapkan perlengkapan, mengatur 
tempat, hingga menyajikan hidangan pasca-prosesi menunjukkan adanya kohesi 
sosial yang terjaga. Hal ini mendukung teori fungsionalisme Malinowski (dalam 
Alfattah, 2017) yang menyatakan bahwa setiap unsur budaya memiliki fungsi untuk 
memenuhi kebutuhan sosial masyarakat. Sementara itu, makna identitas budaya 
terlihat dari pemakaian busana adat seperti kebaya bep dan tekuluk uleu yang 
menegaskan jati diri masyarakat Rejang di tengah arus globalisasi. 

Fungsi simbolik mulang ayik jika dianalisis menggunakan kerangka 
fungsionalisme Bronislaw Malinowski meliputi fungsi biologis, sosial, dan 
simbolik-religius. Fungsi biologis terlihat dari penggunaan ramuan herbal dalam 
pemandian bayi, yang secara tradisional dipercaya dapat menjaga kesehatan. 
Meskipun sebagian masyarakat modern mungkin meragukan efektivitasnya, 
penelitian etnobotani menunjukkan bahwa sejumlah tanaman herbal yang 
digunakan memang memiliki khasiat antiseptik alami (Rahman, 2018). Fungsi sosial 
ritus ini tampak dari keterlibatan seluruh lapisan masyarakat yang memperkuat 
jaringan sosial dan membangun rasa kebersamaan. Menurut Durkheim dalam 
(Rofiq, 2019) menegaskan bahwa ritus kolektif seperti ini berperan menjaga 
integrasi sosial melalui pengalaman bersama yang mengikat emosi komunitas. 
Fungsi simbolik-religius terlihat jelas dalam penggunaan doa, mantra, dan simbol 
adat yang menjadi sarana komunikasi spiritual antara manusia, leluhur, dan Tuhan, 
sekaligus memperkuat legitimasi ritus dalam sistem kepercayaan masyarakat. 

Namun demikian, penelitian ini juga menemukan adanya perubahan dan 
tantangan dalam pelaksanaan ritus mulang ayik. Modernisasi dan globalisasi 
mempengaruhi pandangan masyarakat, khususnya generasi muda, yang 
cenderung memandang ritus ini sebagai simbol budaya semata, bukan lagi 
kewajiban adat. Perubahan ini memunculkan variasi dalam pelaksanaan, mulai dari 
penyederhanaan prosesi hingga penghilangan beberapa tahapan. Fenomena ini 
sesuai dengan teori perubahan budaya Herskovits dalam (Amelia & Hudaidah, 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Nomor 4, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4408 
 
Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary     

2021) yang menyatakan bahwa interaksi dengan budaya luar akan memicu 
pergeseran nilai dan praktik dalam suatu masyarakat. Selain itu, minimnya 
regenerasi tokoh adat, khususnya Dukun Pemandi, menjadi hambatan serius bagi 
keberlangsungan ritus. 

Partisipasi masyarakat dalam ritus ini masih cukup tinggi, tetapi mulai 
berkurang di kalangan generasi muda. Faktor mobilitas sosial, pendidikan, dan 
pekerjaan di luar desa membuat keterlibatan langsung menjadi terbatas. Kurangnya 
dokumentasi tertulis dan visual membuat pengetahuan tentang prosesi ini tetap 
bergantung pada transmisi lisan, yang rentan hilang jika tidak segera dilestarikan. 
Untuk itu, diperlukan strategi pelestarian yang komprehensif. 

Strategi pelestarian yang dapat dilakukan meliputi integrasi pengetahuan 
adat ke dalam kurikulum muatan lokal di sekolah, dokumentasi prosesi mulang 
ayik dalam bentuk buku, foto, dan video, serta penguatan peran lembaga adat dan 
pemerintah desa dalam menyelenggarakan kegiatan budaya tahunan yang 
mempromosikan ritus ini. Selain itu, pelibatan generasi muda melalui kegiatan seni, 
teater, atau lomba kreatif berbasis budaya Rejang dapat menjadi cara efektif untuk 
menumbuhkan kebanggaan terhadap warisan leluhur. Warschauer dan 
Matuchniak dalam (Geertz et al., 2020)menegaskan bahwa keberhasilan pelestarian 
budaya memerlukan keterlibatan aktif seluruh pemangku kepentingan, termasuk 
pemerintah, tokoh adat, dan masyarakat umum. 

Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa ritus mulang 
ayik tidak hanya berfungsi sebagai tradisi pemandian bayi, tetapi juga sebagai 
media penguatan nilai religius, kohesi sosial, dan identitas budaya masyarakat 
Rejang. Tantangan modernisasi harus dihadapi dengan stra tegi pelestarian yang 
adaptif, sehingga ritus ini tetap relevan di tengah perubahan zaman. Dengan 
pelestarian yang tepat, mulang ayik dapat terus menjadi simbol kebanggaan etnik 
Rejang sekaligus warisan budaya yang bernilai tinggi bagi generasi mendatang.  

 
SIMPULAN  

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa 
ritus mulang ayik pada etnik Rejang di Desa Kota Agung merupakan tradisi adat 
yang memiliki struktur prosesi teratur, simbol yang sarat makna, serta fungsi yang 
berlapis. Prosesi dilaksanakan melalui tiga tahap utama, yaitu tahap awal, tahap 
inti, dan tahap akhir, yang masing-masing didukung oleh perlengkapan simbolik 
seperti kain hitam, air ramuan herbal, pakaian adat, dan perlengkapan ritual 
lainnya. Setiap simbol memiliki makna religius, sosial, dan identitas budaya yang 
mencerminkan nilai-nilai kebersamaan, rasa syukur, perlindungan, dan 
penghormatan terhadap leluhur. Fungsi biologis ritus ini tampak dari penggunaan 
ramuan tradisional yang dipercaya menjaga kesehatan bayi, sedangkan fungsi 
sosial terlihat dari partisipasi kolektif masyarakat dalam bentuk gotong royong. 
Fungsi simbolik-religius hadir melalui doa, mantra, dan perlengkapan adat yang 
memperkuat hubungan spiritual dengan Tuhan dan leluhur. Meskipun 
menghadapi tantangan akibat modernisasi dan berkurangnya regenerasi tokoh 
adat, mulang ayik tetap menjadi warisan budaya penting bagi masyarakat Rejang. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Nomor 4, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4409 
 
Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary     

Oleh karena itu, diperlukan upaya pelestarian yang adaptif agar tradisi ini tetap 
relevan dan dapat diwariskan kepada generasi mendatang sebagai identitas budaya 
lokal yang berharga. 

 
UCAPAN TERIMAKASIH  

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & 
Hukum atas kesempatan yang diberikan untuk mempublikasikan artikel “Ritus 
Mulang Ayik pada Etnik Rejang di Desa Kota Agung Kabupaten Kepahiang 
Provinsi Bengkulu”. Apresiasi juga kami sampaikan kepada tim editor dan mitra 
bestari atas arahan serta masukan yang sangat berharga dalam penyempurnaan 
artikel ini. Terima kasih kepada masyarakat dan tokoh adat Desa Kota Agung yang 
telah membantu proses penelitian. Semoga karya ini bermanfaat bagi 
pengembangan ilmu pengetahuan sekaligus pelestarian budaya lokal. 

 
DAFTAR RUJUKAN  
Alfattah, M. (2017). Teori Fungsionalisme Bronislaw Malinowski dalam Kajian Budaya. 

Rajawali Pers. 
Amelia, & Hudaidah. (2021). Pelestarian Seni Tradisional di Tengah Globalisasi. 

Jurnal Seni Dan Budaya, 6(2), 101–112. 
Arifin, I. (2022). Agama (Islam) Dalam Pelaksanaan dan Kemenangan Pemilu 

Pilpres, Sebagai Sebuah Realitas Politik Di Indonesia. JPPI (Jurnal Penelitian 
Pendidikan Indonesia). https://doi.org/10.29210/020221706 

Geertz, C., Sunartin, N., Niampe, L., & Basri, S. (2020). Kajian Antropologi Budaya. 
Pustaka Pelajar. 

Handoyo, B., & al.,  et. (2015). Nilai Sosial sebagai Unsur Budaya. Jurnal Ilmu Sosial, 
2(2), 101–110. 

Harnika, N. N. (2022). Tari rejang lilit dalam upacara dewa yajña sebagai daya tarik 
pariwisata berbasis budaya di tanah embet lombok barat. Widya Sandhi. 
https://doi.org/10.53977/ws.v13i1.511 

Karimuddin, K. (2022). Pendampingan Masyarakat dalam Prosesi Tradisi 
Menginjak Tanah Pertama Bagi Bayi. Pengmasku. 
https://doi.org/10.54957/pengmasku.v2i1.144 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Rineka Cipta. 
Maknun, L., & Syarifah, H. (2023). Pengantar Antropologi Agama. Remaja Rosdakarya. 
Miles, M. B., & Huberman, A. M. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook. SAGE Publications. 
Moa, S., & Nuwa, G. (2022). The Role of Traditional Institutions in Preserving the 

Lodo Huer Ceremony in Kajowair Village, Riidetut Hamlet, Hewokloang 
District. Journal of Research. https://doi.org/10.56495/ejr.v1i1.287 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. PT Remaja Rosdakarya. 
Moleong, L. J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya. 
Nurhayati, N., & Sugiharto, M. (2019). Perilaku Memilih Tenaga Penolong Persalinan 

pada Ibu Melahirkan di Desa Blambangan, Kecamatan Penengahan, Kabupaten 
Lampung Selatan, Indonesia. https://doi.org/10.22435/BPK.V47I3.1468 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 3 Nomor 4, 2025  
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  4410 
 
Copyright; Angel Lara Octavia, Vebbi Andra, Heny Friantary     

Rahman, A. (2018). Etnobotani Tanaman Obat Tradisional Indonesia. Deepublish. 
Rofiq, A. (2019a). Sosiologi Budaya. UMM Press. 
Rofiq, A. (2019b). Tradisi sebagai Identitas Budaya. Jurnal Antropologi, 9(1), 23–34. 
Spradley, J. P. (2016). Metode Etnografi. Tiara Wacana. 
Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Alfabeta. 
Sunartin, N., Niampe, L., & Basri, S. (2020). Ritual dan Simbol dalam Masyarakat 

Tradisional. Pustaka Pelajar. 
Widianto, A. A. (2022). Solidaritas sosial dalam ritual adat siraman Sedudo di 

Kecamatan Sawahan Kabupaten Nganjuk. Jurnal Integrasi Dan Harmoni 
Inovatif Ilmu-Ilmu Sosial. https://doi.org/10.17977/um063v2i10p962-971 

 
   

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

