
IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  14 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

 
Karakteristik Dasar Pesantren dan Madrasah sebagai Lembaga 
Pendidikan Islam 
(Studi Komparatif Perspektif Historis-Sosiologis) 
 
Muhammad Nizar Syahroni Saputra1 , Faridi2 
Universitas Muhammadiyah Malang, Indonesia1-2  
Email Korespondensi: nizarsyah1409@gmail.com                                                     

 

Article received: 01 Desember 2025, Review process: 20 Januari 2026, 
Article Accepted: 28 Januari 2026, Article published: 01 Februari 2026 

 

ABSTRACT  
Pesantren are understood as traditional boarding schools rooted in the tradition of classical 
Islamic texts and the charismatic leadership of kiai, while madrasah emerged as a modern 
response to the limitations of pesantren and the hegemony of colonial schools through the 
integration of religious and general knowledge into a formal system. The study aims to 
examine the historical and sociological characteristics of Islamic boarding schools and 
madrasahs as the two main pillars of Islamic education in Indonesia, highlighting the 
differences in their historical backgrounds, institutional structures, and social roles. The 
research uses a qualitative descriptive literature review approach through content analysis 
of recent literature and Islamic education policy documents. The findings show that 
pesantren are moving towards more professional management without losing their 
character-building function, while madrasah are increasingly strengthening their position 
as formal institutions recognised by the state but continue to strive to internalise Islamic 
character values amid the demands of modernity, so that the two complement each other in 
the Indonesian Islamic education ecosystem.  
Keywords: Pesantren, Madrasah, Historical-Sociological, Indonesian Islamic Education. 

 
ABSTRAK 
Pesantren dipahami sebagai lembaga tradisional berbasis asrama yang berakar 
pada tradisi kitab kuning dan kepemimpinan karismatik kiai, sementara madrasah 
muncul sebagai respons modern terhadap keterbatasan pesantren dan hegemoni 
sekolah kolonial melalui integrasi ilmu agama dan umum dalam sistem formal. 
Penelitian bertujuan untuk mengkaji secara historis‑sosiologis karakter dasar 
pesantren dan madrasah sebagai dua pilar utama pendidikan Islam di Indonesia, 
dengan menyoroti perbedaan latar historis, struktur kelembagaan, dan peran sosial 
keduanya. Penelitian menggunakan studi pustaka dengan pendekatan kualitatif 
deskriptif melalui analisis isi terhadap literatur mutakhir dan dokumen kebijakan 
pendidikan Islam. Temuan menunjukkan bahwa pesantren bergerak menuju 
manajemen yang lebih profesional tanpa kehilangan fungsi pembentukan karakter, 
sedangkan madrasah semakin menguat sebagai institusi formal yang diakui negara 
namun terus berupaya menginternalisasikan nilai karakter Islam di tengah 
tuntutan modernitas, sehingga keduanya saling melengkapi dalam ekosistem 
pendidikan Islam Indonesia. 
Kata Kunci: Pesantren, Madrasah, Historis‑Sosiologis, Pendidikan Islam Indonesia. 

 
 

 

                  IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                          e-ISSN 2987-1298 
                      http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan        p-ISSN 3025-9150 
                    Volume 4 Nomor 1 Februari 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/ihsan.v4i1.4359    

 

 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:nizarsyah1409@gmail.com
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://doi.org/10.61104/ihsan.v4i1.4359


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  15 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

PENDAHULUAN  
Pendidikan Islam di Indonesia ditopang oleh dua pilar institusi utama yang 

memiliki latar belakang sejarah yang mendalam, yaitu pesantren dan madrasah. 
Pesantren berkembang sebagai lembaga lokal yang mencerminkan tradisi pemikiran 
Islam klasik dengan sistem asrama, di mana kiai berperan sebagai figur sentral dan 
pengajaran kitab kuning menjadi inti dari kurikulumnya (Marita et al., 2025).  
Adapun studi yang menyebut bahwa dengan pesantren santri dapat meningkatkan 
keterampilan hidup, daya cipta, serta kemandirian dengan menggabungkan 
kurikulum tradisional dan aktivitas keseharian yang saling mendukung (As’ad, 
2023). Sebaliknya, munculnya madrasah dilatarbelakangi oleh rasa ketidakpuasan 
terhadap institusi pesantren yang hanya fokus pada pengajaran agama serta 
terhadap sekolah-sekolah yang didirikan oleh penjajah yang minim dengan unsur 
keagamaan (Tamim, 2024). Maka hadirnya madrasah sebagai jawaban modern 
untuk mengadopsi sistem tradisional yang terorganisir untuk menghubungkan 
pengetahuan agama dengan umum (Niswah et al., 2025). Sehingga pemerintah 
Indonesia mengakui madrasah sebagai bagian dari sistem pendidikan formal, dan 
memberikan dukungan melalui regulasi dan pendanaan (Maftuhah et al., 2025). Hal 
ini menunjukkan perbedaan mendasar antara kedua lembaga dalam pendekatan 
pendidikan mereka. 

Secara sosiologis, seiring adanya perubahan struktur sosial masyarakat 
membuat kedua lembaga tersebut terus mengalaman pergeseran. Pesantren 
Tradisional yang terkenal ekskusif, kini harus merekontruksi manajemen dari pola 
kepemimpinan individu yang karismatik menjadi lembaga dengan manajemen yang 
lebih profesional dan transparan (Khatipah et al., 2025). Di sisi lain, madrasah harus 
menghadapi kesulitan untuk tidak hanya berfungsi sebagai "pendidikan umum 
yang memiliki ciri khas Islam", tetapi juga harus dapat menginternalisasi nilai-nilai 
karakter Islam yang seringkali tidak ada dalam sistem pendidikan formal (Aspiyah, 
2024). Selain itu, perbedaan antara pesantren dan madrasah menunjukkan ragam 
peran sosial dan budaya dalam pendidikan Islam di masyarakat Indonesia. Fungsi 
pesantren tidak hanya menekankan pada peningkatan akademik santri, tetapi juga 
berperan dalam pembentukan nilai-nilai moral dan karakter melalui sistem 
pendidikan yang dijalankan secara menyeluruh dalam aktivitas sehari-hari. (Indra 
& Alim, 2024). Sementara madrasah berperan sebagai lembaga pendidikan Islam 
resmi yang secara sosial menghubungkan nilai-nilai keagamaan dengan kebutuhan 
zaman modern, melalui kurikulum yang sudah distandarisasi, sistem penilaian 
resmi, dan fokus pada kemajuan sosial siswa (Rohman et al., 2023). 

Berbagai studi terdahulu (Ismail & Yudiana, 2020; Mubarok Tambak et al., 
2022; Sunardi et al., 2025), secara garis besar lebih menekankan pada komponen 
kurikulum atau hasil belajar semata, tetapi masih sedikit yang menghubungkan 
perkembangan historis institusi dengan perubahan sosial yang berdampak pada 
praktik pendidikan saat ini. Dengan demikian, masih ada kekurangan dalam 
penelitian yang menunjukkan tidak adanya studi perbandingan yang menganalisis 
secara historis dan sosiologis karakteristik dasar pesantren dan madrasah sebagai 
institusi pendidikan Islam di Indonesia. 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  16 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

Urgensi untuk melakukan penelitian ini semakin mendesak seiring 
perkembangan zaman di era globalisasi, di mana pesantren dan madrasah 
dihadapkan tantangan dalam pembaruan pendidikan serta pentingnya 
mempertahankan identitas islam dan relevansi di masyarakat (Zahra, 2025). Oleh 
karena itu studi komparatif historis-sosiologis nantinya bisa memberikan 
pemahaman secara teoritis dan praktis untuk pengembangan kebijakan pendidikan 
Islam yang peka terhadap kemajuan zaman, tanpa menghilangkan nilai tradisional 
yang sudah diwariskan sejak lama. 

 
METODE 

Metode penelitian yang digunakan adalah studi pustaka dengan pendekatan 
kualitatif deskriptif. Data penelitian diperoleh melalui penelusuran sistematis 
terhadap buku ilmiah, artikel jurnal nasional dan internasional mutakhir (terutama 
terbitan 2021–2025), serta dokumen resmi terkait kebijakan pendidikan Islam yang 
membahas pesantren dan madrasah. Prosedur penelitian meliputi: (1) penentuan 
fokus kajian pada perbandingan karakter dasar pesantren dan madrasah secara 
sejarah-sosiologis; (2) pengumpulan literatur yang relevan tentang sejarah dan 
perkembangan, struktur–kurikulum–metode, serta budaya dan peran sosial kedua 
lembaga; (3) seleksi sumber berdasarkan kriteria dan relevansi tema; (4) 
pengorganisasian data ke dalam kategori tematik. Analisis data dilakukan dengan 
teknik analisis isi melalui pembacaan berulang, pengelompokan, dan perbandingan 
temuan untuk menemukan pola persamaan, perbedaan, dan hubungan historis-
sosiologis antara pesantren dan madrasah. Hasil analisis kemudian disusun dalam 
bentuk narasi komparatif yang sistematis guna menjelaskan karakter dasar dan 
posisi keduanya dalam ekosistem pendidikan Islam Indonesia kontemporer. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Pesantren 
1. Sejarah dan Perkembangan Pesantren 

Pesantren merupakan bagian tak terpisahkan dari sejarah perkembangan 
Islam di Indonesia, dan keberadaannya tumbuh seiring dengan penyebaran Islam 
sejak periode awal Islamisasi di Nusantara (Ningsih et al., 2023). Proses akulturasi 
antara budaya lokal dan ajaran Islam membentuk karakter unik pesantren sebagai 
lembaga pendidikan Islam nusantara. Para ulama atau kiai mendirikan pesantren 
untuk mengajarkan ajaran Islam serta ilmu pengetahuan lainnya kepada 
masyarakat. Pesantren pertama yang tercatat adalah pesantren yang didirikan oleh 
Sunan Giri di Giri, Jawa Timur, pada abad ke-15 (Marhamah et al., 2024). Walisongo 
memiliki peran penting sebagai pionir dalam pendirian pesantren yang tidak hanya 
berfokus pada pendidikan agama, tetapi juga pada aspek sosial dan budaya. 

Pesantren dalam situasi ini tidak hanya berfungsi sebagai lembaga 
pendidikan agam. Pesantren dengan tradisi intelektualnya menjadi basis penting 
dalam perkembangan sosial politik, karena berkontribusi pada munculnya 
organisasi-organisasi masa pergerakan seperti Sarekat Islam dan Budi Utomo (Risna, 
2025). Pesantren tidak mendapat pengakuan resmi dari pemerintah kolonial dan 
tumbuh melalui inisiatif masyarakat Muslim secara mandiri. Kearifan lokal pola 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  17 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

dakwah Walisongo yang memahami karakter masyarakat nusantara menjadikan 
Islam mudah diterima dan pesantren menjadi kebanggaan masyarakat Muslim. 
Pesantren Tegalsari di Ponorogo (1742) dan Pesantren Jan Tanpes II di Madura (1762) 
menjadi contoh pesantren tertua di Indonesia meskipun masih terdapat perbedaan 
pendapat (Fitriyyah, 2024). 

Pesantren memang mengalami perubahan signifikan dari lembaga 
pendidikan tradisional menjadi lebih modern dan kontekstual dengan 
perkembangan zaman, yang mencakup struktur kelembagaan, kurikulum, peran 
sosial, bahkan integrasi teknologi informasi, tanpa melepaskan jati diri 
tradisionalnya (Zaini et al., 2022). Transformasi ini melibatkan penggunaan 
teknologi informasi dan proses dari yang kuno hingga modern tanpa 
menghilangkan identitas asli pesantren. Pesantren berupaya mencapai 
keseimbangan antara tradisi dan modernitas dengan mengintegrasikan unsur-unsur 
tradisional dan pendekatan modern. Pandangan masa depan pesantren 
menekankan pentingnya adaptasi dan inovasi dalam menghadapi tantangan serta 
memanfaatkan peluang yang ditawarkan oleh pasca era industri 4.0 (Sulaiman, 
2022). 

Data Kementerian Agama menyebutkan jumlah pesantren di Indonesia pada 
tahun 2022/2023 mencapai lebih dari 39 000 lembaga yang tersebar di berbagai 
wilayah, dengan sekitar 4,08 juta santri terdaftar, menunjukkan cakupan luas 
pesantren sebagai institusi pendidikan Islam yang besar di Indonesia (Kurniawan et 
al., 2024). Transformasi organisasi pesantren menunjukkan dinamika perubahan 
orientasi, gaya kepemimpinan, serta respons terhadap konteks sosial-politik yang 
melingkupinya sejak periode awal abad ke-20 hingga kontemporer, di mana 
pesantren telah beralih dari model kepemimpinan tradisional yang sangat 
kharismatik menuju struktur manajemen yang lebih kolaboratif dan responsif 
terhadap tuntutan zaman tanpa kehilangan identitas keagamaannya (Muis et al., 
2025).  Pesantren yang berhasil beradaptasi dengan perkembangan zaman memiliki 
peran penting dalam menciptakan sumber daya manusia yang berkualitas. Dalam 
konteks transformasi ini, pesantren dihadapkan pada keseimbangan krusial antara 
mempertahankan identitas tradisional dan mengadopsi nilai-nilai inovasi yang 
selaras dengan kebutuhan pendidikan saat ini. Dengan demikian, sejarah panjang 
pesantren menjadi landasan kuat bagi transformasi yang berkelanjutan di era 
kontemporer. 
2. Struktur, Kurikulum, dan Metode Pesantren 

Struktur pesantren Indonesia dibangun atas lima pilar kokoh: pondok sebagai 
hunian dan ruang belajar, masjid sebagai pusat spiritual, kitab-kitab klasik sebagai 
khazanah ilmu, kiai sebagai nahkoda intelektual dan spiritual, serta santri sebagai 
generasi penerus (Dhofier, 2019). Dalam konteks manajemen pendidikan Islam, 
pesantren memiliki struktur organisasi unik yang sangat dipengaruhi oleh 
karakteristik kepemimpinan kiai. Peran kiai mencakup pengaturan kegiatan harian, 
manajemen asrama, pengelolaan dana dan aset, serta pembangunan infrastruktur 
pesantren. Kepemimpinan pesantren dapat dibagi menjadi dua model: 
kepemimpinan individual yang bersifat sentralistik dan kepemimpinan kolektif 
yang lebih partisipatif. Beberapa pesantren salaf kini mulai menerapkan model 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  18 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

kepemimpinan yang lebih demokratis dan partisipatif dengan memberikan ruang 
musyawarah bagi santri dan pengurus dalam pengelolaan lembaga (Nihayatuzzain, 
2025). 

Kurikulum pesantren terdiri dari pengajaran kitab kuning yang mencakup 
berbagai disiplin ilmu seperti tafsir, hadis, fiqh, dan akidah sebagai ciri khas yang 
mendefinisikan pendidikan pesantren (Nasrullah et al., 2025). Kitab kuning menjadi 
ciri dan identitas yang tidak dapat dilepaskan dari tradisi pesantren. Pengembangan 
kurikulum yang komprehensif mencakup berbagai aspek ilmu agama Islam, 
pemahaman konteks budaya di mana kitab kuning ditulis, dan penguasaan bahasa 
Arab (Mardiansyah et al., 2024). Integrasi kurikulum pesantren modern dan salaf 
menjadi kebutuhan mendesak untuk menjembatani tradisi keilmuan Islam klasik 
dengan kompetensi modern yang sesuai kebutuhan zaman. Proses integrasi ini 
menciptakan harmoni antara tradisi keilmuan Islam klasik melalui pengajaran kitab 
kuning dan modernisasi berbasis teknologi untuk membentuk lulusan yang religius 
dan kompeten menghadapi tantangan global (Hilmi et al., 2025). 

Metode pembelajaran pesantren yang telah diwariskan dari generasi ke 
generasi adalah sorogan dan bandongan sebagai dua metode utama dalam 
mempelajari kitab kuning (Jannah et al., 2025). Metode sorogan dilakukan secara 
pribadi antara santri dan kiai di mana santri membaca langsung isi kitab di depan 
kiai, dan kiai akan mengoreksi atau menjelaskan jika ada kesalahan. Keunggulan 
metode sorogan adalah kiai secara pasti mengetahui kualitas anak didiknya dan 
dapat memberikan bimbingan penuh kejiwaan. Metode bandongan dilakukan 
secara berkelompok di mana kiai membaca dan menjelaskan isi kitab sementara 
santri mendengarkan sambil mencatat. Kedua metode ini memiliki kelebihan dan 
kekurangan masing-masing, sorogan lebih personal dan mendalam cocok untuk 
memperkuat kemampuan individu, sedangkan bandongan lebih umum dan efisien 
cocok untuk menyampaikan materi dalam jumlah besar. 

Strategi pembelajaran di pesantren kontemporer dirancang secara sistematis 
dengan menerapkan metode tradisional seperti bandongan dan sorogan, serta 
pengenalan teknologi dan pendekatan berbasis proyek untuk meningkatkan daya 
saing santri. Penerapan teknologi kecerdasan buatan (AI) dalam metode sorogan 
dapat memberikan pengalaman belajar yang lebih dinamis dan interaktif sekaligus 
meningkatkan efektivitas dan efisiensi pembelajaran (Aliya et al., 2025). Revitalisasi 
pembelajaran kitab kuning dapat dicapai melalui penggunaan pendekatan edukatif 
yang lebih partisipatif, penguatan teknologi digital, dan integrasi kompetensi abad 
ke-21. Evaluasi berkelanjutan dilakukan dengan melibatkan umpan balik dari ustadz 
dan santri untuk memastikan kurikulum dapat berjalan efektif tanpa mengorbankan 
salah satu elemen tradisi atau modernitas (Nabila & Husni, 2025). Dengan demikian, 
pesantren mampu menjaga kesinambungan tradisi sambil tetap relevan dengan 
tuntutan pendidikan modern. 
3. Budaya dan Peran Sosial Pesantren 

Budaya pesantren terbentuk melalui tradisi literasi yang mencakup kecintaan 
pada ilmu agama, keteladanan, kebersamaan, kedisiplinan, kemandirian, ketulusan, 
dan kesederhanaan sebagai ciri khas yang telah diterapkan sejak lama (Wadud & 
Chairiyah, 2024). Tradisi literasi budaya pesantren sebagai warisan (inheritance) para 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  19 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

pendiri harus dipertahankan dan dilestarikan agar tidak hilang tergerus oleh 
kemajuan zaman dengan berbagai budaya yang bertentangan dengan nilai-nilai 
ajaran Islam. Sistem asrama di pesantren menciptakan lingkungan yang mempererat 
ikatan keluarga dan rasa kebersamaan di antara santri. Penerapan pendidikan 
karakter berbasis panca jiwa (keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah, 
dan kebebasan) menjadi strategi efektif dalam membentuk kepribadian santri yang 
berakhlak, disiplin, dan memiliki keseimbangan spiritual di tengah tantangan era 
digital (Al Faruq et al., 2025). Nilai-nilai panca jiwa menjadi landasan moral yang 
memperkuat daya tahan santri terhadap pengaruh negatif globalisasi. 

Peran sosial pesantren terlihat dari fungsinya sebagai lembaga dakwah dan 
perubahan sosial yang memainkan peran penting dalam proses transformasi 
masyarakat. Pesantren berperan sebagai social change dan culture change melalui tiga 
jalur: tafaqquh fi al-din melalui lembaga pendidikan dan dakwah, pengajaran kitab 
kuning melalui pendekatan dialogis kritis dan terbuka, serta penanaman akhlak al-
karimah dalam lingkungan pesantren dan masyarakat sekitarnya (Harisah, 2020). 
Pesantren memiliki tingkat integritas yang tinggi dengan masyarakat sekitarnya dan 
menjadi rujukan moral bagi kehidupan masyarakat umum. Sebagai lembaga 
pemberdayaan, pesantren berkontribusi nyata dalam aspek sosial dan ekonomi 
masyarakat lokal melalui berbagai program seperti pelatihan keterampilan, koperasi 
santri, serta layanan sosial (Azizah et al., 2024). Adapun hasil survei di Bandar 
Lampung menunjukkan bahwa 83% masyarakat sekitar menganggap pesantren 
sebagai pusat bantuan sosial dan pendidikan alternatif, bukan semata-mata lembaga 
keagamaan (Setiawan & Windayanti, 2025). 

Kontribusi pesantren dalam pembentukan karakter santri sangat penting 
melalui pengajaran agama, penerapan rutinitas harian yang mendisiplinkan, serta 
kegiatan sosial yang menanamkan rasa tanggung jawab. Melalui program 
pengabdian masyarakat, santri belajar untuk berbagi dan melayani masyarakat 
sebagai bagian dari pendidikan karakter berbasis agama yang mendorong 
kepedulian sosial. Kegiatan sosial kemanusiaan seperti bakti sosial, pembagian 
sembako, pembangunan fasilitas umum, dan pelatihan kesehatan memberikan 
kesempatan bagi santri untuk terlibat langsung dalam perubahan sosial di 
lingkungan mereka (Zahro’atul Baroroh & Khobir, 2024). Pesantren juga berperan 
sebagai center of excellence bagi pembinaan potensi dan pelayanan sosial bersama 
masyarakat di sekitarnya (Azizah et al., 2024). Dengan potensi ekonomi dan 
keagamaan, pesantren bisa meningkatkan lembaga pengembangan swadaya 
masyarakat terutama melalui nilai-nilai luhur seperti kemandirian, keadilan, dan 
kerja sama. 

Dalam konteks integrasi nilai-nilai Islam dengan budaya lokal, pesantren 
berperan penting dalam pelestarian budaya lokal dan tradisi keagamaan yang 
memperkaya identitas keislaman sekaligus memperkuat rasa cinta terhadap budaya 
nusantara (Husen & Husni, 2025). Pesantren berupaya mengintegrasikan nilai-nilai 
Islam ke dalam budaya Indonesia untuk menciptakan kehidupan yang damai dan 
harmonis di masyarakat. Islam tidak tercerabut dari akar budaya keindonesiaan, 
melainkan berpadu dan memperkaya tradisi yang telah ada melalui peran kiai dan 
pengasuh pesantren. Di tengah arus modernisasi dan globalisasi, pesantren 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  20 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

berupaya mempertahankan tradisi pembelajaran berbasis kitab kuning sambil 
mengintegrasikan kurikulum nasional dan pemanfaatan teknologi digital sebagai 
strategi menjawab tantangan pendidikan Islam kontemporer (Anjaludin & Pratama, 
2025). Dengan demikian, pesantren memiliki peran multidimensi dan strategis 
dalam membentuk karakter bangsa yang religius, toleran, dan berbudaya. 

 
Madrasah 
1. Sejarah dan Perkembangan Madrasah 

Madrasah di Indonesia muncul sebagai respons terhadap kolonialisme dan 
kebutuhan modernisasi pendidikan Islam pada awal abad ke-20. Sebelum 
munculnya madrasah, pendidikan Islam berlangsung secara nonformal di surau, 
langgar, dan pesantren tradisional (Enhas et al., 2023). Tokoh pembaharu seperti 
Ahmad Dahlan mendirikan madrasah modern dengan sistem klasikal yang 
mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum. Madrasah Diniyah dan Adabiyah 
School menjadi pelopor madrasah modern di Indonesia sebagai bentuk perlawanan 
terhadap hegemoni pendidikan kolonial yang memarginalkan pendidikan Islam (Al 
Farabi, 2020). 

Pada masa kolonial Belanda, madrasah tidak mendapat pengakuan resmi dan 
tumbuh secara mandiri melalui inisiatif masyarakat Muslim di berbagai daerah, 
karena pemerintah kolonial lebih mendukung sekolah berorientasi Barat yang 
sekuler dan mengabaikan pendidikan Islam (Alfikri, 2024). Madrasah pada masa ini 
berfungsi sebagai pusat perlawanan budaya dan intelektual terhadap sistem 
pendidikan kolonial (N. Abbas et al., 2024). Di Banten, madrasah memainkan peran 
penting dalam menjaga identitas agama dan budaya lokal di tengah kebijakan 
kolonial yang berusaha mengintegrasikan masyarakat ke dalam sistem pendidikan 
Barat (Rohati et al., 2025). Madrasah juga berperan dalam gerakan nasionalis dengan 
menanamkan semangat kemerdekaan dan identitas keislaman. 

Pasca kemerdekaan, madrasah mulai mendapat perhatian pemerintah 
meskipun pengakuannya masih terbatas dalam UU No. 4 Tahun 1950. Era Orde Baru 
menjadi tonggak penting dengan diterbitkannya SKB Tiga Menteri 1975 yang 
menyetarakan madrasah dengan sekolah umum dalam kurikulum dan status 
lulusan (Fajri & Ilmi, 2024). UU No. 2 Tahun 1989 semakin memperkuat kedudukan 
madrasah sebagai bagian integral sistem pendidikan nasional. Pengakuan penuh 
tercapai melalui UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional yang 
mengintegrasikan madrasah secara formal. 

Perkembangan kontemporer menunjukkan madrasah telah mengalami 
transformasi signifikan dari sisi kurikulum, manajemen, hingga status kelembagaan. 
Madrasah kini dituntut beradaptasi dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan 
teknologi yang pesat melalui integrasi kurikulum nasional dengan nilai-nilai Islam. 
Transformasi digital madrasah menjadi prioritas di era Society 5.0 dengan 
pengintegrasian teknologi dalam pembelajaran, peningkatan literasi digital, dan 
pembaruan kurikulum berbasis keterampilan teknologi (Anugerah, 2023). Dengan 
demikian, pemahaman historis tentang madrasah menjadi landasan strategis dalam 
merumuskan kebijakan yang adaptif dan berdaya saing di masa depan. 
2. Struktur, Kurikulum, dan Metode Madrasah 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  21 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

Struktur madrasah di Indonesia terdiri dari tiga jenjang: Madrasah Ibtidaiyah 
(MI) setara SD, Madrasah Tsanawiyah (MTs) setara SMP, dan Madrasah Aliyah 
(MA) setara SMA. Secara kelembagaan pendidikan Islam, madrasah dipandang 
sebagai lembaga pendidikan formal dengan identitas Islam yang mengintegrasikan 
kurikulum agama dan umum, berfungsi sebagai bagian dari sistem pendidikan 
nasional serta berkembang sebagai inovasi kelembagaan pendidikan Islam di 
Indonesia (Abubakar, 2010). Struktur organisasi madrasah dijelaskan sebagai 
susunan kerja yang mendistribusikan tugas, wewenang, dan hubungan antar 
individu dalam madrasah untuk mendukung pencapaian tujuan pendidikan secara 
sistematis dan efektif, termasuk pembagian peran antara kepala madrasah, guru, 
dan tenaga kependidikan yang saling terkait dalam suatu organisasi pendidikan 
Islam (Romzi et al., 2024).  

Implementasi Kurikulum Merdeka pada madrasah saat ini menekankan 
pembelajaran intrakurikuler dan Proyek Penguatan Profil Pelajar Pancasila dan 
Rahmatan Lil Alamin (P5 RA) sesuai KMA No. 347 Tahun 2022 (Holilah et al., 2023). 
Kurikulum Merdeka memberikan fleksibilitas kepada madrasah dalam mengelola 
waktu pembelajaran secara mingguan, bulanan, maupun blok materi sesuai 
efektivitas capaian pembelajaran. Mata pelajaran di MTs meliputi Al-Qur'an Hadis, 
Akidah Akhlak, Fikih, SKI, Bahasa Arab, serta mata pelajaran umum seperti 
Matematika, IPA, IPS, Bahasa Indonesia, dan Informatika. Kementerian Agama 
melakukan penyesuaian Kurikulum Merdeka untuk memperkuat Pendidikan 
Agama Islam dan Bahasa Arab sebagai ciri khas madrasah. Integrasi nilai-nilai Islam 
dengan kurikulum modern menjadi strategi agar madrasah relevan dengan 
karakteristik dan kebutuhan peserta didik. 

Metode pembelajaran di madrasah telah mengalami pergeseran dari 
tradisional ke pendekatan yang lebih aktif, kolaboratif, dan berbasis teknologi. 
Peserta didik ditempatkan sebagai pelaku aktif pembelajaran dengan metode yang 
memfasilitasi pemahaman mendalam serta pengembangan potensi sesuai tahap 
perkembangan masing-masing. Penerapan blended learning dan hybrid learning di 
madrasah menggabungkan instruksi tatap muka dan daring untuk meningkatkan 
keterlibatan siswa dan memperkaya sumber belajar (Yamin, 2022). Madrasah 
menyediakan pembelajaran langsung (sinkron) melalui kelas fisik atau virtual, serta 
pembelajaran mandiri asinkron melalui konten digital seperti video, e-book 
interaktif, dan aplikasi pembelajaran. Teknologi digital seperti Learning 
Management System (LMS) mulai diintegrasikan untuk meningkatkan kualitas dan 
efektivitas pembelajaran (Hasri et al., 2025). 

Pendekatan kontekstual dan integrasi nilai-nilai Islam menjadi keunggulan 
metode pembelajaran madrasah yang membedakannya dari sekolah umum. 
Pembelajaran Al-Qur'an Hadis di madrasah mulai bergeser dari pola konvensional 
yang berpusat pada guru menuju model inovatif berbantuan teknologi informasi, 
seperti penggunaan media digital, video tilawah, dan aplikasi tajwid untuk 
meningkatkan literasi bacaan serta pemahaman teks keagamaan (Sutarmi et al., 
2025). Pada mata pelajaran Akidah Akhlak, pemanfaatan e-learning, aplikasi 
berbasis Android, dan platform konferensi video terbukti mampu meningkatkan 
motivasi belajar dan partisipasi siswa karena proses internalisasi nilai dapat 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  22 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

dilakukan secara lebih interaktif dan fleksibel dalam format kelas virtual maupun 
tatap muka (I. Abbas, 2018). Sistem penilaian di madrasah menggabungkan metode 
tradisional dan digital, misalnya melalui pre-test online untuk mata pelajaran Bahasa 
Arab yang kemudian dilanjutkan dengan proyek pembuatan video percakapan 
sebagai bentuk penilaian autentik keterampilan berbahasa siswa (Mustofa et al., 
2025). Dengan pendekatan ini, madrasah mempertahankan nilai-nilai pendidikan 
Islam sambil meningkatkan akses dan fleksibilitas pembelajaran di era digital. 
3. Budaya dan Peran Sosial Madrasah 

Madrasah memiliki keunggulan kultural karena dekat dengan masyarakat, 
berbasis nilai-nilai lokal, dan mengajarkan moderasi beragama yang relevan dalam 
penguatan karakter kebangsaan serta pencegahan radikalisme (Fahruddin et al., 
2025). Budaya madrasah terwujud melalui pembiasaan nilai-nilai religius seperti 
shalat berjamaah, hafalan Al-Qur'an, dan menjaga adab dalam pergaulan sehari-
hari. Pendekatan pembelajaran berbasis akhlak, keteladanan guru (uswah hasanah), 
kegiatan ekstrakurikuler sosial, serta pembiasaan ibadah terbukti mampu 
menumbuhkan empati, tanggung jawab, dan disiplin dalam diri siswa (Apriyani et 
al., 2020). Faktor sosio-kultural masyarakat sangat mewarnai perilaku lembaga 
madrasah, sehingga keberhasilannya bergantung pada karakteristik personel dan 
karakteristik sosio-kultural masyarakat sekitarnya. Integrasi nilai-nilai keislaman 
seperti tanggung jawab sosial, kepedulian, dan penghormatan terhadap sesama 
menjadi kekuatan khas madrasah dalam praktik pendidikan inklusif (Faelasup & 
Handayani, 2025). 

Peran sosial madrasah terlihat dari fungsinya sebagai pusat transmisi nilai-
nilai keislaman sekaligus pembentuk identitas intelektual dan sosial umat Islam di 
Indonesia. Madrasah berfungsi sebagai pusat pengembangan komunitas yang 
menyediakan pendidikan formal dan non-formal. Madrasah berkontribusi dalam 
kegiatan sosial dan kemanusiaan dengan mengajarkan siswa tentang kesadaran 
sosial, solidaritas, dan tanggung jawab terhadap sesama (Subaidi et al., 2024). 
Melalui kegiatan ekstrakurikuler seperti PMR (Palang Merah Remaja), siswa belajar 
bahwa perbedaan latar belakang tidak menghalangi kerja sama dalam membantu 
sesama (Budiarti & Ilahiyah, 2024). Madrasah juga berperan sebagai media 
perlawanan intelektual dan simbol resistensi terhadap marginalisasi pendidikan 
Islam sejak era kolonial. 

Madrasah memainkan peran penting dalam menjaga keberagaman dan 
toleransi di Indonesia dengan membentuk siswa menjadi individu yang menghargai 
perbedaan dan hidup harmonis dengan masyarakat berbeda agama dan budaya. 
Nilai-nilai moderasi beragama diintegrasikan dalam kurikulum dan kegiatan 
pembelajaran madrasah secara kontekstual melalui berbagai pendekatan, termasuk 
pengembangan materi pembelajaran, diskusi kelas, dan aktivitas sosial yang 
mencerminkan prinsip toleransi, keseimbangan, dan penghormatan terhadap 
perbedaan (Alif Utama et al., 2025). Nilai-nilai moderasi yang diajarkan mencakup 
tawassuth (ketengahan), tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), dan i’tidal 
(keadilan) untuk membentuk sikap siswa yang menghormati perbedaan dan 
bertindak adil di lingkungan sosial (Al Ghifari & Fitriyanti, 2025).  

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  23 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

Madrasah sebagai penjaga warisan keislaman dan budaya di Indonesia 
mendukung pernyataan bahwa madrasah memegang peran strategis dalam 
memelihara pengetahuan dan tradisi Islam sebagai ciri khas pendidikan Islam 
(Purwanto & Zikriadi, 2025). Dengan demikian, madrasah menjadi pilar penting 
dalam memperkuat kohesi sosial, demokrasi berkeadaban, dan harmoni masyarakat 
di tengah keberagaman Indonesia 

 
SIMPULAN 

Pesantren dan madrasah merepresentasikan dua wajah pendidikan Islam di 
Indonesia yang tumbuh dari latar historis dan sosiologis berbeda namun saling 
melengkapi dalam membentuk ekosistem pendidikan keislaman yang adaptif dan 
berkelanjutan. Pesantren berkembang sebagai lembaga berbasis komunitas yang 
berakar pada tradisi dakwah dan transmisi keilmuan Islam klasik melalui 
kepemimpinan kiai, pengajaran kitab kuning, serta pola kehidupan asrama yang 
menekankan pembentukan karakter, solidaritas sosial, dan kemandirian, sementara 
madrasah lahir sebagai respons terhadap kolonialisme dan modernisasi dengan 
mengadopsi sistem klasikal, struktur birokratis, serta integrasi ilmu agama dan 
umum dalam kerangka pendidikan formal nasional. Perbedaan dalam struktur, 
kurikulum, dan metode pembelajaran menunjukkan dinamika adaptasi keduanya 
terhadap tuntutan zaman, di mana pesantren berupaya memadukan tradisi dengan 
inovasi teknologi dan pendekatan abad ke-21, sedangkan madrasah 
mengembangkan pembelajaran aktif, kolaboratif, dan berbasis digital tanpa 
melepaskan identitas keislamannya. Secara kultural dan sosial, pesantren berperan 
sebagai pusat dakwah, pemberdayaan, dan pelestarian nilai lokal, sementara 
madrasah berfungsi sebagai wahana transmisi nilai moderasi, toleransi, dan 
pembentukan karakter kebangsaan, sehingga keduanya berkontribusi strategis 
dalam membangun masyarakat religius, inklusif, dan responsif terhadap perubahan 
sosial di Indonesia. 

 
DAFTAR RUJUKAN 
Abbas, I. (2018). Aplikasi E-Learning Mata Pelajaran Aqidah Ahlak Pada Madrasah 

Tsanawiyah Muhammadiyah Isimu Gorontalo Berbasis Android. Jurnal 
Informatika Upgris, 4(2), 139–149. https://doi.org/10.26877/jiu.v4i2.2770 

Abbas, N., Fathurrohman, M., & Fajrin, R. I. M. (2024). Madrasah Mamba’ul ’Ulum 
Surakarta Simbol Perlawanan Pendidikan Islam di Masa Kolonial Belanda. 
Jurnal Syaikh Mudo Madlawan, 1(2), 94–106. 

Abubakar, I. (2010). Kelembagaan Madrasah di Indonesia. Madrasah: Jurnal 
Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 3(50), 405–416. 
https://doi.org/doi.org/10.18860/jt.v0i0.1309 

Al Farabi, M. (2020). Modernisasi Pendidikan Islam di Indonesia: Kasus Adabiyah 
School. Islamijah: Journal of Islamic Social Sciences, 1(3), 248. 
https://doi.org/10.30821/islamijah.v1i3.7838 

Al Faruq, U., Arifuddin, N., Ma’arif, A. S., & Husniyah, F. (2025). Implementasi 
Pendidikan Karakter Berbasis Panca Jiwa di Pesantren: Strategi dan 
Tantangan dalam Era Digital. Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Ilmiah, 10(1), 1–

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  24 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

18. https://doi.org/10.55187/tarjpi.v10i1.6105 
Al Ghifari, F. H., & Fitriyanti, N. (2025). Integrasi Nilai Moderasi Beragama Dalam 

Inovasi Desain Media Pembelajaran Digital Di Madrasah Ibtidaiyah. Jurnal 
Edukasi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 3(2), 85–101. 
https://doi.org/doi.org/10.61815/jemi.v3i2.703 

Alfikri, H. H. (2024). Perkembangan Lembaga Pendidikan Madrasah di Indonesia 
Pra Kemerdekaan Tahun 1908-1942. PERIODE: Jurnal Sejarah Dan Pendidikan 
Sejarah, 6(1), 76–99. https://doi.org/10.21009/periode.061.1 

Alif Utama, M. M., Lestari, D. A., Khodijah, D. N., Sirait, S., Karwadi, K., Sa’adi, S., 
Nursikin, M., & Mansur, M. (2025). Integrating Religious Moderation into 
Education: A Qualitative Analysis of the ASSTA Curriculum in Madrasahs. 
AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan, 17(3), 4128–4137. 
https://doi.org/10.35445/alishlah.v17i3.6648 

Aliya, F. H., Anhar, M., & Marhamah, M. (2025). Metode Sorogan Pembelajaran Di 
Pesantren Memanfaatkan Teknologi Kecerdasan Buatan. SAP (Susunan 
Artikel Pendidikan), 9(3), 416. https://doi.org/10.30998/sap.v9i3.24606 

Anjaludin, & Pratama, A. I. (2025). Integration of Pesantren Curriculum with Digital 
Technology : Challenges and Opportunities in Islamic Education. Proceedings 
of the 3rd International Conference on Pesantren, 2(2), 3. 
https://doi.org/doi.org/10.61159/icop.v2i1.594 

Anugerah, R. B. (2023). Transformasi Madrasah dalam Menghadapi Tantangan di 
Era Society 5.0. At-Tarbawi: Jurnal Kajian Kependidikan Islam, 8(2), 153–170. 
https://doi.org/10.22515/attarbawi.v8i2.7889 

Apriyani, A., Dewi, N. S. D., Ramadani, A. P., & Farhurohman, O. (2020). Strategi 
Guru Dalam Menanamkan Nilai Akhlak Dalam Mata Pelajaran Akidah 
Akhlak. EBTIDA’: Jurnal Pendidikan Dasar Islam, 5(1). 
https://doi.org/doi.org/10.33379/ebtida.v5i1.7150 

As’ad, M. (2023). Karakteristik Pesantren dan Peranannya dalam Mengembangkan 
Kecakapan Hidup. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 1811–1830. 
https://doi.org/10.30868 

Aspiyah. (2024). Integrasi Kurikulum Pesantren dan Madrasah dalam 
Meningkatkan Karakter Santri (Studi Kasus di Pondok Pesantren Azzahro). 
Al-Madrasah: Jurnal Ilmiah Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, 8(1), 231–242. 
https://doi.org/10.35931 

Azizah, S. N., Rahmawan, L. H., & Santika, A. (2024). Peran Dan Strategi Pondok 
Pesantren Dalam Meningkatkan Perekonomian Masyarakat di Lingkungan 
Sekitar. Sharing: Journal of Islamic Economics Management and Business, 3(1), 
129–137. https://doi.org/10.31004/sharing.v3i1.29265 

Budiarti, M., & Ilahiyah, I. I. (2024). Internalisasi Nilai- Nilai PAI dalam 
Pembentukan Sikap Sosial Melalui Ekstrakurikuler Palang Merah Remaja 
(PMR) di MAN 4 Jombang. Millatuna: Jurnal Studi Islam, 1(03), 331–352. 
https://doi.org/10.33752/mjsi.v1i03.6534 

Dhofier, Z. (2019). Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya 
Mengenai Masa Depan Indonesia (Cet. 10). LP3ES. 

Enhas, M. I. G., Zahara, A. N., & Basri, B. (2023). Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  25 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia. Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan 
Dan Studi Keislaman, 13(3), 289–310. https://doi.org/10.33367/ji.v13i3.4457 

Faelasup, & Handayani, R. (2025). lmplementasi Pendidikan Karakter dalam 
Menumbuhkan Kepedulian Sosial Siswa Madrasah Tsanawiyah. Jurnal 
IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam, 3(3), 605–614. 
https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i3.1298 

Fahruddin, A. H., Musthofa, I., & Ikmal, H. (2025). JSPAI : Jurnal Studi Pendidikan 
Agama Islam. JSPAI: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 01(01), 1–13. 
https://doi.org/10.32806/jspai.v1i1.913 

Fajri, N., & Ilmi, D. (2024). Evolusi Lembaga Pendidikan Islam dalam Sejarah 
Indonesia. Adiba: Journal of Education, 4(4), 558–565. 

Fitriyyah, R. (2024). Perkembangan pendidikan islam pada pondok pesantren. 265–281. 
https://doi.org/doi.org/10.55883/jipkis.v4i3.145 

Harisah, A. N. (2020). Pesantren Sebagai Lembaga Dakwah Perubahan Sosial 
Budaya. Al-Riwayah: Jurnal Kependidikan, 12(1), 1–22. 
https://doi.org/10.47945/al-riwayah.v12i1.268 

Hasri, S., Ahmad, R., & Yusuf, H. (2025). The Role of Accreditation in Improving the 
Quality of Islamic Education. Multidisciplinary Global Education Journal, 1(1), 
48–60. https://doi.org/10.32806/jkpi.v6i2.887 

Hilmi, A. F., Ramadhan, M. R., & Daroini, S. (2025). Dinamika Integrasi Kurikulum 
Pesantren Modern dan Salaf. Maliki Interdisciplinary Journal, 3(2), 119–125. 

Holilah, N., Asrori, M., Fiabdillah, R., & Fadloilallah, R. (2023). ImImplementasi 
Kurikulum Merdeka pada Madrasah (Analisis KMA Nomor 347 Tahun 
2022). Raudhah Proud to Be Professionals: Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 8(3), hal. 
1163. https://doi.org/doi.org/10.48094/raudhah.v8i3.463 

Husen, K., & Husni, M. (2025). Peran Pesantren Dalam Meneguhkan Identitas 
Budaya Indonesia di Tengah Arus Modernisasi. Jurnal IHSAN Jurnal 
Pendidikan Islam, 3(1), 387–397. https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i1.847 

Indra, H., & Alim, A. (2024). Pesantren As a Formative Institution for Intellectual 
and Moral Development of Santri for Indonesia’S Development. Edukasi 
Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 13(04), 861–874. https://doi.org/10.30868 

Ismail, A. N., & Yudiana, W. (2020). Subjective Well-Being pada Siswa Pesantren 
Modern dan Siswa Madrasah Aliyah. Jurnal Psikologi Islam Dan Budaya, 3(1), 
13–22. https://doi.org/10.15575 

Jannah, D. F., Wati, F. A., & Mubin, N. (2025). Kitab Kuning: Metode Sorogan dan 
Bandongan di Pondok Pesantren. AN NAJAH: Jurnal Pendidikan Islam Dan 
Sosial Keagamaan, 4(4), 225–230. 
https://journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/573 

Khatipah, Arifin, S., Sumarsi, Faifatur, M. K. N., & Faruq, M. K. (2025). Transformasi 
Manajemen Pondok Pesantren Menuju Pesantren Digitalisasi Di Tengah 
Tantangan Globalisasi. JURNAL LENTERA: Kajian Keagamaan, Keilmuan Dan 
Teknologi, 24(2), 532–545. 

Kurniawan, S., Taufik, E. T., & Fitriyani, F. N. (2024). Pesantren and World Peace: 
Considering the Functional Role of Pesantren in Creating Moderate Santri 
Pioneers of Peace. Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam, 18(1), 81–100. 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  26 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

https://doi.org/10.21580/nw.2024.18.1.20275 
Maftuhah, Khoeron, Tobroni, & Faridi. (2025). Transformasi Kelembagaan 

Pesantren Tremas Adaptasi dan Inovasi di Era Digital. Jurnal Pendidikan 
Islam, 11(1), 1–21. https://doi.org/10.37286 

Mardiansyah, D., Supangat, Dandi, & Farazulika, I. (2024). Pengembangan 
Kurikulum Pembelajaran Kitab Kuning: Strategi Transformatif Model 
Pondok Pesantren Nurul Huda Sukaraja. Al-I’tibar : Jurnal Pendidikan Islam, 
11(3), 203–210. https://doi.org/10.30599/jpia.v11i3.3579 

Marhamah, A., Khairani, I., Aini, N., Alfayed, M., & Dalimunthe, P. A. (2024). 
Sejarah dan Perkembangan Pondok Pesantren di Indonesia. JPNM Jurnal 
Pustaka Nusantara Multidisiplin, 3(1), 1–7. 
https://doi.org/10.59945/jpnm.v3i1.221 

Marita, A. I., Salam, A. N., & Suratman, S. (2025). Analisis Kurikulum Pesantren: 
Konsep, Tujuan dan Implementasi dalam Pendidikan Islam. Jurnal Kajian 
Agama Islam, 9(1), 41–51. 

Mubarok Tambak, H., Rajab, H., Faisal, M., Rokan Bagan Batu, S., & Islam Negeri 
Sultan Syarif Kasim Riau, U. (2022). Dinamika Kelembagaan Pendidikan 
Islam (Perbandingan Pesantren, Madrasah dan Sekolah Islam Terpadu). 
Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 84–94. https://doi.org/10.32923 

Muis, R. R., Indriyani, L., Arifudin, I., Gloria, R. Y., & Wiradinata, D. R. (2025). The 
Transformation of Islamic Boarding Schools in Indonesia : A Shift in 
Organizational Management and Leadership Patterns. JPUS: Jurnal 
Pendidikan Untuk Semua, 9(1), 67–74. 
https://doi.org/doi.org/10.26740/jpus.v9n1.p67-74 

Mustofa, L., Rosyidah, A. N., & Susilawati, S. (2025). Transformasi Pembelajaran di 
Madrasah: Integrasi Blended Learning dan Hybrid Learning. Maliki 
Interdisciplinary Journal (MIJ), 3(6), 1697–1705. 

Nabila, N., & Husni, M. (2025). Penguatan Pembelajaran Kitab Kuning untuk 
Penguatan Literasi Keislaman Santri di Pesantren. Jurnal Ilmiah Penelitian 
Mahasiswa, 3(6). https://doi.org/doi.org/10.61722/jipm.v3i6.1673 

Nasrullah, Y. M., Mutiawan, D., Noorjutstiatini, W., & Nazib, F. M. (2025). 
Manajemen Pengembangan Pendidikan Kitab Kuning di Pondok Pesantren 
Al-Djunaediyah. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 4(1), 18–23. 
https://doi.org/doi.org/10.52434/jpai.v4i1.42184 

Nihayatuzzain. (2025). Jurnal Manajemen Pendidikan Transformasi Pola 
Kepemimpinan Kiai di Pesantren Salaf : Studi Kasus di Pesantren Salafiyyah 
Al-Muhsin Yogyakarta. Jurnal Manajemen Pendidikan, 7(2). 

Ningsih, I. W., Basri, H., & Suhartini, A. (2023). History and Development of 
Pesantren in Indonesia. Jurnal Eduscience, 10(1), 340–356. 
https://doi.org/10.36987/jes.v10i1.3392 

Niswah, C., Ulya, Z., Azizah, A., Syafitri, S., & Aisyah, M. (2025). Dinamika dan 
Transformasi Pendidikan Islam di Masa Kolonialisme Belanda. Jurnal Ilmiah 
Multidisiplin, 3(6), 337–343. https://doi.org/10.60126 

Purwanto, E., & Zikriadi. (2025). Peran Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan 
Islam. JUPEIS: Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Sosia, 4(4), 1274–1283. 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  27 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.4086 
Risna. (2025). Intellectual Movements in the Archipelago : Tradition and Modernity 

at the Turn of the 19th Century. OOSTHAVEN: Journal of Islamic History and 
Cultural Research, 01(1), 1–11. 
https://doi.org/10.24042/oosthaven.v1i1.26204 Intellectual 

Rohati, S., Syafuri, B., & Kultsum, U. (2025). Kontribusi Madrasah dalam Pelestarian 
Identitas Budaya dan Agama di Banten pada Masa Kolonial. Journal of 
Education Research, 6(4), 1160–1167. 
https://doi.org/doi.org/10.37985/jer.v6i4.2661 

Rohman, A., Muhtamiroh, S., Imron, A., & Miyono, N. (2023). Integrating 
Traditional-Modern Education in Madrasa to Promote Competitive 
Graduates in the Globalization Era. Cogent Education, 10(2), 1–17. 
https://doi.org/10.1080 

Romzi, M., Ansori, A., Noviyanti, S. F., & Salas, M. kamil. (2024). Struktur Dan 
Sistem Organisasi Pendidikan Islam Yang Dinamis. Ma’arif Journal of 
Education, Madrasah Innovation and Aswaja Studies, 3(1), 1–9. 
https://doi.org/10.69966/mjemias.v3i1.46 

Setiawan, A. H., & Windayanti, Wi. (2025). Pesantren dan Transformasi Sosial: Studi 
Kualitatif tentang Peran Pesantren dalam Pemberdayaan Masyarakat di 
Bandar Lampung. JURNAL AT-TAGHYIR: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan 
Masyarakat Desa, 7(2), 401–426. 
https://doi.org/doi.org/10.24952/taghyir.v7i2.16888 

Subaidi, S., Mahnun, N., & Arsyad, J. (2024). Implementation of Islamic Education 
in Strengthening the Social Care Character of Students at Madrasah Aliyah. 
AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan, 16(2), 1166–1177. 
https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i2.5034 

Sulaiman. (2022). Transformasi Kurikulum Pembelajaran Pesantren Dalam Pasca 
Era Industri 4.0. SIRAJUDDIN : Jurnal Penelitian Dan Kajian Pendidikan Islam, 
2(1), 40–45. https://doi.org/10.55120/sirajuddin.v2i1.564 

Sunardi, S., Hasan, M. S., Arif, M., Kartiko, A., & Nurulloh, A. (2025). Combining 
Tradition and Modernity in the Pesantren-Based Madrasah Curriculum. 
Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan Dan Keislaman, 14(1), 71–85. 
https://doi.org/10.54437 

Sutarmi, Jannah, S. R., & Setiawan, A. (2025). Implementasi Pembelajaran Al-Qur’an 
Berbasis Digital Dalam Meningkatkan Literasi Dan Motivasi Belajar Siswa 
MTs Darussalam Banjar Negeri Kecamatan Natar Lampung Selatan. Al-
Qodiri: Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Keagamaan, 23(1), 139–155. 
https://doi.org/doi.org/10.53515/qodiri.2025.23.1.138-155 Article 

Tamim, R. (2024). Pendidikan Islam di Indonesia (Model Pesantren dan Madrasah). 
At-Tarbiyah: Jurnal Penelitian Dan Pendidikan Agama Islam, 2(1), 476–493. 

Wadud, A., & Chairiyah, C. (2024). Tradisi Literasi Budaya Pesantren di Pondok 
Pesantren Gedangan Kadungdung Sampang. Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial, 
Dan Budaya, 10(2), 333. https://doi.org/10.32884/ideas.v10i2.1733 

Yamin, M. (2022). Blended Learning Model Pembelajaran Pasca Pandemi. 
Sustainable Jurnal Kajian Mutu Pendidikan, 5(2), 285–289. 

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam                                                                                   e-ISSN 2987-1298 
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan              p-ISSN 3025-9150 
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  28 
 

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi 

https://doi.org/10.32923/kjmp.v5i2.2762 
Zahra, W. A. (2025). Quality Education through Pesantren, Madrasahs, and Islamic 

Schools in Globalization Dynamics: Pendidikan Berkualitas Melalui 
Pesantren, Madrasah, dan Sekolah Islam dalam Dinamika Globalisasi. 
Indonesian Journal of Islamic Studies, 13(3), 1–14. https://doi.org/10.21070 

Zahro’atul Baroroh, A., & Khobir, A. (2024). Peran Pondok Pesantren dalam 
Membentuk Karakter Anak Muda di Era Modern. Jurnal Ekonomi, Akuntansi, 
Dan Perpajakan, 2(1), 01–13. https://doi.org/10.61132/jeap.v2i1.721 

Zaini, A. M., Hepni, & Hidayati, T. R. (2022). Islamic Boarding School’s Curriculum 
Management Modernization. JIEMAN: Journal of Islamic Educational 
Management, 4(1), 61–82. https://doi.org/10.35719/jieman.v4i1.97 

  

http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

