IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

DOI: https:/ /doi.org/10.61104 /ihsan.v4i1.4359

Karakteristik Dasar Pesantren dan Madrasah sebagai Lembaga

Pendidikan Islam
(Studi Komparatif Perspektif Historis-Sosiologis)

Muhammad Nizar Syahroni Saputra!, Faridi?
Universitas Muhammadiyah Malang, Indonesia’-2
Email Korespondensi: nizarsyah1409@gmail.com

Article received: 01 Desember 2025, Review process: 20 Januari 2026,
Article Accepted: 28 Januari 2026, Article published: 01 Februari 2026

ABSTRACT

Pesantren are understood as traditional boarding schools rooted in the tradition of classical
Islamic texts and the charismatic leadership of kiai, while madrasah emerged as a modern
response to the limitations of pesantren and the hegemony of colonial schools through the
integration of religious and general knowledge into a formal system. The study aims to
examine the historical and sociological characteristics of Islamic boarding schools and
madrasahs as the two main pillars of Islamic education in Indonesia, highlighting the
differences in their historical backgrounds, institutional structures, and social roles. The
research uses a qualitative descriptive literature review approach through content analysis
of recent literature and Islamic education policy documents. The findings show that
pesantren are moving towards more professional management without losing their
character-building function, while madrasah are increasingly strengthening their position
as formal institutions recognised by the state but continue to strive to internalise Islamic
character values amid the demands of modernity, so that the two complement each other in
the Indonesian Islamic education ecosystem.

Keywords: Pesantren, Madrasah, Historical-Sociological, Indonesian Islamic Education.

ABSTRAK

Pesantren dipahami sebagai lembaga tradisional berbasis asrama yang berakar
pada tradisi kitab kuning dan kepemimpinan karismatik kiai, sementara madrasah
muncul sebagai respons modern terhadap keterbatasan pesantren dan hegemoni
sekolah kolonial melalui integrasi ilmu agama dan umum dalam sistem formal.
Penelitian bertujuan untuk mengkaji secara historis-sosiologis karakter dasar
pesantren dan madrasah sebagai dua pilar utama pendidikan Islam di Indonesia,
dengan menyoroti perbedaan latar historis, struktur kelembagaan, dan peran sosial
keduanya. Penelitian menggunakan studi pustaka dengan pendekatan kualitatif
deskriptif melalui analisis isi terhadap literatur mutakhir dan dokumen kebijakan
pendidikan Islam. Temuan menunjukkan bahwa pesantren bergerak menuju
manajemen yang lebih profesional tanpa kehilangan fungsi pembentukan karakter,
sedangkan madrasah semakin menguat sebagai institusi formal yang diakui negara
namun terus berupaya menginternalisasikan nilai karakter Islam di tengah
tuntutan modernitas, sehingga keduanya saling melengkapi dalam ekosistem
pendidikan Islam Indonesia.

Kata Kunci: Pesantren, Madrasah, Historis-Sosiologis, Pendidikan Islam Indonesia.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 14

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:nizarsyah1409@gmail.com
http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://doi.org/10.61104/ihsan.v4i1.4359

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam di Indonesia ditopang oleh dua pilar institusi utama yang
memiliki latar belakang sejarah yang mendalam, yaitu pesantren dan madrasah.
Pesantren berkembang sebagai lembaga lokal yang mencerminkan tradisi pemikiran
Islam klasik dengan sistem asrama, di mana kiai berperan sebagai figur sentral dan
pengajaran kitab kuning menjadi inti dari kurikulumnya (Marita et al., 2025).
Adapun studi yang menyebut bahwa dengan pesantren santri dapat meningkatkan
keterampilan hidup, daya cipta, serta kemandirian dengan menggabungkan
kurikulum tradisional dan aktivitas keseharian yang saling mendukung (As’ad,
2023). Sebaliknya, munculnya madrasah dilatarbelakangi oleh rasa ketidakpuasan
terhadap institusi pesantren yang hanya fokus pada pengajaran agama serta
terhadap sekolah-sekolah yang didirikan oleh penjajah yang minim dengan unsur
keagamaan (Tamim, 2024). Maka hadirnya madrasah sebagai jawaban modern
untuk mengadopsi sistem tradisional yang terorganisir untuk menghubungkan
pengetahuan agama dengan umum (Niswah et al.,, 2025). Sehingga pemerintah
Indonesia mengakui madrasah sebagai bagian dari sistem pendidikan formal, dan
memberikan dukungan melalui regulasi dan pendanaan (Maftuhah et al., 2025). Hal
ini menunjukkan perbedaan mendasar antara kedua lembaga dalam pendekatan
pendidikan mereka.

Secara sosiologis, seiring adanya perubahan struktur sosial masyarakat
membuat kedua lembaga tersebut terus mengalaman pergeseran. Pesantren
Tradisional yang terkenal ekskusif, kini harus merekontruksi manajemen dari pola
kepemimpinan individu yang karismatik menjadi lembaga dengan manajemen yang
lebih profesional dan transparan (Khatipah et al., 2025). Di sisi lain, madrasah harus
menghadapi kesulitan untuk tidak hanya berfungsi sebagai "pendidikan umum
yang memiliki ciri khas Islam", tetapi juga harus dapat menginternalisasi nilai-nilai
karakter Islam yang seringkali tidak ada dalam sistem pendidikan formal (Aspiyah,
2024). Selain itu, perbedaan antara pesantren dan madrasah menunjukkan ragam
peran sosial dan budaya dalam pendidikan Islam di masyarakat Indonesia. Fungsi
pesantren tidak hanya menekankan pada peningkatan akademik santri, tetapi juga
berperan dalam pembentukan nilai-nilai moral dan karakter melalui sistem
pendidikan yang dijalankan secara menyeluruh dalam aktivitas sehari-hari. (Indra
& Alim, 2024). Sementara madrasah berperan sebagai lembaga pendidikan Islam
resmi yang secara sosial menghubungkan nilai-nilai keagamaan dengan kebutuhan
zaman modern, melalui kurikulum yang sudah distandarisasi, sistem penilaian
resmi, dan fokus pada kemajuan sosial siswa (Rohman et al., 2023).

Berbagai studi terdahulu (Ismail & Yudiana, 2020; Mubarok Tambak et al.,
2022; Sunardi et al., 2025), secara garis besar lebih menekankan pada komponen
kurikulum atau hasil belajar semata, tetapi masih sedikit yang menghubungkan
perkembangan historis institusi dengan perubahan sosial yang berdampak pada
praktik pendidikan saat ini. Dengan demikian, masih ada kekurangan dalam
penelitian yang menunjukkan tidak adanya studi perbandingan yang menganalisis
secara historis dan sosiologis karakteristik dasar pesantren dan madrasah sebagai
institusi pendidikan Islam di Indonesia.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 15

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

Urgensi untuk melakukan penelitian ini semakin mendesak seiring
perkembangan zaman di era globalisasi, di mana pesantren dan madrasah
dihadapkan tantangan dalam pembaruan pendidikan serta pentingnya
mempertahankan identitas islam dan relevansi di masyarakat (Zahra, 2025). Oleh
karena itu studi komparatif historis-sosiologis nantinya bisa memberikan
pemahaman secara teoritis dan praktis untuk pengembangan kebijakan pendidikan
Islam yang peka terhadap kemajuan zaman, tanpa menghilangkan nilai tradisional
yang sudah diwariskan sejak lama.

METODE

Metode penelitian yang digunakan adalah studi pustaka dengan pendekatan
kualitatif deskriptif. Data penelitian diperoleh melalui penelusuran sistematis
terhadap buku ilmiah, artikel jurnal nasional dan internasional mutakhir (terutama
terbitan 2021-2025), serta dokumen resmi terkait kebijakan pendidikan Islam yang
membahas pesantren dan madrasah. Prosedur penelitian meliputi: (1) penentuan
fokus kajian pada perbandingan karakter dasar pesantren dan madrasah secara
sejarah-sosiologis; (2) pengumpulan literatur yang relevan tentang sejarah dan
perkembangan, struktur-kurikulum-metode, serta budaya dan peran sosial kedua
lembaga; (3) seleksi sumber berdasarkan kriteria dan relevansi tema; (4)
pengorganisasian data ke dalam kategori tematik. Analisis data dilakukan dengan
teknik analisis isi melalui pembacaan berulang, pengelompokan, dan perbandingan
temuan untuk menemukan pola persamaan, perbedaan, dan hubungan historis-
sosiologis antara pesantren dan madrasah. Hasil analisis kemudian disusun dalam
bentuk narasi komparatif yang sistematis guna menjelaskan karakter dasar dan
posisi keduanya dalam ekosistem pendidikan Islam Indonesia kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pesantren
1. Sejarah dan Perkembangan Pesantren

Pesantren merupakan bagian tak terpisahkan dari sejarah perkembangan
Islam di Indonesia, dan keberadaannya tumbuh seiring dengan penyebaran Islam
sejak periode awal Islamisasi di Nusantara (Ningsih et al., 2023). Proses akulturasi
antara budaya lokal dan ajaran Islam membentuk karakter unik pesantren sebagai
lembaga pendidikan Islam nusantara. Para ulama atau kiai mendirikan pesantren
untuk mengajarkan ajaran Islam serta ilmu pengetahuan lainnya kepada
masyarakat. Pesantren pertama yang tercatat adalah pesantren yang didirikan oleh
Sunan Giri di Giri, Jawa Timur, pada abad ke-15 (Marhamabh et al., 2024). Walisongo
memiliki peran penting sebagai pionir dalam pendirian pesantren yang tidak hanya
berfokus pada pendidikan agama, tetapi juga pada aspek sosial dan budaya.

Pesantren dalam situasi ini tidak hanya berfungsi sebagai lembaga
pendidikan agam. Pesantren dengan tradisi intelektualnya menjadi basis penting
dalam perkembangan sosial politik, karena berkontribusi pada munculnya
organisasi-organisasi masa pergerakan seperti Sarekat Islam dan Budi Utomo (Risna,
2025). Pesantren tidak mendapat pengakuan resmi dari pemerintah kolonial dan
tumbuh melalui inisiatif masyarakat Muslim secara mandiri. Kearifan lokal pola

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 16

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

dakwah Walisongo yang memahami karakter masyarakat nusantara menjadikan
Islam mudah diterima dan pesantren menjadi kebanggaan masyarakat Muslim.
Pesantren Tegalsari di Ponorogo (1742) dan Pesantren Jan Tanpes II di Madura (1762)
menjadi contoh pesantren tertua di Indonesia meskipun masih terdapat perbedaan
pendapat (Fitriyyah, 2024).

Pesantren memang mengalami perubahan signifikan dari lembaga
pendidikan tradisional menjadi lebih modern dan kontekstual dengan
perkembangan zaman, yang mencakup struktur kelembagaan, kurikulum, peran
sosial, bahkan integrasi teknologi informasi, tanpa melepaskan jati diri
tradisionalnya (Zaini et al, 2022). Transformasi ini melibatkan penggunaan
teknologi informasi dan proses dari yang kuno hingga modern tanpa
menghilangkan identitas asli pesantren. Pesantren berupaya mencapai
keseimbangan antara tradisi dan modernitas dengan mengintegrasikan unsur-unsur
tradisional dan pendekatan modern. Pandangan masa depan pesantren
menekankan pentingnya adaptasi dan inovasi dalam menghadapi tantangan serta
memanfaatkan peluang yang ditawarkan oleh pasca era industri 4.0 (Sulaiman,
2022).

Data Kementerian Agama menyebutkan jumlah pesantren di Indonesia pada
tahun 2022/2023 mencapai lebih dari 39 000 lembaga yang tersebar di berbagai
wilayah, dengan sekitar 4,08 juta santri terdaftar, menunjukkan cakupan luas
pesantren sebagai institusi pendidikan Islam yang besar di Indonesia (Kurniawan et
al., 2024). Transformasi organisasi pesantren menunjukkan dinamika perubahan
orientasi, gaya kepemimpinan, serta respons terhadap konteks sosial-politik yang
melingkupinya sejak periode awal abad ke-20 hingga kontemporer, di mana
pesantren telah beralih dari model kepemimpinan tradisional yang sangat
kharismatik menuju struktur manajemen yang lebih kolaboratif dan responsif
terhadap tuntutan zaman tanpa kehilangan identitas keagamaannya (Muis et al.,
2025). Pesantren yang berhasil beradaptasi dengan perkembangan zaman memiliki
peran penting dalam menciptakan sumber daya manusia yang berkualitas. Dalam
konteks transformasi ini, pesantren dihadapkan pada keseimbangan krusial antara
mempertahankan identitas tradisional dan mengadopsi nilai-nilai inovasi yang
selaras dengan kebutuhan pendidikan saat ini. Dengan demikian, sejarah panjang
pesantren menjadi landasan kuat bagi transformasi yang berkelanjutan di era
kontemporer.

2. Struktur, Kurikulum, dan Metode Pesantren

Struktur pesantren Indonesia dibangun atas lima pilar kokoh: pondok sebagai
hunian dan ruang belajar, masjid sebagai pusat spiritual, kitab-kitab klasik sebagai
khazanah ilmu, kiai sebagai nahkoda intelektual dan spiritual, serta santri sebagai
generasi penerus (Dhofier, 2019). Dalam konteks manajemen pendidikan Islam,
pesantren memiliki struktur organisasi unik yang sangat dipengaruhi oleh
karakteristik kepemimpinan kiai. Peran kiai mencakup pengaturan kegiatan harian,
manajemen asrama, pengelolaan dana dan aset, serta pembangunan infrastruktur
pesantren. Kepemimpinan pesantren dapat dibagi menjadi dua model:
kepemimpinan individual yang bersifat sentralistik dan kepemimpinan kolektif
yang lebih partisipatif. Beberapa pesantren salaf kini mulai menerapkan model

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 17

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

kepemimpinan yang lebih demokratis dan partisipatif dengan memberikan ruang
musyawarah bagi santri dan pengurus dalam pengelolaan lembaga (Nihayatuzzain,
2025).

Kurikulum pesantren terdiri dari pengajaran kitab kuning yang mencakup
berbagai disiplin ilmu seperti tafsir, hadis, figh, dan akidah sebagai ciri khas yang
mendefinisikan pendidikan pesantren (Nasrullah et al., 2025). Kitab kuning menjadi
ciri dan identitas yang tidak dapat dilepaskan dari tradisi pesantren. Pengembangan
kurikulum yang komprehensif mencakup berbagai aspek ilmu agama Islam,
pemahaman konteks budaya di mana kitab kuning ditulis, dan penguasaan bahasa
Arab (Mardiansyah et al., 2024). Integrasi kurikulum pesantren modern dan salaf
menjadi kebutuhan mendesak untuk menjembatani tradisi keilmuan Islam klasik
dengan kompetensi modern yang sesuai kebutuhan zaman. Proses integrasi ini
menciptakan harmoni antara tradisi keilmuan Islam klasik melalui pengajaran kitab
kuning dan modernisasi berbasis teknologi untuk membentuk lulusan yang religius
dan kompeten menghadapi tantangan global (Hilmi et al., 2025).

Metode pembelajaran pesantren yang telah diwariskan dari generasi ke
generasi adalah sorogan dan bandongan sebagai dua metode utama dalam
mempelajari kitab kuning (Jannah et al., 2025). Metode sorogan dilakukan secara
pribadi antara santri dan kiai di mana santri membaca langsung isi kitab di depan
kiai, dan kiai akan mengoreksi atau menjelaskan jika ada kesalahan. Keunggulan
metode sorogan adalah kiai secara pasti mengetahui kualitas anak didiknya dan
dapat memberikan bimbingan penuh kejiwaan. Metode bandongan dilakukan
secara berkelompok di mana kiai membaca dan menjelaskan isi kitab sementara
santri mendengarkan sambil mencatat. Kedua metode ini memiliki kelebihan dan
kekurangan masing-masing, sorogan lebih personal dan mendalam cocok untuk
memperkuat kemampuan individu, sedangkan bandongan lebih umum dan efisien
cocok untuk menyampaikan materi dalam jumlah besar.

Strategi pembelajaran di pesantren kontemporer dirancang secara sistematis
dengan menerapkan metode tradisional seperti bandongan dan sorogan, serta
pengenalan teknologi dan pendekatan berbasis proyek untuk meningkatkan daya
saing santri. Penerapan teknologi kecerdasan buatan (AI) dalam metode sorogan
dapat memberikan pengalaman belajar yang lebih dinamis dan interaktif sekaligus
meningkatkan efektivitas dan efisiensi pembelajaran (Aliya et al., 2025). Revitalisasi
pembelajaran kitab kuning dapat dicapai melalui penggunaan pendekatan edukatif
yang lebih partisipatif, penguatan teknologi digital, dan integrasi kompetensi abad
ke-21. Evaluasi berkelanjutan dilakukan dengan melibatkan umpan balik dari ustadz
dan santri untuk memastikan kurikulum dapat berjalan efektif tanpa mengorbankan
salah satu elemen tradisi atau modernitas (Nabila & Husni, 2025). Dengan demikian,
pesantren mampu menjaga kesinambungan tradisi sambil tetap relevan dengan
tuntutan pendidikan modern.

3. Budaya dan Peran Sosial Pesantren

Budaya pesantren terbentuk melalui tradisi literasi yang mencakup kecintaan
pada ilmu agama, keteladanan, kebersamaan, kedisiplinan, kemandirian, ketulusan,
dan kesederhanaan sebagai ciri khas yang telah diterapkan sejak lama (Wadud &
Chairiyah, 2024). Tradisi literasi budaya pesantren sebagai warisan (inheritance) para

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 18

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

pendiri harus dipertahankan dan dilestarikan agar tidak hilang tergerus oleh
kemajuan zaman dengan berbagai budaya yang bertentangan dengan nilai-nilai
ajaran Islam. Sistem asrama di pesantren menciptakan lingkungan yang mempererat
ikatan keluarga dan rasa kebersamaan di antara santri. Penerapan pendidikan
karakter berbasis panca jiwa (keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah,
dan kebebasan) menjadi strategi efektif dalam membentuk kepribadian santri yang
berakhlak, disiplin, dan memiliki keseimbangan spiritual di tengah tantangan era
digital (Al Faruq et al., 2025). Nilai-nilai panca jiwa menjadi landasan moral yang
memperkuat daya tahan santri terhadap pengaruh negatif globalisasi.

Peran sosial pesantren terlihat dari fungsinya sebagai lembaga dakwah dan
perubahan sosial yang memainkan peran penting dalam proses transformasi
masyarakat. Pesantren berperan sebagai social change dan culture change melalui tiga
jalur: tafagquh fi al-din melalui lembaga pendidikan dan dakwah, pengajaran kitab
kuning melalui pendekatan dialogis kritis dan terbuka, serta penanaman akhlak al-
karimah dalam lingkungan pesantren dan masyarakat sekitarnya (Harisah, 2020).
Pesantren memiliki tingkat integritas yang tinggi dengan masyarakat sekitarnya dan
menjadi rujukan moral bagi kehidupan masyarakat umum. Sebagai lembaga
pemberdayaan, pesantren berkontribusi nyata dalam aspek sosial dan ekonomi
masyarakat lokal melalui berbagai program seperti pelatihan keterampilan, koperasi
santri, serta layanan sosial (Azizah et al., 2024). Adapun hasil survei di Bandar
Lampung menunjukkan bahwa 83% masyarakat sekitar menganggap pesantren
sebagai pusat bantuan sosial dan pendidikan alternatif, bukan semata-mata lembaga
keagamaan (Setiawan & Windayanti, 2025).

Kontribusi pesantren dalam pembentukan karakter santri sangat penting
melalui pengajaran agama, penerapan rutinitas harian yang mendisiplinkan, serta
kegiatan sosial yang menanamkan rasa tanggung jawab. Melalui program
pengabdian masyarakat, santri belajar untuk berbagi dan melayani masyarakat
sebagai bagian dari pendidikan karakter berbasis agama yang mendorong
kepedulian sosial. Kegiatan sosial kemanusiaan seperti bakti sosial, pembagian
sembako, pembangunan fasilitas umum, dan pelatihan kesehatan memberikan
kesempatan bagi santri untuk terlibat langsung dalam perubahan sosial di
lingkungan mereka (Zahro’atul Baroroh & Khobir, 2024). Pesantren juga berperan
sebagai center of excellence bagi pembinaan potensi dan pelayanan sosial bersama
masyarakat di sekitarnya (Azizah et al, 2024). Dengan potensi ekonomi dan
keagamaan, pesantren bisa meningkatkan lembaga pengembangan swadaya
masyarakat terutama melalui nilai-nilai luhur seperti kemandirian, keadilan, dan
kerja sama.

Dalam konteks integrasi nilai-nilai Islam dengan budaya lokal, pesantren
berperan penting dalam pelestarian budaya lokal dan tradisi keagamaan yang
memperkaya identitas keislaman sekaligus memperkuat rasa cinta terhadap budaya
nusantara (Husen & Husni, 2025). Pesantren berupaya mengintegrasikan nilai-nilai
Islam ke dalam budaya Indonesia untuk menciptakan kehidupan yang damai dan
harmonis di masyarakat. Islam tidak tercerabut dari akar budaya keindonesiaan,
melainkan berpadu dan memperkaya tradisi yang telah ada melalui peran kiai dan
pengasuh pesantren. Di tengah arus modernisasi dan globalisasi, pesantren

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 19

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

berupaya mempertahankan tradisi pembelajaran berbasis kitab kuning sambil
mengintegrasikan kurikulum nasional dan pemanfaatan teknologi digital sebagai
strategi menjawab tantangan pendidikan Islam kontemporer (Anjaludin & Pratama,
2025). Dengan demikian, pesantren memiliki peran multidimensi dan strategis
dalam membentuk karakter bangsa yang religius, toleran, dan berbudaya.

Madrasah
1. Sejarah dan Perkembangan Madrasah

Madrasah di Indonesia muncul sebagai respons terhadap kolonialisme dan
kebutuhan modernisasi pendidikan Islam pada awal abad ke-20. Sebelum
munculnya madrasah, pendidikan Islam berlangsung secara nonformal di surau,
langgar, dan pesantren tradisional (Enhas et al., 2023). Tokoh pembaharu seperti
Ahmad Dahlan mendirikan madrasah modern dengan sistem klasikal yang
mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum. Madrasah Diniyah dan Adabiyah
School menjadi pelopor madrasah modern di Indonesia sebagai bentuk perlawanan
terhadap hegemoni pendidikan kolonial yang memarginalkan pendidikan Islam (Al
Farabi, 2020).

Pada masa kolonial Belanda, madrasah tidak mendapat pengakuan resmi dan
tumbuh secara mandiri melalui inisiatif masyarakat Muslim di berbagai daerah,
karena pemerintah kolonial lebih mendukung sekolah berorientasi Barat yang
sekuler dan mengabaikan pendidikan Islam (Alfikri, 2024). Madrasah pada masa ini
berfungsi sebagai pusat perlawanan budaya dan intelektual terhadap sistem
pendidikan kolonial (N. Abbas et al., 2024). Di Banten, madrasah memainkan peran
penting dalam menjaga identitas agama dan budaya lokal di tengah kebijakan
kolonial yang berusaha mengintegrasikan masyarakat ke dalam sistem pendidikan
Barat (Rohati et al., 2025). Madrasah juga berperan dalam gerakan nasionalis dengan
menanamkan semangat kemerdekaan dan identitas keislaman.

Pasca kemerdekaan, madrasah mulai mendapat perhatian pemerintah
meskipun pengakuannya masih terbatas dalam UU No. 4 Tahun 1950. Era Orde Baru
menjadi tonggak penting dengan diterbitkannya SKB Tiga Menteri 1975 yang
menyetarakan madrasah dengan sekolah umum dalam kurikulum dan status
lulusan (Fajri & Ilmi, 2024). UU No. 2 Tahun 1989 semakin memperkuat kedudukan
madrasah sebagai bagian integral sistem pendidikan nasional. Pengakuan penuh
tercapai melalui UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional yang
mengintegrasikan madrasah secara formal.

Perkembangan kontemporer menunjukkan madrasah telah mengalami
transformasi signifikan dari sisi kurikulum, manajemen, hingga status kelembagaan.
Madrasah kini dituntut beradaptasi dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan
teknologi yang pesat melalui integrasi kurikulum nasional dengan nilai-nilai Islam.
Transformasi digital madrasah menjadi prioritas di era Society 5.0 dengan
pengintegrasian teknologi dalam pembelajaran, peningkatan literasi digital, dan
pembaruan kurikulum berbasis keterampilan teknologi (Anugerah, 2023). Dengan
demikian, pemahaman historis tentang madrasah menjadi landasan strategis dalam
merumuskan kebijakan yang adaptif dan berdaya saing di masa depan.

2. Struktur, Kurikulum, dan Metode Madrasah

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 20

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

Struktur madrasah di Indonesia terdiri dari tiga jenjang: Madrasah Ibtidaiyah
(MI) setara SD, Madrasah Tsanawiyah (MTs) setara SMP, dan Madrasah Aliyah
(MA) setara SMA. Secara kelembagaan pendidikan Islam, madrasah dipandang
sebagai lembaga pendidikan formal dengan identitas Islam yang mengintegrasikan
kurikulum agama dan umum, berfungsi sebagai bagian dari sistem pendidikan
nasional serta berkembang sebagai inovasi kelembagaan pendidikan Islam di
Indonesia (Abubakar, 2010). Struktur organisasi madrasah dijelaskan sebagai
susunan kerja yang mendistribusikan tugas, wewenang, dan hubungan antar
individu dalam madrasah untuk mendukung pencapaian tujuan pendidikan secara
sistematis dan efektif, termasuk pembagian peran antara kepala madrasah, guru,
dan tenaga kependidikan yang saling terkait dalam suatu organisasi pendidikan
Islam (Romzi et al., 2024).

Implementasi Kurikulum Merdeka pada madrasah saat ini menekankan
pembelajaran intrakurikuler dan Proyek Penguatan Profil Pelajar Pancasila dan
Rahmatan Lil Alamin (P5 RA) sesuai KMA No. 347 Tahun 2022 (Holilah et al., 2023).
Kurikulum Merdeka memberikan fleksibilitas kepada madrasah dalam mengelola
waktu pembelajaran secara mingguan, bulanan, maupun blok materi sesuai
efektivitas capaian pembelajaran. Mata pelajaran di MTs meliputi Al-Qur'an Hadis,
Akidah Akhlak, Fikih, SKI, Bahasa Arab, serta mata pelajaran umum seperti
Matematika, IPA, IPS, Bahasa Indonesia, dan Informatika. Kementerian Agama
melakukan penyesuaian Kurikulum Merdeka untuk memperkuat Pendidikan
Agama Islam dan Bahasa Arab sebagai ciri khas madrasah. Integrasi nilai-nilai Islam
dengan kurikulum modern menjadi strategi agar madrasah relevan dengan
karakteristik dan kebutuhan peserta didik.

Metode pembelajaran di madrasah telah mengalami pergeseran dari
tradisional ke pendekatan yang lebih aktif, kolaboratif, dan berbasis teknologi.
Peserta didik ditempatkan sebagai pelaku aktif pembelajaran dengan metode yang
memfasilitasi pemahaman mendalam serta pengembangan potensi sesuai tahap
perkembangan masing-masing. Penerapan blended learning dan hybrid learning di
madrasah menggabungkan instruksi tatap muka dan daring untuk meningkatkan
keterlibatan siswa dan memperkaya sumber belajar (Yamin, 2022). Madrasah
menyediakan pembelajaran langsung (sinkron) melalui kelas fisik atau virtual, serta
pembelajaran mandiri asinkron melalui konten digital seperti video, e-book
interaktif, dan aplikasi pembelajaran. Teknologi digital seperti Learning
Management System (LMS) mulai diintegrasikan untuk meningkatkan kualitas dan
efektivitas pembelajaran (Hasri et al., 2025).

Pendekatan kontekstual dan integrasi nilai-nilai Islam menjadi keunggulan
metode pembelajaran madrasah yang membedakannya dari sekolah umum.
Pembelajaran Al-Qur'an Hadis di madrasah mulai bergeser dari pola konvensional
yang berpusat pada guru menuju model inovatif berbantuan teknologi informasi,
seperti penggunaan media digital, video tilawah, dan aplikasi tajwid untuk
meningkatkan literasi bacaan serta pemahaman teks keagamaan (Sutarmi et al.,
2025). Pada mata pelajaran Akidah Akhlak, pemanfaatan e-learning, aplikasi
berbasis Android, dan platform konferensi video terbukti mampu meningkatkan
motivasi belajar dan partisipasi siswa karena proses internalisasi nilai dapat

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 21

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

dilakukan secara lebih interaktif dan fleksibel dalam format kelas virtual maupun
tatap muka (I. Abbas, 2018). Sistem penilaian di madrasah menggabungkan metode
tradisional dan digital, misalnya melalui pre-test online untuk mata pelajaran Bahasa
Arab yang kemudian dilanjutkan dengan proyek pembuatan video percakapan
sebagai bentuk penilaian autentik keterampilan berbahasa siswa (Mustofa et al.,
2025). Dengan pendekatan ini, madrasah mempertahankan nilai-nilai pendidikan
Islam sambil meningkatkan akses dan fleksibilitas pembelajaran di era digital.

3. Budaya dan Peran Sosial Madrasah

Madrasah memiliki keunggulan kultural karena dekat dengan masyarakat,
berbasis nilai-nilai lokal, dan mengajarkan moderasi beragama yang relevan dalam
penguatan karakter kebangsaan serta pencegahan radikalisme (Fahruddin et al.,
2025). Budaya madrasah terwujud melalui pembiasaan nilai-nilai religius seperti
shalat berjamaah, hafalan Al-Qur'an, dan menjaga adab dalam pergaulan sehari-
hari. Pendekatan pembelajaran berbasis akhlak, keteladanan guru (uswah hasanah),
kegiatan ekstrakurikuler sosial, serta pembiasaan ibadah terbukti mampu
menumbuhkan empati, tanggung jawab, dan disiplin dalam diri siswa (Apriyani et
al., 2020). Faktor sosio-kultural masyarakat sangat mewarnai perilaku lembaga
madrasah, sehingga keberhasilannya bergantung pada karakteristik personel dan
karakteristik sosio-kultural masyarakat sekitarnya. Integrasi nilai-nilai keislaman
seperti tanggung jawab sosial, kepedulian, dan penghormatan terhadap sesama
menjadi kekuatan khas madrasah dalam praktik pendidikan inklusif (Faelasup &
Handayani, 2025).

Peran sosial madrasah terlihat dari fungsinya sebagai pusat transmisi nilai-
nilai keislaman sekaligus pembentuk identitas intelektual dan sosial umat Islam di
Indonesia. Madrasah berfungsi sebagai pusat pengembangan komunitas yang
menyediakan pendidikan formal dan non-formal. Madrasah berkontribusi dalam
kegiatan sosial dan kemanusiaan dengan mengajarkan siswa tentang kesadaran
sosial, solidaritas, dan tanggung jawab terhadap sesama (Subaidi et al., 2024).
Melalui kegiatan ekstrakurikuler seperti PMR (Palang Merah Remaja), siswa belajar
bahwa perbedaan latar belakang tidak menghalangi kerja sama dalam membantu
sesama (Budiarti & Ilahiyah, 2024). Madrasah juga berperan sebagai media
perlawanan intelektual dan simbol resistensi terhadap marginalisasi pendidikan
Islam sejak era kolonial.

Madrasah memainkan peran penting dalam menjaga keberagaman dan
toleransi di Indonesia dengan membentuk siswa menjadi individu yang menghargai
perbedaan dan hidup harmonis dengan masyarakat berbeda agama dan budaya.
Nilai-nilai moderasi beragama diintegrasikan dalam kurikulum dan kegiatan
pembelajaran madrasah secara kontekstual melalui berbagai pendekatan, termasuk
pengembangan materi pembelajaran, diskusi kelas, dan aktivitas sosial yang
mencerminkan prinsip toleransi, keseimbangan, dan penghormatan terhadap
perbedaan (Alif Utama et al., 2025). Nilai-nilai moderasi yang diajarkan mencakup
tawassuth (ketengahan), tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), dan i'tidal
(keadilan) untuk membentuk sikap siswa yang menghormati perbedaan dan
bertindak adil di lingkungan sosial (Al Ghifari & Fitriyanti, 2025).

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 22

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

Madrasah sebagai penjaga warisan keislaman dan budaya di Indonesia
mendukung pernyataan bahwa madrasah memegang peran strategis dalam
memelihara pengetahuan dan tradisi Islam sebagai ciri khas pendidikan Islam
(Purwanto & Zikriadi, 2025). Dengan demikian, madrasah menjadi pilar penting
dalam memperkuat kohesi sosial, demokrasi berkeadaban, dan harmoni masyarakat
di tengah keberagaman Indonesia

SIMPULAN

Pesantren dan madrasah merepresentasikan dua wajah pendidikan Islam di
Indonesia yang tumbuh dari latar historis dan sosiologis berbeda namun saling
melengkapi dalam membentuk ekosistem pendidikan keislaman yang adaptif dan
berkelanjutan. Pesantren berkembang sebagai lembaga berbasis komunitas yang
berakar pada tradisi dakwah dan transmisi keilmuan Islam klasik melalui
kepemimpinan kiai, pengajaran kitab kuning, serta pola kehidupan asrama yang
menekankan pembentukan karakter, solidaritas sosial, dan kemandirian, sementara
madrasah lahir sebagai respons terhadap kolonialisme dan modernisasi dengan
mengadopsi sistem klasikal, struktur birokratis, serta integrasi ilmu agama dan
umum dalam kerangka pendidikan formal nasional. Perbedaan dalam struktur,
kurikulum, dan metode pembelajaran menunjukkan dinamika adaptasi keduanya
terhadap tuntutan zaman, di mana pesantren berupaya memadukan tradisi dengan
inovasi teknologi dan pendekatan abad ke-21, sedangkan madrasah
mengembangkan pembelajaran aktif, kolaboratif, dan berbasis digital tanpa
melepaskan identitas keislamannya. Secara kultural dan sosial, pesantren berperan
sebagai pusat dakwah, pemberdayaan, dan pelestarian nilai lokal, sementara
madrasah berfungsi sebagai wahana transmisi nilai moderasi, toleransi, dan
pembentukan karakter kebangsaan, sehingga keduanya berkontribusi strategis
dalam membangun masyarakat religius, inklusif, dan responsif terhadap perubahan
sosial di Indonesia.

DAFTAR RUJUKAN

Abbas, I. (2018). Aplikasi E-Learning Mata Pelajaran Aqidah Ahlak Pada Madrasah
Tsanawiyah Muhammadiyah Isimu Gorontalo Berbasis Android. Jurnal
Informatika Upgris, 4(2), 139-149. https:/ /doi.org/10.26877 /jiu.v4i2.2770

Abbas, N., Fathurrohman, M., & Fajrin, R. I. M. (2024). Madrasah Mamba’ul "Ulum
Surakarta Simbol Perlawanan Pendidikan Islam di Masa Kolonial Belanda.
Jurnal Syaikh Mudo Madlawan, 1(2), 94-106.

Abubakar, I. (2010). Kelembagaan Madrasah di Indonesia. Madrasah: Jurnal
Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 3(50), 405-416.
https:/ /doi.org/doi.org/10.18860/jt.v0i0.1309

Al Farabi, M. (2020). Modernisasi Pendidikan Islam di Indonesia: Kasus Adabiyah
School.  Islamijah:  Journal of Islamic  Social ~ Sciences, 1(3), 248.
https:/ /doi.org/10.30821/islamijah.v1i3.7838

Al Faruq, U., Arifuddin, N., Ma’arif, A. S., & Husniyah, F. (2025). Implementasi
Pendidikan Karakter Berbasis Panca Jiwa di Pesantren: Strategi dan
Tantangan dalam Era Digital. Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Ilmiah, 10(1), 1-

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 23

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

18. https:/ /doi.org/10.55187/ tarjpi.v10i1.6105

Al Ghifari, F. H., & Fitriyanti, N. (2025). Integrasi Nilai Moderasi Beragama Dalam
Inovasi Desain Media Pembelajaran Digital Di Madrasah Ibtidaiyah. Jurnal
Edukasi  Pendidikan ~ Guru  Madrasah  Ibtidaiyah,  3(2),  85-101.
https:/ /doi.org/doi.org/10.61815/jemi.v3i2.703

Alfikri, H. H. (2024). Perkembangan Lembaga Pendidikan Madrasah di Indonesia
Pra Kemerdekaan Tahun 1908-1942. PERIODE: Jurnal Sejarah Dan Pendidikan
Sejarah, 6(1), 76-99. https:/ /doi.org/10.21009/ periode.061.1

Alif Utama, M. M., Lestari, D. A., Khodijah, D. N, Sirait, S., Karwadi, K., Sa’adji, S.,
Nursikin, M., & Mansur, M. (2025). Integrating Religious Moderation into
Education: A Qualitative Analysis of the ASSTA Curriculum in Madrasahs.
AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan, 17(3), 4128-4137.
https:/ /doi.org/10.35445/ alishlah.v17i3.6648

Aliya, F. H., Anhar, M., & Marhamah, M. (2025). Metode Sorogan Pembelajaran Di
Pesantren Memanfaatkan Teknologi Kecerdasan Buatan. SAP (Susunan
Artikel Pendidikan), 9(3), 416. https:/ /doi.org/10.30998 / sap.v9i3.24606

Anjaludin, & Pratama, A. I. (2025). Integration of Pesantren Curriculum with Digital
Technology : Challenges and Opportunities in Islamic Education. Proceedings
of the 3rd International  Conference on  Pesantren, 2(2), 3.
https:/ /doi.org/doi.org/10.61159/icop.v2i1.594

Anugerah, R. B. (2023). Transformasi Madrasah dalam Menghadapi Tantangan di
Era Society 5.0. At-Tarbawi: Jurnal Kajian Kependidikan Islam, 8(2), 153-170.
https:/ /doi.org/10.22515/ attarbawi.v8i2.7889

Apriyani, A., Dewi, N. S. D., Ramadani, A. P., & Farhurohman, O. (2020). Strategi
Guru Dalam Menanamkan Nilai Akhlak Dalam Mata Pelajaran Akidah
Akhlak. EBTIDA’: Jurnal Pendidikan Dasar Islam, 5(1).
https:/ /doi.org/doi.org/10.33379/ ebtida.v5i1.7150

As’ad, M. (2023). Karakteristik Pesantren dan Peranannya dalam Mengembangkan
Kecakapan Hidup. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 1811-1830.
https:/ /doi.org/10.30868

Aspiyah. (2024). Integrasi Kurikulum Pesantren dan Madrasah dalam
Meningkatkan Karakter Santri (Studi Kasus di Pondok Pesantren Azzahro).
Al-Madrasah: Jurnal Ilmiah Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, 8(1), 231-242.
https:/ /doi.org/10.35931

Azizah, S. N., Rahmawan, L. H., & Santika, A. (2024). Peran Dan Strategi Pondok
Pesantren Dalam Meningkatkan Perekonomian Masyarakat di Lingkungan
Sekitar. Sharing: Journal of Islamic Economics Management and Business, 3(1),
129-137. https:/ /doi.org/10.31004/ sharing.v3i1.29265

Budiarti, M., & Ilahiyah, I. 1. (2024). Internalisasi Nilai- Nilai PAI dalam
Pembentukan Sikap Sosial Melalui Ekstrakurikuler Palang Merah Remaja
(PMR) di MAN 4 Jombang. Millatuna: Jurnal Studi Islam, 1(03), 331-352.
https:/ /doi.org/10.33752/mijsi.v1i03.6534

Dhofier, Z. (2019). Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya
Mengenai Masa Depan Indonesia (Cet. 10). LP3ES.

Enhas, M. 1. G, Zahara, A. N., & Basri, B. (2023). Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 24

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia. Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan
Dan Studi Keislaman, 13(3), 289-310. https:/ /doi.org/10.33367 /ji.v13i3.4457

Faelasup, & Handayani, R. (2025). Implementasi Pendidikan Karakter dalam
Menumbuhkan Kepedulian Sosial Siswa Madrasah Tsanawiyah. Jurnal
IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam, 3(3), 605-614.
https:/ /doi.org/10.61104/ihsan.v3i3.1298

Fahruddin, A. H., Musthofa, I., & Ikmal, H. (2025). JSPAI : Jurnal Studi Pendidikan
Agama Islam. JSPAI: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 01(01), 1-13.
https:/ /doi.org/10.32806/jspai.v1i1.913

Fajri, N., & Ilmi, D. (2024). Evolusi Lembaga Pendidikan Islam dalam Sejarah
Indonesia. Adiba: Journal of Education, 4(4), 558-565.

Fitriyyah, R. (2024). Perkembangan pendidikan islam pada pondok pesantren. 265-281.
https:/ /doi.org/doi.org/10.55883/jipkis.v4i3.145

Harisah, A. N. (2020). Pesantren Sebagai Lembaga Dakwah Perubahan Sosial
Budaya. Al-Riwayah: Jurnal Kependidikan, 12(1), 1-22.
https:/ /doi.org/10.47945/ al-riwayah.v12i1.268

Hasri, S., Ahmad, R., & Yusuf, H. (2025). The Role of Accreditation in Improving the
Quality of Islamic Education. Multidisciplinary Global Education Journal, 1(1),
48-60. https:/ /doi.org/10.32806/jkpi.v6i2.887

Hilmi, A. F., Ramadhan, M. R., & Daroini, S. (2025). Dinamika Integrasi Kurikulum
Pesantren Modern dan Salaf. Maliki Interdisciplinary Journal, 3(2), 119-125.

Holilah, N., Asrori, M., Fiabdillah, R., & Fadloilallah, R. (2023). ImImplementasi
Kurikulum Merdeka pada Madrasah (Analisis KMA Nomor 347 Tahun
2022). Raudhah Proud to Be Professionals: Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 8(3), hal.
1163. https:/ /doi.org/doi.org/10.48094/raudhah.v8i3.463

Husen, K., & Husni, M. (2025). Peran Pesantren Dalam Meneguhkan Identitas
Budaya Indonesia di Tengah Arus Modernisasi. Jurnal IHSAN Jurnal
Pendidikan Islam, 3(1), 387-397. https:/ /doi.org/10.61104/ihsan.v3i1.847

Indra, H., & Alim, A. (2024). Pesantren As a Formative Institution for Intellectual
and Moral Development of Santri for Indonesia’S Development. Edukasi
Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 13(04), 861-874. https:/ /doi.org/10.30868

Ismail, A. N., & Yudiana, W. (2020). Subjective Well-Being pada Siswa Pesantren
Modern dan Siswa Madrasah Aliyah. Jurnal Psikologi Islam Dan Budaya, 3(1),
13-22. https:/ /doi.org/10.15575

Jannah, D. F., Wati, F. A., & Mubin, N. (2025). Kitab Kuning: Metode Sorogan dan
Bandongan di Pondok Pesantren. AN NAJAH: Jurnal Pendidikan Islam Dan
Sosial Keagamaan, 4(4), 225-230.
https:/ /journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view /573

Khatipah, Arifin, S., Sumarsi, Faifatur, M. K. N., & Farug, M. K. (2025). Transformasi
Manajemen Pondok Pesantren Menuju Pesantren Digitalisasi Di Tengah
Tantangan Globalisasi. JURNAL LENTERA: Kajian Keagamaan, Keilmuan Dan
Teknologi, 24(2), 532-545.

Kurniawan, S., Taufik, E. T., & Fitriyani, F. N. (2024). Pesantren and World Peace:
Considering the Functional Role of Pesantren in Creating Moderate Santri
Pioneers of Peace. Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam, 18(1), 81-100.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 25

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

https:/ /doi.org/10.21580/nw.2024.18.1.20275

Maftuhah, Khoeron, Tobroni, & Faridi. (2025). Transformasi Kelembagaan
Pesantren Tremas Adaptasi dan Inovasi di Era Digital. Jurnal Pendidikan
Islam, 11(1), 1-21. https:/ /doi.org/10.37286

Mardiansyah, D., Supangat, Dandi, & Farazulika, I. (2024). Pengembangan
Kurikulum Pembelajaran Kitab Kuning: Strategi Transformatif Model
Pondok Pesantren Nurul Huda Sukaraja. Al-I'tibar : Jurnal Pendidikan Islam,
11(3), 203-210. https:/ /doi.org/10.30599/jpia.v11i3.3579

Marhamah, A., Khairani, I., Aini, N., Alfayed, M., & Dalimunthe, P. A. (2024).
Sejarah dan Perkembangan Pondok Pesantren di Indonesia. JPNM Jurnal
Pustaka Nusantara Multidisiplin, 3(1), 1-7.
https:/ /doi.org/10.59945/jpnm.v3i1.221

Marita, A. L., Salam, A. N., & Suratman, S. (2025). Analisis Kurikulum Pesantren:
Konsep, Tujuan dan Implementasi dalam Pendidikan Islam. Jurnal Kajian
Agama Islam, 9(1), 41-51.

Mubarok Tambak, H., Rajab, H., Faisal, M., Rokan Bagan Batu, S., & Islam Negeri
Sultan Syarif Kasim Riau, U. (2022). Dinamika Kelembagaan Pendidikan
Islam (Perbandingan Pesantren, Madrasah dan Sekolah Islam Terpadu).
Tarbawy : Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 84-94. https:/ /doi.org/10.32923

Muis, R. R., Indriyani, L., Arifudin, I, Gloria, R. Y., & Wiradinata, D. R. (2025). The
Transformation of Islamic Boarding Schools in Indonesia: A Shift in
Organizational Management and Leadership Patterns. JPUS: Jurnal
Pendidikan Untuk Semua, 9I1), 67-74.
https:/ /doi.org/doi.org/10.26740/jpus.vInl.p67-74

Mustofa, L., Rosyidah, A. N., & Susilawati, S. (2025). Transformasi Pembelajaran di
Madrasah: Integrasi Blended Learning dan Hybrid Learning. Maliki
Interdisciplinary Journal (MI]), 3(6), 1697-1705.

Nabila, N., & Husni, M. (2025). Penguatan Pembelajaran Kitab Kuning untuk
Penguatan Literasi Keislaman Santri di Pesantren. Jurnal Ilmiah Penelitian
Mahasiswa, 3(6). https:/ /doi.org/doi.org/10.61722 /jipm.v3i6.1673

Nasrullah, Y. M., Mutiawan, D., Noorjutstiatini, W., & Nazib, F. M. (2025).
Manajemen Pengembangan Pendidikan Kitab Kuning di Pondok Pesantren
Al-Djunaediyah.  Jurnal  Pendidikan — Agama  Islam,  4(1), 18-23.
https:/ /doi.org/doi.org/10.52434 /jpai.v4il.42184

Nihayatuzzain. (2025). Jurnal Manajemen Pendidikan Transformasi Pola
Kepemimpinan Kiai di Pesantren Salaf : Studi Kasus di Pesantren Salafiyyah
Al-Mubhsin Yogyakarta. Jurnal Manajemen Pendidikan, 7(2).

Ningsih, I. W., Basri, H., & Suhartini, A. (2023). History and Development of
Pesantren in  Indonesia.  Jurnal = Eduscience,  10(1),  340-356.
https:/ /doi.org/10.36987/jes.v10i1.3392

Niswah, C., Ulya, Z., Azizah, A., Syafitri, S., & Aisyah, M. (2025). Dinamika dan
Transformasi Pendidikan Islam di Masa Kolonialisme Belanda. Jurnal Ilmiah
Multidisiplin, 3(6), 337-343. https:/ /doi.org/10.60126

Purwanto, E., & Zikriadi. (2025). Peran Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan
Islam. JUPEIS: Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Sosia, 4(4), 1274-1283.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 26

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

https:/ /doi.org/10.51878 /learning.v4i4.4086

Risna. (2025). Intellectual Movements in the Archipelago : Tradition and Modernity
at the Turn of the 19th Century. OOSTHAVEN: Journal of Islamic History and
Cultural Research, 01(1), 1-11.
https:/ /doi.org/10.24042/ oosthaven.v1i1.26204 Intellectual

Rohati, S., Syafuri, B., & Kultsum, U. (2025). Kontribusi Madrasah dalam Pelestarian
Identitas Budaya dan Agama di Banten pada Masa Kolonial. Journal of
Education Research, 6(4), 1160-1167.
https:/ /doi.org/doi.org/10.37985/jer.v6i4.2661

Rohman, A., Muhtamiroh, S., Imron, A., & Miyono, N. (2023). Integrating
Traditional-Modern Education in Madrasa to Promote Competitive
Graduates in the Globalization Era. Cogent Education, 10(2), 1-17.
https:/ /doi.org/10.1080

Romzi, M., Ansori, A., Noviyanti, S. F., & Salas, M. kamil. (2024). Struktur Dan
Sistem Organisasi Pendidikan Islam Yang Dinamis. Ma’arif Journal of
Education, Madrasah  Innovation and  Aswaja  Studies, 3(1), 1-9.
https:/ /doi.org/10.69966 / mjemias.v3il.46

Setiawan, A. H., & Windayanti, Wi. (2025). Pesantren dan Transformasi Sosial: Studi
Kualitatif tentang Peran Pesantren dalam Pemberdayaan Masyarakat di
Bandar Lampung. JURNAL AT-TAGHYIR: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan
Masyarakat Desa, 7(2), 401-426.
https:/ /doi.org/doi.org/10.24952 / taghyir.v7i2.16888

Subaidi, S., Mahnun, N., & Arsyad, J. (2024). Implementation of Islamic Education
in Strengthening the Social Care Character of Students at Madrasah Aliyah.
AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan, 16(2), 1166-1177.
https:/ /doi.org/10.35445/ alishlah.v16i2.5034

Sulaiman. (2022). Transformasi Kurikulum Pembelajaran Pesantren Dalam Pasca
Era Industri 4.0. SIRAJUDDIN : Jurnal Penelitian Dan Kajian Pendidikan Islam,
2(1), 40-45. https:/ /doi.org/10.55120/sirajuddin.v2il.564

Sunardi, S., Hasan, M. S., Arif, M., Kartiko, A., & Nurulloh, A. (2025). Combining
Tradition and Modernity in the Pesantren-Based Madrasah Curriculum.
Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan Dan Keislaman, 14(1), 71-85.
https:/ /doi.org/10.54437

Sutarmi, Jannah, S. R., & Setiawan, A. (2025). Implementasi Pembelajaran Al-Qur’an
Berbasis Digital Dalam Meningkatkan Literasi Dan Motivasi Belajar Siswa
MTs Darussalam Banjar Negeri Kecamatan Natar Lampung Selatan. Al-
Qodiri:  Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Keagamaan, 23(1), 139-155.
https:/ /doi.org/doi.org/10.53515/qodiri.2025.23.1.138-155 Article

Tamim, R. (2024). Pendidikan Islam di Indonesia (Model Pesantren dan Madrasah).
At-Tarbiyah: Jurnal Penelitian Dan Pendidikan Agama Islam, 2(1), 476-493.

Wadud, A., & Chairiyah, C. (2024). Tradisi Literasi Budaya Pesantren di Pondok
Pesantren Gedangan Kadungdung Sampang. Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial,
Dan Budaya, 10(2), 333. https:/ /doi.org/10.32884 /ideas.v10i2.1733

Yamin, M. (2022). Blended Learning Model Pembelajaran Pasca Pandemi.
Sustainable Jurnal Kajian Mutu Pendidikan, 5(2), 285-289.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 27

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 2987-1298
http://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulqguran.id/index.php/ihsan p-ISSN 3025-9150
Volume 4 Nomor 1 Februari 2026

https:/ /doi.org/10.32923 / kjmp.v5i2.2762

Zahra, W. A. (2025). Quality Education through Pesantren, Madrasahs, and Islamic
Schools in Globalization Dynamics: Pendidikan Berkualitas Melalui
Pesantren, Madrasah, dan Sekolah Islam dalam Dinamika Globalisasi.
Indonesian Journal of Islamic Studies, 13(3), 1-14. https:/ /doi.org/10.21070

Zahro’atul Baroroh, A., & Khobir, A. (2024). Peran Pondok Pesantren dalam
Membentuk Karakter Anak Muda di Era Modern. Jurnal Ekonomi, Akuntansi,
Dan Perpajakan, 2(1), 01-13. https:/ /doi.org/10.61132/jeap.v2il.721

Zaini, A. M., Hepni, & Hidayati, T. R. (2022). Islamic Boarding School’s Curriculum
Management Modernization. JIEMAN: Journal of Islamic Educational
Management, 4(1), 61-82. https:/ /doi.org/10.35719/jieman.v4i1.97

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 28

Copyright; Muhammad Nizar Syahroni Saputra, Faridi


http://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ihsan
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

