
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3249 
 

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi 

 
 

Integrasi Nilai-Nilai Islam Dalam Praktik Sehari-hari di Pondok 
Pesantren Raudlatul Ulum 1 Studi Etnografi 
 
Ishomudin1, Hesim Muzedi2, Muhammad Zaironi3 

Pendidikan Agama Islam, Pascasarjana Universitas Al-Qolam, Indonesia1-3 
Email Korespondensi: Ishomuddin24@pasca.alqolam.ac.id, akhasim330@gmail.com, 
muhammadzaironi@alqolam.ac.id                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               

 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 09 Januari 2026 

 

ABSTRACT  
This study aims to analyze the implementation of the Islamic Religious Education (PAI) 
learning model at Pondok Pesantren Raudlatul Ulum 1 using an ethnographic approach. 
The classical learning in the pesantren includes various subjects such as Nahwu, Fiqih, 
Tasawuf, Akhlak, Tauhid, and Tafsir, which complement each other in shaping the character 
of the students. The bandongan method is predominantly used for intermediate and advanced 
levels, while the sorogan method is applied to foundational texts. Daily behavioral 
habituation in accordance with Islamic values, such as discipline and responsibility, is 
consistently practiced to naturally develop the character of the students. This research finds 
that the exemplary behavior of caregivers and teachers, as well as the integration of cognitive, 
affective, and psychomotor aspects in learning, are crucial in character education. In 
conclusion, PAI in the pesantren serves as an effective social system in shaping 
knowledgeable and ethical generations of students through real practices and continuous 
habituation. 
Keywords: Islamic Education Learning Model, Ethnography, Integration of Islamic Values, 
Islamic Boarding School Ru1 
 
ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis model pembelajaran Pendidikan 
Agama Islam (PAI) di Pondok Pesantren Raudlatul Ulum 1 dengan pendekatan 
etnografi. Pembelajaran klasikal di pesantren mencakup berbagai mata pelajaran 
seperti Nahwu, Fiqih, Tasawuf, Akhlak, Tauhid, dan Tafsir, yang saling melengkapi 
dalam membentuk karakter santri. Metode bandongan lebih dominan digunakan 
untuk pelajaran tingkat menengah dan tinggi, sedangkan metode sorogan 
diterapkan pada kitab-kitab dasar. Pembiasaan perilaku sehari-hari yang sesuai 
dengan nilai-nilai Islam, seperti disiplin dan tanggung jawab, dilakukan secara 
konsisten untuk membentuk karakter santri secara alami. Penelitian ini menemukan 
bahwa keteladanan dari pengasuh dan ustaz, serta integrasi kognitif, afektif, dan 
psikomotorik dalam pembelajaran, sangat penting dalam pendidikan karakter. 
Kesimpulannya, PAI di pesantren berfungsi sebagai sistem sosial yang efektif dalam 
membentuk generasi santri yang berilmu dan berakhlak melalui praktik nyata dan 
pembiasaan yang berkelanjutan. 
Kata kunci: Model Pembelajaran PAI, Etnograi, Integrasi Nilai Keislaman, Ponpes 
Ru1 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3619          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:Ishomuddin24@pasca.alqolam.ac.id
mailto:akhasim330@gmail.com
mailto:muhammadzaironi@alqolam.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3619


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3250 
 

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi 

PENDAHULUAN 
Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran strategis dalam membentuk 

peserta didik agar menjadi pribadi yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia. 
Di lingkungan pesantren, PAI tidak hanya hadir sebagai mata pelajaran, tetapi 
menjadi sistem pendidikan yang menyatu dengan budaya, tradisi, dan praktik 
keseharian santri. Proses pendidikan berlangsung secara holistik melalui 
pembiasaan, keteladanan, pengamalan nilai, serta interaksi sosial yang sarat nuansa 
religius. Dengan karakteristik tersebut, pesantren menjadi ruang pendidikan yang 
menekankan integrasi antara pengetahuan, sikap, dan praktik keagamaan. 

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa PAI yang efektif menuntut 
penyelarasan antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotor melalui keteladanan, 
pembiasaan, serta penguatan nilai moral di lingkungan pendidikan. Mardatillah et 
al. (2023) menegaskan bahwa pembelajaran PAI berbasis karakter memerlukan 
keterpaduan ranah tersebut agar nilai Islam tidak hanya dipahami secara teoritis, 
tetapi diwujudkan dalam perilaku. Suhermanto et al. (2024) juga menemukan 
bahwa internalisasi nilai keagamaan dapat berlangsung lebih kuat ketika 
pembelajaran dikaitkan dengan aktivitas rutin dan budaya lembaga pendidikan. 
Temuan-temuan ini menegaskan pentingnya PAI yang mampu menyatu dengan 
kehidupan peserta didik. 

Namun demikian, sebagian besar penelitian sebelumnya lebih berfokus pada 
efektivitas metode pembelajaran, kurikulum, atau pendekatan karakter secara 
umum. Penelitian yang menggambarkan secara mendalam bagaimana nilai Islam 
diinternalisasikan melalui praktik keseharian santri masih terbatas. Padahal, proses 
pembentukan karakter religius di pesantren berlangsung secara kultural melalui 
interaksi, simbol, ritus, dan aktivitas sehari-hari yang tidak selalu tercapture dalam 
penelitian konvensional. Kesenjangan ini menunjukkan perlunya kajian yang 
mampu menyingkap praktik internalisasi nilai yang hidup dalam keseharian santri. 

Pendekatan etnografi relevan digunakan untuk menjawab kebutuhan 
tersebut karena memberikan ruang untuk memahami proses pendidikan 
sebagaimana terjadi dalam kehidupan nyata. Etnografi memungkinkan peneliti 
mengeksplorasi budaya, pola interaksi, prakti k simbolik, serta makna yang 
berkembang di lingkungan pesantren. Dengan demikian, model pembelajaran PAI 
tidak hanya dipahami dari aspek struktural atau kurikulum, tetapi juga dari praktik 
sosial dan rutinitas santri sebagai representasi penerapan nilai Islam. 

Pondok Pesantren Raudlatul Ulum 1 dipilih sebagai lokasi penelitian karena 
dikenal sebagai pesantren yang memadukan pembelajaran klasikal dengan sistem 
pembinaan berbasis budaya, kedisiplinan, dan pembiasaan keagamaan yang 
konsisten. Pesantren ini memiliki karakteristik yang kuat dalam integrasi nilai Islam 
ke dalam kehidupan santri, sehingga relevan untuk ditelaah melalui pendekatan 
etnografi. 

Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini bertujuan untuk 
mendeskripsikan dan menganalisis model pembelajaran PAI di Pondok Pesantren 
Raudlatul Ulum 1 dengan fokus pada bagaimana nilai-nilai Islam diintegrasikan ke 
dalam praktik keseharian santri melalui mekanisme pendidikan nonformal. 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3251 
 

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi 

METODE  
Penelitian ini menggunakan pendekatan etnografi, yaitu suatu jenis 

penelitian kualitatif yang menekankan pemahaman terhadap budaya, kebiasaan, 
nilai, simbol, dan praktik sosial yang hidup dalam suatu komunitas (Creswell & 
Poth, 2018). Pendekatan ini dianggap relevan untuk meneliti model pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam (PAI) di pesantren, karena memungkinkan peneliti 
mengamati bagaimana nilai-nilai Islam diinternalisasi melalui praktik sehari-hari 
santri dan interaksi sosial di lingkungan pesantren. 

Dalam penelitian ini, teknik pengumpulan data dilakukan melalui beberapa 
metode, yaitu: (1) Observasi Partisivatif, Peneliti terlibat langsung dalam aktivitas 
pesantren untuk mengamati secara mendalam kehidupan sehari-hari santri, 
interaksi dengan ustaz dan pengasuh, serta penerapan nilai-nilai PAI dalam 
rutinitas ibadah, pembelajaran, dan kegiatan nonformal. Observasi partisipatif 
memungkinkan peneliti memperoleh pemahaman yang holistik terhadap budaya 
pesantren dan praktik pendidikan yang berlangsung secara kontinu. (2) Wawancara 
Mendalam, Wawancara dilakukan dengan santri, ustaz, dan pengasuh pesantren 
untuk memperoleh perspektif mereka mengenai model pembelajaran PAI, strategi 
internalisasi nilai karakter, serta pengalaman pribadi dalam mengikuti kegiatan 
pesantren. Wawancara mendalam bertujuan untuk menggali makna, motivasi, dan 
persepsi individu terkait praktik pendidikan agama yang mereka jalani, serta 
memberikan konteks yang lebih kaya terhadap data observasi. (3) Dokumentasi 
kegiatan Pesantren, Peneliti mengumpulkan dokumen-dokumen yang relevan, 
seperti jadwal kegiatan harian, materi pengajaran PAI, catatan pembiasaan, foto 
kegiatan, dan artefak pesantren lainnya. Dokumentasi ini berfungsi untuk 
mendukung triangulasi data, memverifikasi temuan dari observasi dan wawancara, 
serta memberikan gambaran konkret tentang implementasi model pembelajaran 
PAI di pesantren. (4) Anaslisi Budaya dan praktek keagamaan, Data yang diperoleh 
dari observasi, wawancara, dan dokumentasi dianalisis secara kualitatif 
menggunakan pendekatan analisis budaya, yaitu menafsirkan makna simbol, nilai, 
dan praktik keagamaan yang muncul dalam kehidupan sehari-hari santri. Analisis 
ini membantu peneliti memahami bagaimana pendidikan agama terinternalisasi 
melalui interaksi sosial, aturan pesantren, dan rutinitas harian, sehingga praktik 
PAI tidak hanya bersifat akademis tetapi juga menjadi bagian dari budaya 
pesantren. Lokasi penelitian adalah Pondok Pesantren Raudlatul Ulum 1, yang 
dipilih karena memiliki sistem pendidikan yang memadukan pembelajaran klasikal 
dan kultural, disiplin tinggi, pengembangan karakter santri, serta pembiasaan nilai-
nilai keislaman secara konsisten. Pemilihan lokasi ini memungkinkan penelitian 
untuk memperoleh data yang representatif mengenai praktik pembelajaran PAI 
secara holistik dalam konteks pesantren. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kehidupan Harian Santri 

Hasil observasi partisipatif dan wawancara mendalam menunjukkan bahwa 
kehidupan santri di Pondok Pesantren Raudlatul Ulum 1 merupakan ruang 
internalisasi nilai-nilai Islam yang berlangsung sepanjang hari. Integrasi nilai 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3252 
 

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi 

tersebut tidak hanya hadir dalam bentuk pengajaran formal, tetapi juga melalui 
rutinitas, tradisi, dan budaya yang hidup dalam komunitas pesantren. Temuan ini 
selaras dengan penelitian Mardatillah et al. (2023) yang menegaskan bahwa 
pembentukan karakter dalam Pendidikan Agama Islam lebih efektif jika dilakukan 
melalui pembiasaan dan lingkungan religius. 
a.  Nilai Kedisiplinan 

Kedisiplinan santri di pesantren terbentuk melalui sistem pembiasaan yang 
terstruktur dan berlangsung secara terus-menerus. Pola ini dikenal sebagai tarbiyah 

al-‘ādah, yaitu metode pendidikan berbasis rutinitas yang dirancang untuk 
menanamkan karakter positif melalui pengulangan perilaku setiap hari. Dalam 
konteks pesantren, santri dibiasakan mengikuti rangkaian kegiatan mulai dari 
bangun tidur hingga kembali istirahat, dengan jadwal yang ketat namun konsisten. 

Rutinitas tersebut bukan hanya bertujuan menjaga keteraturan aktivitas, 
tetapi juga menjadi sarana internalisasi nilai-nilai religius seperti kedisiplinan, 
ketekunan, tanggung jawab, kemandirian, dan kepatuhan terhadap aturan. 
Pembiasaan ini kemudian menjadi habitus yang mengakar dalam diri santri. 

Mutmainnah & Mustafidin (2024) menjelaskan bahwa pembiasaan disiplin 
melalui pola hidup pesantren berperan besar dalam membentuk karakter religius 
dan rasa tanggung jawab santri. Keteraturan kegiatan seperti salat berjamaah, 
belajar kitab kuning, kegiatan sekolah formal, hingga ibadah malam mendorong 
santri untuk mengelola waktu dengan baik dan membentuk keterampilan disiplin 
diri yang berkelanjutan. 

Dengan demikian, kedisiplinan di pesantren tidak muncul secara instan, 
melainkan merupakan hasil dari proses internalisasi nilai melalui kebiasaan yang 
diulang setiap hari. Pola ini menunjukkan efektivitas pesantren dalam membangun 
karakter melalui sistem pendidikan yang menyentuh aspek kognitif, afektif, dan 
psikomotorik secara simultan. 

 
Tabel 1. Kegiatan santri 24 jam 

Waktu Kegiatan 

03.30 – 04.00 Bangun tidur, persiapan ibadah 

04.00 – 04.30 Salat Tahajud & Salat Subuh berjamaah 

04.30 – 05.30 Pengajian Kitab Tafsir Jalalain & Nadzom Bersama 

05.30 – 06.30 Kebersihan diri & kebersihan lingkungan (kerja bakti) 

06.30 – 07.00 Sarapan & persiapan sekolah 

07.00 – 12.00 Kegiatan sekolah formal/Diniyah 

12.00 – 13.00 Salat Zuhur berjamaah & makan siang 

13.00 – 14.40 Istirahat siang 

14.40 – 16.00 Salat Asar Berjama’ah & Ngaji Qur’an Bersama Pengasuh 

16.00 – 16.30 Sarapan Sore 

16.35– 17.00 Mandi & Persiapan menuju musholla untuk pelaksanaan 
ibadah 

17.00 – 18.30 Salat Magrib - Selesai 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3253 
 

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi 

18.30 – 20.00 Ngaji Al-Qur’an Perkelas 

20.15 – 21.30 Belajar Kitab kuning / Musyawwarah kitab 

22.00 – 22.30 Kegiatan Orda (Pembantu  dari kegiatan belajar 
kitab/Musyawwarah) 

22. 30 – 23.00 Waktu belajar Santri 

23.00 -  Istirahat malam 

 
b. Kemandirian dan Keikhlasan 

Nilai keikhlasan dan kemandirian menjadi salah satu fondasi pembentukan 
karakter santri di pesantren. Melalui kegiatan sehari-hari seperti merapikan kamar, 
mencuci pakaian, menjaga kebersihan lingkungan, serta melaksanakan piket tanpa 
harus diperintah, santri dibiasakan untuk melakukan pekerjaan dengan kesadaran 
diri. Pembiasaan ini tidak hanya membentuk kemampuan hidup mandiri, tetapi 
juga menanamkan keikhlasan dalam beramal yakni melakukan tugas tanpa 
mengharapkan pujian maupun imbalan. Penelitian Ridwan et al. (2023) 
menunjukkan bahwa rutinitas berbasis kemandirian merupakan bagian penting 
dari sistem pendidikan pesantren dalam membentuk akhlak santri. Melalui 
aktivitas-aktivitas tersebut, tumbuh rasa tanggung jawab personal, disiplin diri, dan 
motivasi internal yang menjadi ciri akhlak mulia. 

 
Tabel 2. Bentuk Pembiasaan Kemandirian Santri 

No Kegiatan Pembiasaan Tujuan Nilai yang 
Dikembangkan 

1 Merapikan kamar Melatih disiplin Kemandirian, Keikhlasan 

2 Mencuci pakaian Melatih tanggung jawab pribadi Kemandirian 

3 Menjaga kebersihan 
lingkungan 

Memupuk kepedulian Keikhlasan, Tanggung 
jawab 

4 Piket harian Membiasakan kerja tanpa diperintah Keikhlasan, Disiplin 

 
Berdasarkan tabel di atas dapat dipahami bahwa pembiasaan kemandirian 

santri dilakukan melalui berbagai aktivitas rutin yang menyentuh kebutuhan dasar 
maupun tanggung jawab sosial. Setiap kegiatan mengandung tujuan yang jelas 
serta nilai karakter yang ingin ditanamkan. Merapikan kamar dan mencuci pakaian, 
misalnya, bukan sekadar aktivitas fisik, tetapi merupakan proses pendidikan untuk 
membentuk disiplin dan tanggung jawab pribadi. Sementara itu, menjaga 
kebersihan lingkungan dan pelaksanaan piket tanpa menunggu perintah menjadi 
wahana untuk menumbuhkan keikhlasan santri dalam beramal serta membangun 
kepedulian terhadap lingkungan sekitar. 

 
Tabel 3.  Indikator Nilai Keikhlasan dan Kemandirian 

Nilai Indikator Contoh Perilaku 

Keikhlasan Melakukan tugas tanpa 
berharap imbalan 

Santri melaksanakan piket 
walau tidak diawasi 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3254 
 

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi 

Kemandirian Mampu memenuhi 
kebutuhan diri 

Santri mencuci pakaian sendiri 
setiap hari 

Tanggung jawab Menyelesaikan tugas tepat 
waktu 

Menjaga kebersihan area yang 
menjadi tanggung jawabnya 

 
Tabel di atas menunjukkan bahwa nilai keikhlasan dan kemandirian santri 

dapat diidentifikasi melalui indikator perilaku yang konkret. Keikhlasan terlihat 
dari kemampuan santri melaksanakan tugas tanpa mengharapkan pujian atau 
imbalan, misalnya melaksanakan piket atau menjaga kebersihan secara konsisten 
walaupun tidak diawasi. Kemandirian tercermin pada kemampuan santri 
memenuhi kebutuhan diri sendiri, seperti mencuci pakaian atau merapikan kamar 
secara rutin. Selain itu, tanggung jawab pribadi menjadi indikator tambahan yang 
menunjukkan bahwa santri mampu menyelesaikan tugas dengan penuh kesadaran 
dan disiplin. Dengan memetakan indikator-indikator ini, proses pembentukan 
karakter santri dapat dipantau dan dievaluasi secara lebih sistematis, sekaligus 
menegaskan bahwa praktik keseharian di pesantren berperan penting dalam 
internalisasi nilai keikhlasan dan kemandirian. 

Dengan demikian, rangkaian kegiatan tersebut menunjukkan bahwa 
pesantren menerapkan proses pendidikan karakter melalui praktik langsung, 
sehingga nilai kemandirian dan keikhlasan dapat terinternalisasi secara bertahap 
dalam diri santri. 
c.  Nilai Ukhuwwah dan Kebersamaan 

Nilai ukhuwwah dan kebersamaan merupakan aspek penting dalam 
pembentukan karakter santri di pesantren. Nilai ini tercermin dalam perilaku 
sehari-hari seperti saling membantu, bekerja sama melalui gotong royong, serta 
menumbuhkan toleransi terhadap perbedaan kebiasaan dan karakter antar-santri. 
Lingkungan komunal di pesantren secara alami mendorong interaksi sosial yang 
intens, sehingga terbentuk hubungan persaudaraan yang kuat antar-santri. 

Menurut Sari & Hernawan (2023), budaya interaksi kolektif di lembaga 
pendidikan Islam merupakan sarana yang efektif untuk menanamkan nilai 
kebersamaan dan solidaritas. Melalui praktik-praktik ini, santri belajar untuk 
menghargai perbedaan, memperkuat ikatan sosial, serta menumbuhkan rasa 
tanggung jawab terhadap kelompok. Dengan demikian, pesantren tidak hanya 
fokus pada pembelajaran akademik dan ibadah, tetapi juga berperan aktif dalam 
membentuk karakter sosial yang harmonis dan berlandaskan nilai ukhuwwah. 

 
Tabel 4.  Indikator Nilai Ukhuwwah dan Kebersamaan Santri 

Nilai Indikator Contoh Perilaku 

Ukhuwwah / 
Persaudaraan 

Menunjukkan kepedulian 
terhadap teman 

Menolong teman yang kesulitan 
dalam belajar atau kegiatan sehari-hari 

Kebersamaan / 
Solidaritas 

Melibatkan diri dalam kegiatan 
kelompok 

Aktif ikut gotong royong 
membersihkan lingkungan pesantren 

Toleransi Menghargai perbedaan kebiasaan 
dan karakter 

Tidak memaksakan kehendak sendiri, 
menghormati cara teman yang berbeda 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3255 
 

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi 

Kerjasama Mampu bekerja sama untuk 
mencapai tujuan bersama 

Membantu menyelesaikan tugas 
kelompok dengan harmonis 

Empati Memahami dan merasakan 
kondisi teman 

Memberi dukungan moral atau 
materiil saat teman menghadapi kesulitan 

 
Berdasarkan tabel indikator di atas, nilai ukhuwwah dan kebersamaan dapat 

diamati melalui perilaku yang nyata di lingkungan pesantren. Ukhuwwah 
tercermin dari kepedulian dan rasa persaudaraan antar-santri, sementara 
kebersamaan atau solidaritas terlihat dari partisipasi aktif dalam kegiatan kolektif, 
seperti gotong royong. Toleransi dan empati memungkinkan santri untuk 
menghargai perbedaan karakter dan kebiasaan teman, sehingga tercipta interaksi 
sosial yang harmonis. Dengan adanya indikator-indikator ini, pembinaan karakter 
sosial santri dapat dipantau secara sistematis, serta mendukung internalisasi nilai-
nilai Islam yang universal dalam kehidupan sehari-hari. 

d. Nilai Ibadah dan Spiritualitas 
Nilai ibadah dan spiritualitas merupakan fondasi utama pembentukan 

karakter religius santri di pesantren. Kegiatan seperti wirid, tahlil, tahajud, salat 
dhuha, dan talaqqi Al-Qur’an menjadi rutinitas harian yang tidak hanya 
memperkuat kedekatan santri dengan Allah, tetapi juga membangun disiplin 
spiritual dan konsistensi dalam ibadah. Melalui praktik ibadah yang terstruktur dan 
berkesinambungan, santri belajar untuk menumbuhkan kesadaran religius secara 
mendalam, menjadikan ibadah bukan sekadar rutinitas formal, tetapi bagian dari 
kehidupan sehari-hari. 

Penelitian Suhermanto et al. (2024) menegaskan bahwa praktik ibadah 
terjadwal berperan penting dalam internalisasi nilai-nilai religius. Aktivitas-
aktivitas spiritual ini membentuk karakter santri yang tidak hanya taat secara ritual, 
tetapi juga mampu mengekspresikan nilai-nilai spiritual melalui perilaku sehari-
hari, seperti kesabaran, kejujuran, dan rasa syukur. Dengan demikian, pesantren 
berfungsi sebagai lingkungan pembinaan spiritual yang efektif, yang 
menggabungkan praktik ibadah dengan penguatan nilai moral dan akhlak Islami. 

 
Tabel 5. Indikator Nilai Ibadah dan Spiritualitas Santri 

Nilai Indikator Contoh Perilaku 

Kedekatan dengan 
Allah 

Konsistensi menjalankan ibadah 
wajib dan sunnah 

Menunaikan salat fardhu 
tepat waktu dan rutin salat 
dhuha atau tahajud 

Disiplin Spiritual Memelihara rutinitas ibadah 
harian 

Membaca wirid, tahlil, 
atau talaqqi Al-Qur’an setiap 
hari tanpa harus diperintah 

Kesadaran Religius Menghayati makna ibadah dalam 
kehidupan 

Mengaplikasikan nilai 
doa, dzikir, dan Al-Qur’an 
dalam sikap dan perilaku 
sehari-hari 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3256 
 

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi 

Akhlak Islami Memperlihatkan karakter moral 
sebagai refleksi ibadah 

Menunjukkan kesabaran, 
kejujuran, dan rasa syukur 
dalam interaksi sosial 

Pengembangan 
Spiritual 

Mengembangkan kualitas ibadah 
secara mandiri 

Memilih waktu dhuha 
atau tahajud secara sukarela 
untuk mendekatkan diri kepada 
Allah 

 
Model Pembelajaran PAI  

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa pembelajaran PAI di Pesantren 
Raudlatul Ulum 1 berlangsung melalui praktik budaya dan interaksi sehari-hari. 
Pola ini sesuai karakter etnografi yang memandang pendidikan tidak hanya sebagai 
aktivitas kelas, tetapi sebagai sistem budaya (Fatihah, 2024). 
a.  Pembelajaran Klasikal 

Pembelajaran klasikal di Pesantren Raudlatul Ulum 1 menekankan pada 
penerapan metode tradisional yang telah menjadi ciri khas pendidikan Islam di 
pesantren. Santri belajar melalui pendekatan sorogan dan bandongan, di mana 
mereka membaca kitab secara mendalam dan mendengarkan penjelasan guru, serta 
terlibat dalam diskusi tentang nahwu, Fiqih dan Akhlaq Proses ini tidak hanya 
menekankan hafalan, tetapi juga membentuk pemahaman yang mendalam 
terhadap ajaran agama. Dengan tetap mempertahankan otentisitas sanad keilmuan, 
metode klasikal ini memungkinkan santri menguasai materi secara cermat dan 
sistematis, sekaligus menumbuhkan kedisiplinan, kesabaran, dan kemampuan 
berpikir kritis. Penelitian Mutmainnah & Mustafidin (2024) menunjukkan bahwa 
pembelajaran klasik seperti ini efektif dalam memupuk kedalaman pemahaman 
agama pada santri, sehingga pesantren mampu menjaga kualitas pendidikan yang 
autentik dan sesuai tradisi. Berikut adalah mata pelajaran yang di ajarkan: 

 
Tabel 6. Mata Pelajaran Pesantren Berdasarkan Tingkatan (Dasar–Menengah–

Tinggi) 

Mata 
Pelajaran 

Tingkat Dasar Tingkat 
Menengah 

Tingkat Tinggi 

Nahwu Jurumiyah Imrithi Alfiyah Ibn Malik + 
Syarahnya (Ibnu Aqil / Al-Makudi) 

Fiqih Safinatun Najah / 
Gayatu Taqrib 

Fathul Qarib Fathul Mu’in 

Tasawuf Akhlaq Lil Banin 
(pengantar akhlak dan 
etika) 

Bidayatul Hidayah Ihya’ Ulumuddin / Al-Hikam 
al-Atha’iyah 

Akhlak Ta’limul Muta’allim, 
Washoya 

Nashaih al-‘Ibad Minhajul Abidin 

Tauhid Aqidatul Awam Tijan al-Durari / 
Kifayatul Awam 

Husunul Hamidiyah 

Tafsir Tafsir Jalalain  

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3257 
 

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi 

 
Pembelajaran klasikal di pesantren pada dasarnya mencakup seluruh mata 

pelajaran yang tercantum dalam tabel, mulai dari Nahwu, Fiqih, Tasawuf, Akhlak, 
Tauhid, hingga Tafsir. Setiap mata pelajaran memiliki peran berbeda dalam 
membentuk pemahaman keagamaan santri sesuai tingkatannya. Pada praktiknya, 
metode bandongan lebih dominan digunakan pada kitab-kitab tingkat menengah 
dan tinggi khususnya Fiqih, Tasawuf, Akhlak, dan Tafsir karena metode ini 
memudahkan santri menerima penjelasan mendalam dari guru tentang makna teks 
dan kandungan moral-spiritualnya. Sementara itu, metode sorogan banyak 
diterapkan pada kitab-kitab dasar seperti Nahwu dan Fiqih pemula, agar santri 
terlatih membaca dan memahami teks secara mandiri. 

Keseluruhan mata pelajaran tersebut saling melengkapi dalam membentuk 
karakter santri, terutama pelajaran Tasawuf dan Akhlak, yang menjadi ruang utama 
internalisasi nilai-nilai keislaman. Melalui keduanya, santri tidak hanya 
memperoleh pengetahuan secara kognitif, tetapi juga dibimbing untuk 
membiasakan diri dengan perilaku terpuji, mengendalikan diri dari sifat tercela, 
serta menumbuhkan kesadaran spiritual dalam kehidupan sehari-hari di 
lingkungan pesantren. 
b.  Pembiasaan (Habituation) 

Pembiasaan atau habituation merupakan salah satu metode utama dalam 
pendidikan agama Islam di pesantren, yang menekankan pembentukan karakter 
santri melalui praktik sehari-hari. Dalam proses ini, santri dibiasakan untuk 
menunjukkan perilaku sesuai dengan nilai-nilai Islam, seperti kejujuran, disiplin, 
kebersihan, tanggung jawab, dan ibadah tepat waktu. Dengan pengulangan dan 
konsistensi, perilaku positif tersebut menjadi kebiasaan yang tertanam secara 
otomatis, sehingga karakter santri terbentuk secara alami. Menurut Mardatillah et 
al. (2023), pembiasaan merupakan metode yang paling efektif dalam pendidikan 
karakter berbasis PAI karena menginternalisasi nilai-nilai agama secara praktis, 
bukan hanya melalui teori atau ceramah. Pembiasaan ini juga berperan sebagai 
fondasi bagi proses pembelajaran lain, seperti pembelajaran klasikal maupun 
pembelajaran berbasis etnografi, sehingga menciptakan sinergi antara teori dan 
praktik dalam kehidupan sehari-hari santri. 

 
Tabel 6.  Analisis Pembiasaan (Habituation) dalam PAI 

Aspek Penjelasan 
Metode Pembiasaan perilaku sehari-hari sesuai nilai Islam 

melalui rutinitas pesantren. 
Fokus Pembelajaran Internalization nilai-nilai agama: kejujuran, disiplin, 

kebersihan, tanggung jawab, dan ibadah tepat waktu. 
Karakteristik Dilakukan secara berulang dan konsisten; 

menekankan praktik langsung dan pengalaman nyata. 
Hasil / Tujuan Terbentuknya karakter santri secara alami dan 

berkelanjutan; perilaku positif menjadi kebiasaan. 
Efektivitas Metode paling efektif dalam pendidikan karakter 

berbasis PAI (Mardatillah et al., 2023). 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3258 
 

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi 

Peran dalam Sistem 
Pembelajaran 

Membentuk fondasi karakter yang mendukung 
pembelajaran klasikal dan etnografi; menjembatani teori 
dan praktik. 

 
c.  Keteladanan Pengasuh dan Ustaz (Uswah Hasanah) 

Dalam pendidikan PAI di pesantren, figur kyai dan ustaz menjadi sumber 
utama keteladanan yang diamati dan ditiru oleh santri. Santri tidak hanya belajar 
melalui materi kitab atau diskusi, tetapi juga melalui observasi langsung terhadap 
perilaku guru. Sikap tawadhu’ (rendah hati), kedisiplinan, integritas, dan 
konsistensi dalam beribadah dari para pengasuh menjadi role model yang kuat, 
membimbing santri dalam membentuk moral dan akhlak sehari-hari. 

Keteladanan ini memiliki pengaruh yang lebih dominant dibandingkan 
sekadar pembelajaran formal, karena perilaku guru diamati secara kontinu dan 
natural dalam kehidupan pesantren. Santri meniru secara sadar maupun tidak 
sadar nilai-nilai yang diperlihatkan oleh para pengasuh. Temuan ini sejalan dengan 
penelitian Ridwan et al. (2023) yang menegaskan bahwa keteladanan guru menjadi 
faktor utama dalam pembentukan akhlak dan karakter santri, sehingga peran guru 
dalam praktik nyata lebih efektif dibanding hanya mengandalkan metode 
pembelajaran teoretis. 
d.  Budaya Pesantren sebagai Pendidikan Karakter 

Budaya pesantren memainkan peran penting dalam pendidikan karakter 
santri karena menyajikan pengalaman keagamaan yang holistik dan kontekstual. 
Tradisi-tradisi pesantren seperti tahlil, manaqib, haflah, ziarah, dan berbagai 
kegiatan sosial tidak hanya menjadi rutinitas, tetapi juga sarana internalisasi nilai-
nilai Islam secara langsung dalam kehidupan sehari-hari. Melalui keterlibatan aktif 
dalam budaya pesantren, santri belajar tentang kepedulian, tanggung jawab, 
solidaritas, disiplin, dan pengamalan nilai spiritual dalam konteks nyata. 

Sari & Hernawan (2023) menegaskan bahwa budaya pesantren berfungsi 
sebagai hidden curriculum, yaitu pendidikan nilai yang tersirat tanpa mengikuti 
metode formal. Dengan kata lain, santri belajar moral, etika, dan spiritualitas secara 
alami melalui praktik dan interaksi sosial, bukan hanya melalui ceramah atau kitab. 
Budaya ini menjadikan pesantren sebagai ruang pendidikan karakter yang 
menyeluruh, di mana pembelajaran formal dan nonformal saling melengkapi untuk 
membentuk pribadi santri yang religius, berakhlak mulia, dan siap berkontribusi 
dalam masyarakat. 

 
Implementasi Nilai Islam sebagai Sistem Sosial 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam di Pondok 
Pesantren Raudlatul Ulum 1 tidak hanya diajarkan melalui kegiatan pembelajaran, 
tetapi telah mengakar kuat dalam keseluruhan sistem sosial pesantren. Nilai-nilai 
tersebut tampak dalam aturan yang mengatur kehidupan santri, tata krama yang 
harus dipatuhi, budaya disiplin yang dibiasakan setiap hari, pola interaksi sosial 
antar-santri dan ustadz, serta rangkaian kegiatan ibadah yang dijalankan secara 
konsisten. Dengan kata lain, nilai Islam tidak hanya menjadi materi ajar, melainkan 
menjadi budaya hidup yang membentuk identitas pesantren. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3259 
 

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi 

Pertama, nilai-nilai Islam telah melembaga dalam aturan pesantren. Berbagai 
ketentuan seperti kewajiban mengikuti salat berjamaah, larangan melakukan 
perilaku negatif, kewajiban menjaga kebersihan, dan kedisiplinan waktu 
merupakan wujud konkret sistem nilai yang dijaga dan dipraktikkan bersama. 
Kondisi ini sejalan dengan pandangan Fatihah (2024) yang menegaskan bahwa 
pesantren berfungsi sebagai institusi budaya yang mempertahankan dan 
mereproduksi nilai agama secara sistemik. 

Kedua, pembelajaran berlangsung sepanjang hari melalui rangkaian 
aktivitas formal dan nonformal. Santri belajar tidak hanya saat berada di kelas, 
tetapi juga melalui seluruh kegiatan harian di lingkungan pesantren. Pola ini 
menjadikan pesantren sebagai “ruang total” (total institution) di mana kehidupan 
santri diatur sedemikian rupa sehingga berpengaruh kuat terhadap pembentukan 
kepribadian dan religiusitas mereka. Temuan ini sejalan dengan Suhermanto et al. 
(2024) yang menyatakan bahwa pola pendidikan pesantren merupakan bentuk 
pembelajaran berbasis pengalaman intensif (experiential learning). 

Ketiga, pesantren berfungsi sebagai laboratorium kehidupan Islam. 
Lingkungan dan kultur pesantren memfasilitasi santri untuk mempraktikkan nilai-
nilai Islam secara langsung, tidak sekadar mempelajarinya secara teoretis. Melalui 
keterlibatan dalam ibadah, kegiatan sosial, kedisiplinan, dan interaksi sehari-hari, 
santri mengalami proses internalisasi nilai yang lebih mendalam. Hal ini 
menguatkan temuan Mardatillah et al. (2023) yang menegaskan bahwa 
pembelajaran berbasis pengalaman langsung lebih efektif membentuk karakter 
religius dibandingkan pembelajaran teoretis semata. 

Secara keseluruhan, penelitian ini memperlihatkan bahwa pesantren bukan 
hanya ruang belajar, tetapi juga lingkungan hidup religius yang secara terus 
menerus membentuk karakter dan kepribadian santri melalui perpaduan antara 
aturan, budaya, pengalaman, dan praktik keagamaan sehari-hari. 

 
SIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa model pembelajaran PAI di Pondok 
Pesantren Raudlatul Ulum 1 berlangsung secara holistik dan integratif, di mana 
nilai-nilai Islam diinternalisasikan melalui kegiatan formal, nonformal, dan 
berbagai praktik kehidupan sehari-hari santri. Nilai seperti kedisiplinan, 
keikhlasan, kemandirian, ukhuwah, dan spiritualitas tidak diajarkan secara teori, 
tetapi ditanamkan melalui pembiasaan ibadah, interaksi sosial, dan rutinitas 
pesantren. 

Pembelajaran nonformal yang mencakup metode klasikal, pembiasaan, 
keteladanan, dan budaya pesantren saling melengkapi dan mengintegrasikan ranah 
kognitif, afektif, serta psikomotorik. Metode klasikal memberikan dasar keilmuan, 
sedangkan pembiasaan dan keteladanan membentuk karakter dan moralitas santri. 
Pesantren berfungsi sebagai sistem sosial sekaligus laboratorium kehidupan Islam, 
di mana nilai-nilai keagamaan melembaga dalam aturan, ritus, dan budaya hidup 
santri. Proses pembelajaran berlangsung selama 24 jam melalui pengalaman 
langsung sehingga sangat efektif membentuk karakter religius. Dengan demikian, 
PAI di pesantren bukan hanya mata pelajaran, tetapi praktik budaya yang 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  3260 
 

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi 

membentuk cara berpikir, bersikap, dan berperilaku santri secara komprehensif, 
menjadikan pesantren sebagai institusi strategis dalam membentuk generasi 
berilmu dan berakhlak. 

 
DAFTAR RUJUKAN  
Mardatillah, N. A., Nasution, H., Najmi, V. N., & Lestari, Y. I. (2023). Pembelajaran 

berbasis karakter dalam Pendidikan Agama Islam. Wahana Didaktika: Jurnal 

Ilmu Kependidikan, 23(1), 55–67. 
https://doi.org/10.31851/wahanadidaktika.v23i1.18619 (Jurnal Univ PGRI 
Palembang 

Suhermanto, A. M., Mansyuri, A., Ma‘arif, M. A., & Sebgag, S. (2024). Implementation 
of character education in PAI subjects in the independent curriculum. Fikroh: 

Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, 17(1), 1–10. 
https://doi.org/10.37812/fikroh.v17i1.1394 (Garuda) 

Ridwan, S., Abdurochman, & Tuala, R. P. (2023). Peran guru PAI dalam membentuk 
karakter peserta didik di Pondok Pesantren Riyadhussholhiin Pandeglang Tahun 
Ajaran 2022/2023. UNISAN Jurnal, 2(1), 988–999. Tersedia di: 
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal/article/view/1113 
(journal.an-nur.ac.id) 

Mutmainnah, N., & Mustafidin, A. (2025). Pengembangan bahan ajar Pendidikan Agama 
Islam berbasis internalisasi nilai-nilai karakter di Pondok Pesantren Darul Amanah 
Bedono. Cermat: Jurnal Cendekiawan dan Riset Multidisiplin Akademik 

Terintegrasi, 1(2), 199–203. https://doi.org/10.31004/cermat.v1i2.46 
(cermat.co) 

Suhermanto, A. M., Mansyuri, A., Ma‘arif, M. A., & Sebgag, S. (2024). Implementation 
of character education in PAI subjects in the independent curriculum. Fikroh: 

Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, 17(1), 1–10. 
https://doi.org/10.37812/fikroh.v17i1.1394 (Garuda) 

Muzayanah, U. (2022). Etnografi praktik pendidikan berbasis budaya sekolah. Jurnal 

Pendidikan Islam, 10(2), 123–135.  
Sari, R., & Hernawan, H. (2023). Analisis praktik keagamaan berbasis budaya sekolah 

melalui pendekatan etnografi. Al-Idarah: Jurnal Kependidikan Islam, 11(2), 
123–138. 

Fatihah, N. (2024). Pendekatan etnografi dalam penelitian pendidikan Islam. Jurnal Sosial 

dan Pendidikan Islam, 6(1), 45–58. 
Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing 

among five approaches (4th ed.). SAGE Publications. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.31851/wahanadidaktika.v23i1.18619
https://jurnal.univpgri-palembang.ac.id/index.php/didaktika/article/view/18619?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.univpgri-palembang.ac.id/index.php/didaktika/article/view/18619?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.37812/fikroh.v17i1.1394
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal/article/view/1113?utm_source=chatgpt.com
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal/article/view/1113?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.31004/cermat.v1i2.46
https://cermat.co/index.php/cermat/article/view/46?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.37812/fikroh.v17i1.1394

