Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
@ https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
£ 3 Volume 4 Number 1, 2026

@ DOI: https:/ /doi.org/10.61104/alz.v4i1.3619

Integrasi Nilai-Nilai Islam Dalam Praktik Sehari-hari di Pondok
Pesantren Raudlatul Ulum 1 Studi Etnografi

Ishomudinl, Hesim Muzedi?, Muhammad Zaironi3

Pendidikan Agama Islam, Pascasarjana Universitas Al-Qolam, Indonesia’-?
Email Korespondensi: Ishomuddin24@pasca.algolam.ac.id, akhasim330@gmail.com,
‘muhammadzaironi@algolam.ac.id

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 09 Januari 2026

ABSTRACT

This study aims to analyze the implementation of the Islamic Religious Education (PAI)
learning model at Pondok Pesantren Raudlatul Ulum 1 using an ethnographic approach.
The classical learning in the pesantren includes various subjects such as Nahwu, Figih,
Tasawuf, Akhlak, Tauhid, and Tafsir, which complement each other in shaping the character
of the students. The bandongan method is predominantly used for intermediate and advanced
levels, while the sorogan method is applied to foundational texts. Daily behavioral
habituation in accordance with Islamic values, such as discipline and responsibility, is
consistently practiced to naturally develop the character of the students. This research finds
that the exemplary behavior of caregivers and teachers, as well as the integration of cognitive,
affective, and psychomotor aspects in learning, are crucial in character education. In
conclusion, PAI in the pesantren serves as an effective social system in shaping
knowledgeable and ethical generations of students through real practices and continuous
habituation.

Keywords: Islamic Education Learning Model, Ethnography, Integration of Islamic Values,
Islamic Boarding School Rul

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis model pembelajaran Pendidikan
Agama Islam (PAI) di Pondok Pesantren Raudlatul Ulum 1 dengan pendekatan
etnografi. Pembelajaran klasikal di pesantren mencakup berbagai mata pelajaran
seperti Nahwu, Figih, Tasawuf, Akhlak, Tauhid, dan Tafsir, yang saling melengkapi
dalam membentuk karakter santri. Metode bandongan lebih dominan digunakan
untuk pelajaran tingkat menengah dan tinggi, sedangkan metode sorogan
diterapkan pada kitab-kitab dasar. Pembiasaan perilaku sehari-hari yang sesuai
dengan nilai-nilai Islam, seperti disiplin dan tanggung jawab, dilakukan secara
konsisten untuk membentuk karakter santri secara alami. Penelitian ini menemukan
bahwa keteladanan dari pengasuh dan ustaz, serta integrasi kognitif, afektif, dan
psikomotorik dalam pembelajaran, sangat penting dalam pendidikan karakter.
Kesimpulannya, PAI di pesantren berfungsi sebagai sistem sosial yang efektif dalam
membentuk generasi santri yang berilmu dan berakhlak melalui praktik nyata dan
pembiasaan yang berkelanjutan.

Kata kunci: Model Pembelajaran PAI, Etnograi, Integrasi Nilai Keislaman, Ponpes
Rul

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3249

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:Ishomuddin24@pasca.alqolam.ac.id
mailto:akhasim330@gmail.com
mailto:muhammadzaironi@alqolam.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3619

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran strategis dalam membentuk
peserta didik agar menjadi pribadi yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia.
Di lingkungan pesantren, PAI tidak hanya hadir sebagai mata pelajaran, tetapi
menjadi sistem pendidikan yang menyatu dengan budaya, tradisi, dan praktik
keseharian santri. Proses pendidikan berlangsung secara holistik melalui
pembiasaan, keteladanan, pengamalan nilai, serta interaksi sosial yang sarat nuansa
religius. Dengan karakteristik tersebut, pesantren menjadi ruang pendidikan yang
menekankan integrasi antara pengetahuan, sikap, dan praktik keagamaan.

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa PAI yang efektif menuntut
penyelarasan antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotor melalui keteladanan,
pembiasaan, serta penguatan nilai moral di lingkungan pendidikan. Mardatillah et
al. (2023) menegaskan bahwa pembelajaran PAI berbasis karakter memerlukan
keterpaduan ranah tersebut agar nilai Islam tidak hanya dipahami secara teoritis,
tetapi diwujudkan dalam perilaku. Suhermanto et al. (2024) juga menemukan
bahwa internalisasi nilai keagamaan dapat berlangsung lebih kuat ketika
pembelajaran dikaitkan dengan aktivitas rutin dan budaya lembaga pendidikan.
Temuan-temuan ini menegaskan pentingnya PAI yang mampu menyatu dengan
kehidupan peserta didik.

Namun demikian, sebagian besar penelitian sebelumnya lebih berfokus pada
efektivitas metode pembelajaran, kurikulum, atau pendekatan karakter secara
umum. Penelitian yang menggambarkan secara mendalam bagaimana nilai Islam
diinternalisasikan melalui praktik keseharian santri masih terbatas. Padahal, proses
pembentukan karakter religius di pesantren berlangsung secara kultural melalui
interaksi, simbol, ritus, dan aktivitas sehari-hari yang tidak selalu tercapture dalam
penelitian konvensional. Kesenjangan ini menunjukkan perlunya kajian yang
mampu menyingkap praktik internalisasi nilai yang hidup dalam keseharian santri.

Pendekatan etnografi relevan digunakan untuk menjawab kebutuhan
tersebut karena memberikan ruang untuk memahami proses pendidikan
sebagaimana terjadi dalam kehidupan nyata. Etnografi memungkinkan peneliti
mengeksplorasi budaya, pola interaksi, prakti k simbolik, serta makna yang
berkembang di lingkungan pesantren. Dengan demikian, model pembelajaran PAI
tidak hanya dipahami dari aspek struktural atau kurikulum, tetapijuga dari praktik
sosial dan rutinitas santri sebagai representasi penerapan nilai Islam.

Pondok Pesantren Raudlatul Ulum 1 dipilih sebagai lokasi penelitian karena
dikenal sebagai pesantren yang memadukan pembelajaran klasikal dengan sistem
pembinaan berbasis budaya, kedisiplinan, dan pembiasaan keagamaan yang
konsisten. Pesantren ini memiliki karakteristik yang kuat dalam integrasi nilai Islam
ke dalam kehidupan santri, sehingga relevan untuk ditelaah melalui pendekatan
etnografi.

Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini bertujuan untuk
mendeskripsikan dan menganalisis model pembelajaran PAI di Pondok Pesantren
Raudlatul Ulum 1 dengan fokus pada bagaimana nilai-nilai Islam diintegrasikan ke
dalam praktik keseharian santri melalui mekanisme pendidikan nonformal.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3250

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan etnografi, yaitu suatu jenis
penelitian kualitatif yang menekankan pemahaman terhadap budaya, kebiasaan,
nilai, simbol, dan praktik sosial yang hidup dalam suatu komunitas (Creswell &
Poth, 2018). Pendekatan ini dianggap relevan untuk meneliti model pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI) di pesantren, karena memungkinkan peneliti
mengamati bagaimana nilai-nilai Islam diinternalisasi melalui praktik sehari-hari
santri dan interaksi sosial di lingkungan pesantren.

Dalam penelitian ini, teknik pengumpulan data dilakukan melalui beberapa
metode, yaitu: (1) Observasi Partisivatif, Peneliti terlibat langsung dalam aktivitas
pesantren untuk mengamati secara mendalam kehidupan sehari-hari santri,
interaksi dengan ustaz dan pengasuh, serta penerapan nilai-nilai PAI dalam
rutinitas ibadah, pembelajaran, dan kegiatan nonformal. Observasi partisipatif
memungkinkan peneliti memperoleh pemahaman yang holistik terhadap budaya
pesantren dan praktik pendidikan yang berlangsung secara kontinu. (2) Wawancara
Mendalam, Wawancara dilakukan dengan santri, ustaz, dan pengasuh pesantren
untuk memperoleh perspektif mereka mengenai model pembelajaran PAI, strategi
internalisasi nilai karakter, serta pengalaman pribadi dalam mengikuti kegiatan
pesantren. Wawancara mendalam bertujuan untuk menggali makna, motivasi, dan
persepsi individu terkait praktik pendidikan agama yang mereka jalani, serta
memberikan konteks yang lebih kaya terhadap data observasi. (3) Dokumentasi
kegiatan Pesantren, Peneliti mengumpulkan dokumen-dokumen yang relevan,
seperti jadwal kegiatan harian, materi pengajaran PAI, catatan pembiasaan, foto
kegiatan, dan artefak pesantren lainnya. Dokumentasi ini berfungsi untuk
mendukung triangulasi data, memverifikasi temuan dari observasi dan wawancara,
serta memberikan gambaran konkret tentang implementasi model pembelajaran
PAI di pesantren. (4) Anaslisi Budaya dan praktek keagamaan, Data yang diperoleh
dari observasi, wawancara, dan dokumentasi dianalisis secara kualitatif
menggunakan pendekatan analisis budaya, yaitu menafsirkan makna simbol, nilai,
dan praktik keagamaan yang muncul dalam kehidupan sehari-hari santri. Analisis
ini membantu peneliti memahami bagaimana pendidikan agama terinternalisasi
melalui interaksi sosial, aturan pesantren, dan rutinitas harian, sehingga praktik
PAI tidak hanya bersifat akademis tetapi juga menjadi bagian dari budaya
pesantren. Lokasi penelitian adalah Pondok Pesantren Raudlatul Ulum 1, yang
dipilih karena memiliki sistem pendidikan yang memadukan pembelajaran klasikal
dan kultural, disiplin tinggi, pengembangan karakter santri, serta pembiasaan nilai-
nilai keislaman secara konsisten. Pemilihan lokasi ini memungkinkan penelitian
untuk memperoleh data yang representatif mengenai praktik pembelajaran PAI
secara holistik dalam konteks pesantren.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Kehidupan Harian Santri

Hasil observasi partisipatif dan wawancara mendalam menunjukkan bahwa
kehidupan santri di Pondok Pesantren Raudlatul Ulum 1 merupakan ruang
internalisasi nilai-nilai Islam yang berlangsung sepanjang hari. Integrasi nilai

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3251

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

tersebut tidak hanya hadir dalam bentuk pengajaran formal, tetapi juga melalui
rutinitas, tradisi, dan budaya yang hidup dalam komunitas pesantren. Temuan ini
selaras dengan penelitian Mardatillah et al. (2023) yang menegaskan bahwa
pembentukan karakter dalam Pendidikan Agama Islam lebih efektif jika dilakukan
melalui pembiasaan dan lingkungan religius.

a. Nilai Kedisiplinan

Kedisiplinan santri di pesantren terbentuk melalui sistem pembiasaan yang
terstruktur dan berlangsung secara terus-menerus. Pola ini dikenal sebagai tarbiyah
al-‘adah, yaitu metode pendidikan berbasis rutinitas yang dirancang untuk
menanamkan karakter positif melalui pengulangan perilaku setiap hari. Dalam
konteks pesantren, santri dibiasakan mengikuti rangkaian kegiatan mulai dari
bangun tidur hingga kembali istirahat, dengan jadwal yang ketat namun konsisten.

Rutinitas tersebut bukan hanya bertujuan menjaga keteraturan aktivitas,
tetapi juga menjadi sarana internalisasi nilai-nilai religius seperti kedisiplinan,
ketekunan, tanggung jawab, kemandirian, dan kepatuhan terhadap aturan.
Pembiasaan ini kemudian menjadi habitus yang mengakar dalam diri santri.

Mutmainnah & Mustafidin (2024) menjelaskan bahwa pembiasaan disiplin
melalui pola hidup pesantren berperan besar dalam membentuk karakter religius
dan rasa tanggung jawab santri. Keteraturan kegiatan seperti salat berjamaah,
belajar kitab kuning, kegiatan sekolah formal, hingga ibadah malam mendorong
santri untuk mengelola waktu dengan baik dan membentuk keterampilan disiplin
diri yang berkelanjutan.

Dengan demikian, kedisiplinan di pesantren tidak muncul secara instan,
melainkan merupakan hasil dari proses internalisasi nilai melalui kebiasaan yang
diulang setiap hari. Pola ini menunjukkan efektivitas pesantren dalam membangun
karakter melalui sistem pendidikan yang menyentuh aspek kognitif, afektif, dan
psikomotorik secara simultan.

Tabel 1. Kegiatan santri 24 jam
Waktu Kegiatan

03.30 - 04.00 | Bangun tidur, persiapan ibadah

04.00 - 04.30 | Salat Tahajud & Salat Subuh berjamaah

04.30 - 05.30 | Pengajian Kitab Tafsir Jalalain & Nadzom Bersama
05.30 - 06.30 | Kebersihan diri & kebersihan lingkungan (kerja bakti)
06.30 - 07.00 | Sarapan & persiapan sekolah

07.00 - 12.00 | Kegiatan sekolah formal/Diniyah

12.00 - 13.00 | Salat Zuhur berjamaah & makan siang

13.00 - 14.40 | Istirahat siang

14.40 - 16.00 | Salat Asar Berjama’ah & Ngaji Qur’an Bersama Pengasy
16.00 - 16.30 | Sarapan Sore

16.35-17.00 | Mandi & Persiapan menuju musholla untuk pelaksan
h
17.00 - 18.30 | Salat Magrib - Selesai

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3252

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

18.30 - 20.00 | Ngaji Al-Qur’an Perkelas
20.15 - 21.30 | Belajar Kitab kuning / Musyawwarah kitab
22.00 - 22.30 | Kegiatan Orda (Pembantu dari kegiatan bel

Musyawwarah)
22.30 - 23.00 | Waktu belajar Santri
23.00 - Istirahat malam
b. Kemandirian dan Keikhlasan

Nilai keikhlasan dan kemandirian menjadi salah satu fondasi pembentukan
karakter santri di pesantren. Melalui kegiatan sehari-hari seperti merapikan kamar,
mencuci pakaian, menjaga kebersihan lingkungan, serta melaksanakan piket tanpa
harus diperintah, santri dibiasakan untuk melakukan pekerjaan dengan kesadaran
diri. Pembiasaan ini tidak hanya membentuk kemampuan hidup mandiri, tetapi
juga menanamkan keikhlasan dalam beramal yakni melakukan tugas tanpa
mengharapkan pujian maupun imbalan. Penelitian Ridwan et al. (2023)
menunjukkan bahwa rutinitas berbasis kemandirian merupakan bagian penting
dari sistem pendidikan pesantren dalam membentuk akhlak santri. Melalui
aktivitas-aktivitas tersebut, tumbuh rasa tanggung jawab personal, disiplin diri, dan
motivasi internal yang menjadi ciri akhlak mulia.

Tabel 2. Bentuk Pembiasaan Kemandirian Santri

No | Kegiatan Pembiasq Tujuan Nilai y|
nbangkan
1 | Merapikan kamar | Melatih disiplin Kemandirian, Keikhlg
2 | Mencuci pakaian | Melatih tanggung jawab pribadi Kemandirian
3 | Menjaga  kebersi Memupuk kepedulian Keikhlasan, = Tangg
ingan
4 | Piket harian Membiasakan kerja tanpa diperintah| Keikhlasan, Disiplin

Berdasarkan tabel di atas dapat dipahami bahwa pembiasaan kemandirian
santri dilakukan melalui berbagai aktivitas rutin yang menyentuh kebutuhan dasar
maupun tanggung jawab sosial. Setiap kegiatan mengandung tujuan yang jelas
serta nilai karakter yang ingin ditanamkan. Merapikan kamar dan mencuci pakaian,
misalnya, bukan sekadar aktivitas fisik, tetapi merupakan proses pendidikan untuk
membentuk disiplin dan tanggung jawab pribadi. Sementara itu, menjaga
kebersihan lingkungan dan pelaksanaan piket tanpa menunggu perintah menjadi
wahana untuk menumbuhkan keikhlasan santri dalam beramal serta membangun
kepedulian terhadap lingkungan sekitar.

Tabel 3. Indikator Nilai Keikhlasan dan Kemandirian

Nilai Indikator Contoh Perilaku
Keikhlasan Melakukan tugas ta Santri melaksanakan p
rap imbalan | tidak diawasi
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3253

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Kemandirian | Mampu memer| Santri mencuci pakaian sen
uhan diri hari

Tanggung jawa] Menyelesaikan tugas t¢ Menjaga kebersihan area y)
1 di tanggung jawabnya

Tabel di atas menunjukkan bahwa nilai keikhlasan dan kemandirian santri
dapat diidentifikasi melalui indikator perilaku yang konkret. Keikhlasan terlihat
dari kemampuan santri melaksanakan tugas tanpa mengharapkan pujian atau
imbalan, misalnya melaksanakan piket atau menjaga kebersihan secara konsisten
walaupun tidak diawasi. Kemandirian tercermin pada kemampuan santri
memenuhi kebutuhan diri sendiri, seperti mencuci pakaian atau merapikan kamar
secara rutin. Selain itu, tanggung jawab pribadi menjadi indikator tambahan yang
menunjukkan bahwa santri mampu menyelesaikan tugas dengan penuh kesadaran
dan disiplin. Dengan memetakan indikator-indikator ini, proses pembentukan
karakter santri dapat dipantau dan dievaluasi secara lebih sistematis, sekaligus
menegaskan bahwa praktik keseharian di pesantren berperan penting dalam
internalisasi nilai keikhlasan dan kemandirian.

Dengan demikian, rangkaian kegiatan tersebut menunjukkan bahwa
pesantren menerapkan proses pendidikan karakter melalui praktik langsung,
sehingga nilai kemandirian dan keikhlasan dapat terinternalisasi secara bertahap
dalam diri santri.

C. Nilai Ukhuwwah dan Kebersamaan

Nilai ukhuwwah dan kebersamaan merupakan aspek penting dalam
pembentukan karakter santri di pesantren. Nilai ini tercermin dalam perilaku
sehari-hari seperti saling membantu, bekerja sama melalui gotong royong, serta
menumbuhkan toleransi terhadap perbedaan kebiasaan dan karakter antar-santri.
Lingkungan komunal di pesantren secara alami mendorong interaksi sosial yang
intens, sehingga terbentuk hubungan persaudaraan yang kuat antar-santri.

Menurut Sari & Hernawan (2023), budaya interaksi kolektif di lembaga
pendidikan Islam merupakan sarana yang efektif untuk menanamkan nilai
kebersamaan dan solidaritas. Melalui praktik-praktik ini, santri belajar untuk
menghargai perbedaan, memperkuat ikatan sosial, serta menumbuhkan rasa
tanggung jawab terhadap kelompok. Dengan demikian, pesantren tidak hanya
fokus pada pembelajaran akademik dan ibadah, tetapi juga berperan aktif dalam
membentuk karakter sosial yang harmonis dan berlandaskan nilai ukhuwwabh.

Tabel 4. Indikator Nilai Ukhuwwah dan Kebersamaan Santri

Nilai Indikator Contoh Perilaku

Ukhuwwah | Menunjukkan kepedu] Menolong teman yang kesul
udaraan lap teman 1 belajar atau kegiatan sehari-hari

Kebersamaan | Melibatkan diri dalam kegiq Aktif ikut gotong 1oy
iritas )pok versihkan lingkungan pesantren

Toleransi Menghargai perbedaan kebiag Tidak memaksakan kehendak sen

arakter hormati cara teman yang berbeda

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3254

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Kerjasama Mampu bekerja sama ur Membantu menyelesaikan tu
apai tujuan bersama )pok dengan harmonis

Empati Memahami  dan  merasa Memberi dukungan moral ¢
si teman iil saat teman menghadapi kesulitai

Berdasarkan tabel indikator di atas, nilai ukhuwwah dan kebersamaan dapat
diamati melalui perilaku yang nyata di lingkungan pesantren. Ukhuwwah
tercermin dari kepedulian dan rasa persaudaraan antar-santri, sementara
kebersamaan atau solidaritas terlihat dari partisipasi aktif dalam kegiatan kolektif,
seperti gotong royong. Toleransi dan empati memungkinkan santri untuk
menghargai perbedaan karakter dan kebiasaan teman, sehingga tercipta interaksi
sosial yang harmonis. Dengan adanya indikator-indikator ini, pembinaan karakter
sosial santri dapat dipantau secara sistematis, serta mendukung internalisasi nilai-
nilai Islam yang universal dalam kehidupan sehari-hari.

d. Nilai Ibadah dan Spiritualitas

Nilai ibadah dan spiritualitas merupakan fondasi utama pembentukan
karakter religius santri di pesantren. Kegiatan seperti wirid, tahlil, tahajud, salat
dhuha, dan talagqqi Al-Qur'an menjadi rutinitas harian yang tidak hanya
memperkuat kedekatan santri dengan Allah, tetapi juga membangun disiplin
spiritual dan konsistensi dalam ibadah. Melalui praktik ibadah yang terstruktur dan
berkesinambungan, santri belajar untuk menumbuhkan kesadaran religius secara
mendalam, menjadikan ibadah bukan sekadar rutinitas formal, tetapi bagian dari
kehidupan sehari-hari.

Penelitian Suhermanto et al. (2024) menegaskan bahwa praktik ibadah
terjadwal berperan penting dalam internalisasi nilai-nilai religius. Aktivitas-
aktivitas spiritual ini membentuk karakter santri yang tidak hanya taat secara ritual,
tetapi juga mampu mengekspresikan nilai-nilai spiritual melalui perilaku sehari-
hari, seperti kesabaran, kejujuran, dan rasa syukur. Dengan demikian, pesantren
berfungsi sebagai lingkungan pembinaan spiritual yang efektif, yang
menggabungkan praktik ibadah dengan penguatan nilai moral dan akhlak Islami.

Tabel 5. Indikator Nilai Ibadah dan Spiritualitas Santri

Nilai Indikator Contoh Perilaku
Kedekatan den Konsistensi menjalankan iba Menunaikan salat far
dan sunnah waktu dan rutin S

1 atau tahajud

Disiplin Spiritual Memelihara rutinitas ibal Membaca wirid, ta|
1 talaqqi Al-Qur'an se
inpa harus diperintah
Kesadaran Religl Menghayati makna ibadah da Mengaplikasikan 1

upan dzikir, dan Al-Qu
1 sikap dan peril
-hari
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3255

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Akhlak Islami | Memperlihatkan karakter m| Menunjukkan kesaba
ai refleksi ibadah ran, dan rasa syu
| interaksi sosial

Pengembangan | Mengembangkan kualitas iba) Memilih waktu dh
ual | mandiri tahajud secara suka
mendekatkan diri kep

Model Pembelajaran PAI

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa pembelajaran PAI di Pesantren
Raudlatul Ulum 1 berlangsung melalui praktik budaya dan interaksi sehari-hari.
Pola ini sesuai karakter etnografi yang memandang pendidikan tidak hanya sebagai
aktivitas kelas, tetapi sebagai sistem budaya (Fatihah, 2024).
a. Pembelajaran Klasikal

Pembelajaran klasikal di Pesantren Raudlatul Ulum 1 menekankan pada
penerapan metode tradisional yang telah menjadi ciri khas pendidikan Islam di
pesantren. Santri belajar melalui pendekatan sorogan dan bandongan, di mana
mereka membaca kitab secara mendalam dan mendengarkan penjelasan guru, serta
terlibat dalam diskusi tentang nahwu, Figih dan Akhlaq Proses ini tidak hanya
menekankan hafalan, tetapi juga membentuk pemahaman yang mendalam
terhadap ajaran agama. Dengan tetap mempertahankan otentisitas sanad keilmuan,
metode klasikal ini memungkinkan santri menguasai materi secara cermat dan
sistematis, sekaligus menumbuhkan kedisiplinan, kesabaran, dan kemampuan
berpikir kritis. Penelitian Mutmainnah & Mustafidin (2024) menunjukkan bahwa
pembelajaran klasik seperti ini efektif dalam memupuk kedalaman pemahaman
agama pada santri, sehingga pesantren mampu menjaga kualitas pendidikan yang
autentik dan sesuai tradisi. Berikut adalah mata pelajaran yang di ajarkan:

Tabel 6. Mata Pelajaran Pesantren Berdasarkan Tingkatan (Dasar-Menengah-

Tinggi)
Mata Tingkat Dasar | Tingkat Tingkat Tinggi
Iran ngah
Nahwu Jurumiyah Imrithi Alfiyah  Ibn  Malik
mya (Ibnu Aqil / Al-Mak
Fiqih Safinatun  Najah| Fathul Qarib | Fathul Mu'in
u Tagrib
Tasawuf | Akhlag  Lil Bt Bidayatul Hidal Ihya" Ulumuddin / Al-Hi
antar  akhlak a'iyah
Akhlak Ta'limul ~ Muta’al Nashaih al-"Ibaj Minhajul Abidin
ya
Tauhid Aqidatul Awam | Tijan al-Durai Husunul Hamidiyah
tul Awam
Tafsir Tafsir Jalalain
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3256

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Pembelajaran klasikal di pesantren pada dasarnya mencakup seluruh mata
pelajaran yang tercantum dalam tabel, mulai dari Nahwu, Fiqgih, Tasawuf, Akhlak,
Tauhid, hingga Tafsir. Setiap mata pelajaran memiliki peran berbeda dalam
membentuk pemahaman keagamaan santri sesuai tingkatannya. Pada praktiknya,
metode bandongan lebih dominan digunakan pada kitab-kitab tingkat menengah
dan tinggi khususnya Fiqih, Tasawuf, Akhlak, dan Tafsir karena metode ini
memudahkan santri menerima penjelasan mendalam dari guru tentang makna teks
dan kandungan moral-spiritualnya. Sementara itu, metode sorogan banyak
diterapkan pada kitab-kitab dasar seperti Nahwu dan Figih pemula, agar santri
terlatih membaca dan memahami teks secara mandiri.

Keseluruhan mata pelajaran tersebut saling melengkapi dalam membentuk
karakter santri, terutama pelajaran Tasawuf dan Akhlak, yang menjadi ruang utama
internalisasi nilai-nilai keislaman. Melalui keduanya, santri tidak hanya
memperoleh pengetahuan secara kognitif, tetapi juga dibimbing untuk
membiasakan diri dengan perilaku terpuji, mengendalikan diri dari sifat tercela,
serta menumbuhkan kesadaran spiritual dalam kehidupan sehari-hari di
lingkungan pesantren.

b. Pembiasaan (Habituation)

Pembiasaan atau habituation merupakan salah satu metode utama dalam
pendidikan agama Islam di pesantren, yang menekankan pembentukan karakter
santri melalui praktik sehari-hari. Dalam proses ini, santri dibiasakan untuk
menunjukkan perilaku sesuai dengan nilai-nilai Islam, seperti kejujuran, disiplin,
kebersihan, tanggung jawab, dan ibadah tepat waktu. Dengan pengulangan dan
konsistensi, perilaku positif tersebut menjadi kebiasaan yang tertanam secara
otomatis, sehingga karakter santri terbentuk secara alami. Menurut Mardatillah et
al. (2023), pembiasaan merupakan metode yang paling efektif dalam pendidikan
karakter berbasis PAI karena menginternalisasi nilai-nilai agama secara praktis,
bukan hanya melalui teori atau ceramah. Pembiasaan ini juga berperan sebagai
fondasi bagi proses pembelajaran lain, seperti pembelajaran klasikal maupun
pembelajaran berbasis etnografi, sehingga menciptakan sinergi antara teori dan
praktik dalam kehidupan sehari-hari santri.

Tabel 6. Analisis Pembiasaan (Habituation) dalam PAI
Aspek Penjelasan
Metode Pembiasaan perilaku sehari-hari sesuai nilai Is
ui rutinitas pesantren.
Fokus Pembelajaran | Internalization nilai-nilai agama: kejujuran, disiy
sihan, tanggung jawab, dan ibadah tepat waktu.

Karakteristik Dilakukan secara berulang dan Kkonsis
kankan praktik langsung dan pengalaman nyata.
Hasil / Tujuan Terbentuknya karakter santri secara alami
lanjutan; perilaku positif menjadi kebiasaan.
Efektivitas Metode paling efektif dalam pendidikan kara
sis PAI (Mardatillah et al., 2023).
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3257

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Peran dalam Sis Membentuk fondasi karakter yang menduk

elajaran lajaran klasikal dan etnografi; menjembatani t
aktik.
C. Keteladanan Pengasuh dan Ustaz (Uswah Hasanah)

Dalam pendidikan PAI di pesantren, figur kyai dan ustaz menjadi sumber
utama keteladanan yang diamati dan ditiru oleh santri. Santri tidak hanya belajar
melalui materi kitab atau diskusi, tetapi juga melalui observasi langsung terhadap
perilaku guru. Sikap tawadhu’ (rendah hati), kedisiplinan, integritas, dan
konsistensi dalam beribadah dari para pengasuh menjadi role model yang kuat,
membimbing santri dalam membentuk moral dan akhlak sehari-hari.

Keteladanan ini memiliki pengaruh yang lebih dominant dibandingkan
sekadar pembelajaran formal, karena perilaku guru diamati secara kontinu dan
natural dalam kehidupan pesantren. Santri meniru secara sadar maupun tidak
sadar nilai-nilai yang diperlihatkan oleh para pengasuh. Temuan ini sejalan dengan
penelitian Ridwan et al. (2023) yang menegaskan bahwa keteladanan guru menjadi
faktor utama dalam pembentukan akhlak dan karakter santri, sehingga peran guru
dalam praktik nyata lebih efektif dibanding hanya mengandalkan metode
pembelajaran teoretis.

d. Budaya Pesantren sebagai Pendidikan Karakter

Budaya pesantren memainkan peran penting dalam pendidikan karakter
santri karena menyajikan pengalaman keagamaan yang holistik dan kontekstual.
Tradisi-tradisi pesantren seperti tahlil, manaqib, haflah, ziarah, dan berbagai
kegiatan sosial tidak hanya menjadi rutinitas, tetapi juga sarana internalisasi nilai-
nilai Islam secara langsung dalam kehidupan sehari-hari. Melalui keterlibatan aktif
dalam budaya pesantren, santri belajar tentang kepedulian, tanggung jawab,
solidaritas, disiplin, dan pengamalan nilai spiritual dalam konteks nyata.

Sari & Hernawan (2023) menegaskan bahwa budaya pesantren berfungsi
sebagai hidden curriculum, yaitu pendidikan nilai yang tersirat tanpa mengikuti
metode formal. Dengan kata lain, santri belajar moral, etika, dan spiritualitas secara
alami melalui praktik dan interaksi sosial, bukan hanya melalui ceramah atau kitab.
Budaya ini menjadikan pesantren sebagai ruang pendidikan karakter yang
menyeluruh, di mana pembelajaran formal dan nonformal saling melengkapi untuk
membentuk pribadi santri yang religius, berakhlak mulia, dan siap berkontribusi
dalam masyarakat.

Implementasi Nilai Islam sebagai Sistem Sosial

Temuan penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam di Pondok
Pesantren Raudlatul Ulum 1 tidak hanya diajarkan melalui kegiatan pembelajaran,
tetapi telah mengakar kuat dalam keseluruhan sistem sosial pesantren. Nilai-nilai
tersebut tampak dalam aturan yang mengatur kehidupan santri, tata krama yang
harus dipatuhi, budaya disiplin yang dibiasakan setiap hari, pola interaksi sosial
antar-santri dan ustadz, serta rangkaian kegiatan ibadah yang dijalankan secara
konsisten. Dengan kata lain, nilai Islam tidak hanya menjadi materi ajar, melainkan
menjadi budaya hidup yang membentuk identitas pesantren.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3258

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Pertama, nilai-nilai Islam telah melembaga dalam aturan pesantren. Berbagai
ketentuan seperti kewajiban mengikuti salat berjamaah, larangan melakukan
perilaku negatif, kewajiban menjaga kebersihan, dan kedisiplinan waktu
merupakan wujud konkret sistem nilai yang dijaga dan dipraktikkan bersama.
Kondisi ini sejalan dengan pandangan Fatihah (2024) yang menegaskan bahwa
pesantren berfungsi sebagai institusi budaya yang mempertahankan dan
mereproduksi nilai agama secara sistemik.

Kedua, pembelajaran berlangsung sepanjang hari melalui rangkaian
aktivitas formal dan nonformal. Santri belajar tidak hanya saat berada di kelas,
tetapi juga melalui seluruh kegiatan harian di lingkungan pesantren. Pola ini
menjadikan pesantren sebagai “ruang total” (total institution) di mana kehidupan
santri diatur sedemikian rupa sehingga berpengaruh kuat terhadap pembentukan
kepribadian dan religiusitas mereka. Temuan ini sejalan dengan Suhermanto et al.
(2024) yang menyatakan bahwa pola pendidikan pesantren merupakan bentuk
pembelajaran berbasis pengalaman intensif (experiential learning).

Ketiga, pesantren berfungsi sebagai laboratorium kehidupan Islam.
Lingkungan dan kultur pesantren memfasilitasi santri untuk mempraktikkan nilai-
nilai Islam secara langsung, tidak sekadar mempelajarinya secara teoretis. Melalui
keterlibatan dalam ibadah, kegiatan sosial, kedisiplinan, dan interaksi sehari-hari,
santri mengalami proses internalisasi nilai yang lebih mendalam. Hal ini
menguatkan temuan Mardatillah et al. (2023) yang menegaskan bahwa
pembelajaran berbasis pengalaman langsung lebih efektif membentuk karakter
religius dibandingkan pembelajaran teoretis semata.

Secara keseluruhan, penelitian ini memperlihatkan bahwa pesantren bukan
hanya ruang belajar, tetapi juga lingkungan hidup religius yang secara terus
menerus membentuk karakter dan kepribadian santri melalui perpaduan antara
aturan, budaya, pengalaman, dan praktik keagamaan sehari-hari.

SIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa model pembelajaran PAI di Pondok
Pesantren Raudlatul Ulum 1 berlangsung secara holistik dan integratif, di mana
nilai-nilai Islam diinternalisasikan melalui kegiatan formal, nonformal, dan
berbagai praktik kehidupan sehari-hari santri. Nilai seperti kedisiplinan,
keikhlasan, kemandirian, ukhuwah, dan spiritualitas tidak diajarkan secara teori,
tetapi ditanamkan melalui pembiasaan ibadah, interaksi sosial, dan rutinitas
pesantren.

Pembelajaran nonformal yang mencakup metode klasikal, pembiasaan,
keteladanan, dan budaya pesantren saling melengkapi dan mengintegrasikan ranah
kognitif, afektif, serta psikomotorik. Metode klasikal memberikan dasar keilmuan,
sedangkan pembiasaan dan keteladanan membentuk karakter dan moralitas santri.
Pesantren berfungsi sebagai sistem sosial sekaligus laboratorium kehidupan Islam,
di mana nilai-nilai keagamaan melembaga dalam aturan, ritus, dan budaya hidup
santri. Proses pembelajaran berlangsung selama 24 jam melalui pengalaman
langsung sehingga sangat efektif membentuk karakter religius. Dengan demikian,
PAI di pesantren bukan hanya mata pelajaran, tetapi praktik budaya yang
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3259

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

membentuk cara berpikir, bersikap, dan berperilaku santri secara komprehensif,

menjadikan pesantren sebagai institusi strategis dalam membentuk generasi
berilmu dan berakhlak.

DAFTAR RUJUKAN
Mardatillah, N. A., Nasution, H., Najmi, V. N., & Lestari, Y. I. (2023). Pembelajaran
berbasis karakter dalam Pendidikan Agama Islam. Wahana Didaktika: Jurnal

Ilmu Kependidikan, 23(1), 55-67.
https:/ /doi.org/10.31851 /wahanadidaktika.v23i1.18619 (Jurnal Univ PGRI
Palembang

Suhermanto, A. M., Mansyuri, A., Ma‘arif, M. A., & Sebgag, S. (2024). Implementation
of character education in PAI subjects in the independent curriculum. Fikroh:
Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, 17(1), 1-10.
https://doi.org/10.37812/fikroh.v17i1.1394 (Garuda)

Ridwan, S., Abdurochman, & Tuala, R. P. (2023). Peran guru PAI dalam membentuk
karakter peserta didik di Pondok Pesantren Riyadhussholhiin Pandeglang Tahun
Ajaran  2022/2023. UNISAN Jurnal, 2(1), 988-999. Tersedia di:
https:/ /journal.an-nur.ac.id /index.php/unisanjournal / article / view /1113
(journal.an-nur.ac.id)

Mutmainnah, N., & Mustafidin, A. (2025). Pengembangan bahan ajar Pendidikan Agama
Islam berbasis internalisasi nilai-nilai karakter di Pondok Pesantren Darul Amanah
Bedono. Cermat: Jurnal Cendekiawan dan Riset Multidisiplin Akademik
Terintegrasi, 1(2), 199-203. https://doi.org/10.31004/cermat.v1i2.46
(cermat.co)

Suhermanto, A. M., Mansyuri, A., Ma‘arif, M. A., & Sebgag, S. (2024). Implementation
of character education in PAI subjects in the independent curriculum. Fikroh:
Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, 17(1), 1-10.
https:/ /doi.org/10.37812/fikroh.v17i1.1394 (Garuda)

Muzayanah, U. (2022). Etnografi praktik pendidikan berbasis budaya sekolah. Jurnal
Pendidikan Islam, 10(2), 123-135.

Sari, R., & Hernawan, H. (2023). Analisis praktik keagamaan berbasis budaya sekolah
melalui pendekatan etnografi. Al-Idarah: Jurnal Kependidikan Islam, 11(2),
123-138.

Fatihah, N. (2024). Pendekatan etnografi dalam penelitian pendidikan Islam. Jurnal Sosial
dan Pendidikan Islam, 6(1), 45-58.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing
among five approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 3260

Copyright; Ishomudin, Hesim Muzedi, Muhammad Zaironi


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.31851/wahanadidaktika.v23i1.18619
https://jurnal.univpgri-palembang.ac.id/index.php/didaktika/article/view/18619?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.univpgri-palembang.ac.id/index.php/didaktika/article/view/18619?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.37812/fikroh.v17i1.1394
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal/article/view/1113?utm_source=chatgpt.com
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal/article/view/1113?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.31004/cermat.v1i2.46
https://cermat.co/index.php/cermat/article/view/46?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.37812/fikroh.v17i1.1394

