Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
@ https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
£ 3 Volume 4 Number 1, 2026

@ DOI: https:/ /doi.org/10.61104/alz.v4i1.3544

Peran Organisasi Keagamaan Dalam Membentuk Sikap Moderasi
Beragama Mahasiswa UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan

Sukma Anum?, Putri Ayyu Asmarallaun?, Janet Azahara3, Ahmad Daffaa Husni
Labib4, Muhlisin5

UIN K.H Abdurrahman Wahid Pekalongan, Indonesia?-5

Email Korespondensi: sukma.anum@mbhs.uingusdur.ac.id,
“putri.ayyu.asmarallaun@mhs.uingusdur.ac.id, janet.azahara23124@mhs.uingusdur.ac.id,
ahmad.daffaa.husni.labib@mbhs.uingusdur.ac.id, muhlisin@uingusdur.ac.id

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 07 Januari 2026

ABSTRACT

This study aims to analyze the role of student religious organizations in shaping and
strengthening moderate religious attitudes at UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan.
The research is motivated by the growing emergence of campus-based religious exclusivism
and radical tendencies, positioning student organizations as strategic agents in internalizing
inclusive Islamic values. This research employs a qualitative approach with data collected
through observation, documentation, and in-depth interviews with administrators and
members of student religious organizations. Data were analyzed through data reduction,
display, and conclusion drawing using a deductive pattern. The findings reveal that
organizations such as PMII, IPNU/IPPNU, LPTQ, and similar religious groups conduct
systematic spiritual and intellectual development through thematic studies, cadre education,
inter-organizational discussions, and community-engagement programs. These activities
function as a medium for internalizing moderate religious values, reflected in students’
improved understanding of national commitment, tolerance, peaceful conflict resolution, and
acceptance of local culture. Moreover, student involvement in religious organizations fosters
reflective, critical, and contextual religious attitudes. Therefore, religious organizations
significantly contribute to the mission of Islamic higher education institutions in developing
graduates who exhibit moderate, nationally oriented, and socially responsive religious
characteristics within a pluralistic society.

Keywords: Religious Organizations, Religious Moderation, Student.

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran organisasi keagamaan mahasiswa dalam
membentuk dan memperkuat sikap moderasi beragama di UIN K.H. Abdurrahman Wahid
Pekalongan. Penelitian ini dilatarbelakangi oleh meningkatnya isu radikalisme dan
pandangan keagamaan eksklusif di lingkungan pendidikan tinggi, sehingga organisasi
keagamaan dipandang sebagai agen strategis dalam proses internalisasi nilai keagamaan
yang inklusif. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan
data melalui observasi, dokumentasi, serta wawancara mendalam terhadap pengurus dan
anggota organisasi keagamaan. Analisis data dilakukan melalui reduksi, penyajian, dan
penarikan kesimpulan secara deduktif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa organisasi
keagamaan seperti PMII, IPNU/IPPNU, LPTQ, dan organisasi serupa menjalankan fungsi
pembinaan keagamaan melalui kajian tematik, kaderisasi, forum diskusi lintas pemikiran,

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2466

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:1sukma.anum@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:2putri.ayyu.asmarallaun@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:janet.azahara23124@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:4ahmad.daffaa.husni.labib@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:muhlisin@uingusdur.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3544

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

serta kegiatan sosial keagamaan yang melibatkan masyarakat. Proses tersebut menjadi
sarana internalisasi nilai moderasi beragama yang ditandai dengan meningkatnya
pemahaman mahasiswa tentang komitmen kebangsaan, toleransi, penyelesaian konflik
secara damai, dan penerimaan terhadap budaya lokal. Selain itu, keterlibatan mahasiswa
dalam organisasi keagamaan juga mendorong lahirnya sikap keberagamaan yang reflektif,
kritis, dan kontekstual. Dengan demikian, organisasi keagamaan memiliki kontribusi
signifikan dalam mendukung visi perquruan tinggi Islam untuk mencetak lulusan yang
moderat, berwawasan kebangsaan, dan mampu menghadapi dinamika masyarakat majemuk.
Kata Kunci: Organisasi Keagamaan, Moderasi Beragama, Mahasiswa.

PENDAHULUAN

Keberagaman adalah realitas sosiologis yang tak terhindarkan dalam konteks
negara-bangsa seperti Indonesia. Namun, dimensi keagamaan dari keberagaman ini
seringkali menjadi lahan subur bagi tumbuhnya ekstremisme dan radikalisme yang
mengancam keutuhan sosial dan nasional (Rohman, 2021). Isu radikalisme di
kampus kini menjadi permasalahan serius, di mana gerakan ini bertujuan untuk
memecahbelah solidaritas kebangsaan (Wahyuni dkk., 2022). Dalam ranah
pendidikan tinggi Islam, khususnya di Universitas Islam Negeri (UIN), tantangan
ini menjadi krusial, mengingat kampus berfungsi sebagai laboratorium moral dan
intelektual bagi calon pemimpin bangsa. Mahasiswa dengan dinamika dan
idealismenya, merupakan subjek yang rentan sekaligus potensial dalam merespons
isu-isu keagamaan.

Perkembangan radikalisme di kalangan mahasiswa didorong oleh
multifaktor, yang dapat diklasifikasikan menjadi faktor ideologi dan faktor non-
ideologi seperti ekonomi atau ketidakpercayaan. Faktor ideologi, yang melibatkan
keyakinan keagamaan yang kaku, sangat sulit diberantas dan memerlukan dialog
serta tukar pendapat. Jaringan dari luar kampus juga turut memprovokasi dan
merekrut mahasiswa terdidik untuk bertindak anarkis, menunjukkan bahwa
gerakan ini telah mengakar. Di sisi lain, praktik spiritualitas universal, seperti
keyakinan pada Tuhan Yang Maha Esa (Casram, 2018), seringkali berbenturan
dengan perbedaan interpretasi dan budaya lokal, yang pada akhirnya berakibat
pada konflik. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan yang mampu memahami pola
perilaku manusia dalam kehidupan bermasyarakat secara universal, demi
menumbuhkan kerukunan dan toleransi yang dibutuhkan dalam masyarakat
majemuk (Khasairi dkk., 2022).

Fenomena munculnya pandangan keagamaan yang eksklusif dan intoleran
di kalangan pemuda telah menjadi perhatian serius dalam dekade terakhir (Smith,
2017). Hal ini menuntut upaya sistematis untuk menanamkan moderasi beragama
(wasatiyyah Islam), sebuah konsep yang esensial untuk menjaga harmoni sosial dan
menjalankan ajaran agama secara substantif. Moderasi beragama didefinisikan
sebagai sikap jalan tengah, yang tidak ekstrem, dan meliputi empat indikator utama:
komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan akomodasi terhadap kearifan
lokal (Kementerian Agama RI, 2019). Sikap ini sangat penting dalam kehidupan
masyarakat majemuk. Dalam konteks ini, Organisasi Keagamaan Mahasiswa
memegang peran strategis sebagai agen sosialisasi nilai dan interpretasi keagamaan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2467

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

(Yusuf & Mustofa, 2018). Interaksi dan diskusi intensif di Organisasi Keagamaan
Mahasiswa secara efektif membentuk skema berpikir keagamaan anggotanya, di
mana partisipasi aktif berkorelasi positif dengan peningkatan pemahaman
keagamaan yang inklusif (Fuad & Ali, 2020), sekaligus mencegah Organisasi
Keagamaan Mahasiswa menjadi inkubator bagi pandangan radikal (Jamil, 2016).

Di lingkungan perguruan tinggi Islam seperti UIN K.H. Abdurrahman Wahid
Pekalongan, moderasi beragama menjadi landasan esensial dalam membentuk
karakter mahasiswa sebagai agen perubahan yang inklusif dan toleran. Sebagai
institusi di bawah Kementerian Agama, UIN Pekalongan memiliki mandat untuk
mencetak sarjana yang unggul dan memiliki karakter moderat.

Dalam penelitian ini peneliti memiliki permasalahan yang muncul yaitu
apakah Organisasi Keagamaan Mahasiswa di UIN K.H. Abdurrahman Wahid
Pekalongan memiliki peran yang efektif dalam membentuk dan memperkuat sikap
moderasi beragama di kalangan mahasiswa? Serta faktor-faktor apa saja yang
menjadi pendukung dan penghambat utama dalam optimalisasi peran tersebut?.
Adapun tujuan dari penelitian ini yaitu untuk menganalisis dan mendeskripsikan
bentuk peran, program kerja, dan mekanisme Organisasi Keagamaan Mahasiswa
dalam menanamkan serta memperkuat sikap moderasi beragama di kalangan
mahasiswa UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan. Selain itu, penelitian ini
juga bertujuan untuk mengidentifikasi dan menganalisis tingkat efektivitas peran
Organisasi Keagamaan Mahasiswa dalam pembentukan sikap moderasi beragama
mahasiswa, beserta faktor-faktor pendukung dan penghambat utama yang
memengaruhi optimalisasi peran tersebut. Penulis menyadari bahwa Peran
Organisasi Keagamaan dalam Membentuk Sikap Moderasi Beragama Mahasiswa
UIN telah banyak dilakukan oleh peneliti sebelumnya oleh karena itu dalam
beberapa penelitian terdahulu yang juga membahas mengenai Peran Organisasi
Keagamaan dalam Membentuk Sikap Moderasi Beragama Mahasiswa UIN
menyebutkan beberapa indikator dan hasil yang berbeda. Diantaranya dalam skripsi
yang berjudul penguatan moderasi beragama bagi mahasiswa program studi
Pendidikan Agama Islam UIN K.H Abdurrahman Wahid Pekalongan oleh
Affanillah Aulia Khoiril Affa, hasil penelitian tersebut menunjukan bahwa
pemahaman moderasi beragama mahasiswa Pendidikan Agama Islam sudah cukup
baik. Hal ini didukung dengan penguatan moderasi beragama yang dilakukan
melalui kuliah umum bertema moderasi beragama, proses pembelajaran mata
kuliah moderasi beragama serta melalui mata kuliah PPL dan KKL. Kegiatan
tersebut memberikan implikasi berupa pemahaman mahasiswa yang moderat dan
toleran (Affa, 2023). Penelitian yang kedua jurnal yang berjudul meningkatkan nilai-
nilai moderasi beragama di lingkungan mahasiswa oleh Aisya Huwayda dkk, hasil
penelitian menunjukkan bahwa pendidikan karakter, dialog antaragama, serta
kegiatan sosial yang melibatkan berbagai latar belakang agama dapat menjadi
sarana yang efektif untuk meningkatkan pemahaman dan toleransi antar
mahasiswa. Selain itu, peran dosen dan organisasi kemahasiswaan sangat penting
dalam menciptakan atmosfer kampus yang inklusif dan harmonis (Huwayda dkk,
2025). Penelitian yang ketiga skripsi yang berjudul pendidikan sufistik sebagai
penguatan moderasi beragama mahasiswa di UIN K.H Abdurrahman Wahid
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2468

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Pekalongan oleh Moh. Nasrudin, hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan
sufistik di UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan diimplementasikan dengan
penerapan mata kuliah Ilmu Tasawuf, kajian rutin kitab tasawuf, keteladanan akhlak
dan ibadah, internalisasi nilai-nilai sufistik dalam Kegiatan Belajar Mengajar (KBM),
dan praktik amaliah tarekat (Nasrudin, 2023).

Penelitian ini perlu dikaji sebagai usaha dalam menambah pemahaman
tentang peran strategis organisasi keagamaan di perguruan tinggi Islam. Dan juga
dapat menambah pemahaman terkait relevansi dan efektivitas peran organisasi
keagamaan terhadap penguatan sikap moderasi beragama dan pencegahan
radikalisme di kalangan mahasiswa UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan.

METODE

Penelitian mengenai pengembangan model moderasi beragama di kalangan
mahasiswa yang mengikuti organisasi keagamaan di UIN KH. Abdurrahman Wahid
Pekalongan dalam mewujudkan moderasi beragama ini, menggunakan pendekatan
penelitian kualitatif. Menurut Sugiyono (2007: 1), metode penelitian kualitatif
merupakan penelitian yang digunakan untuk meneliti pada objek yang alamiah dan
menempatkan peneliti sebagai instrumen kunci. Penelitian ini dilakukan mulai dari
pengumpulan data, reduksi data, penyajian data, dan kesimpulan.

Teknik pengumpulan data dilakukan secara gabungan yaitu peneliti
menyusun instrumen pertanyaan, melakukan observasi, wawancara secara
langsung, melakukan dokumentasi arsip data-data mahasiswa yang mengikuti
organisasi keagamaan yang berkaitan dengan moderasi. Sumber data penelitian ini
ada dua yaitu data primer dan sekunder. Data yang diperoleh di lapangan melalui
wawancara maupun dokumentasi dilakukan uji validitas data dengan teknik
tringulasi sumber data. Pengambilan sampel dilakukan dengan teknik purposive
sampling yaitu dengan menentukan narasumber yang diwawancarai dalam
penelitian moderasi beragama pada organisasi kemahasiswaan lintas agama di UIN
KH. Abdurrahman Wahid Pekalongan sesuai dengan kriteria yang dibutuhkan
dalam penelitian. Analisis data dilakukan dengan reduksi data yaitu mulai dari
wawancara, pencatatan dan rekaman hasil wawancara, coding (transkip hasil
wawancara), kemudian dilakukan analisis data yang. bersifat deduktif. Tahap
terakhir dalam metode penelitian ini adalah penarikan simpulan dilakukan setelah
dilakukan pengujian dan analisis data secara sistematis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hakikat Organisasi keagamaan dan Konsep Moderasi Beragama di Perguruan
Tinggi

Organisasi keagamaan merupakan sebuah lembaga sosial yang dibentuk oleh
sekumpulan individu beragama, dengan struktur formal dan misi spiritual serta
sosial, yang menjalankan fungsi pembinaan kegamaan, pendidikan, kepemimpinan,
dan karya sosial, sehingga menjadi sarana nyata internalisasi keagamaan dalam
kehidupan kolektif. Dalam prespektif sosiologi pendidikan, organisasi keagamaan
di perguruan tinggi merupakan institusi sosial yang bertugas menanamkan nilai,
norma, dan identitas keagamaan melalui proses pembinaan yang berlangsung secara

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2469

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

bertahap dan berkelanjutan. Organisasi kegamaan bukan hanya sekedar wadah
aktifitas keagamaan, melainkan juga menjadi ruang untuk membentuk kesadaran
bagi mahasiswa melalui kegiatan seperti kajian, diskusi intelektual, kaderisasi,
mentoring, hingga program sosial masyarakat. Yusuf dan Mustofa (2018)
menyatakan bahwa organisasi mahasiswa merupakan salah satu agen sosialisasi
keagamaan yang membentuk cara berpikir, orientasi keberagamaan, serta cara
mahasiswa berinteraksi dengan tantangan masyarakat modern. Dalam kampus
Islam, keberadaan organisasi mahasiswa memiliki fungsi strategis, sebab mahasiswa
berada pada fase perkembangan intelektual yang kritis, terbuka, dan mencari
pembenaran atas pilihan keagamaannya. Hal ini membuat organisasi keagamaan
dapat menjadi ruang lahirnya pemahaman keagamaan yang inklusif —sebaliknya,
organisasi keagamaan dapat menjadi tempat reproduksi ideologi keagamaan yang
kaku apabila pembinaan tidak diarahkan secara sehat. Jamil (2016) menegaskan
bahwa organisasi mahasiswa di kampus dapat menjadi “penyangga” radikalisme
apabila kegiatan keagamaannya bersifat dialogis, interaktif, dan berbasis literasi
akademik.

Dalam konteks Indonesia, pembinaan keagamaan di perguruan tinggi tidak
terlepas dari konsep moderasi beragama (wasathiyah). Kementerian Agama RI
(2019) mendefinisikan moderasi beragama sebagai cara pandang beragama yang
mengambil posisi jalan tengah dan menghindari sikap ekstrem dalam beragama,
baik ekstrem kanan maupun kiri. Moderasi beragama diwujudkan dalam empat
indikator: komitmen kebangsaan, sikap toleransi, penyelesaian perbedaan non-
kekerasan, serta penerimaan terhadap budaya lokal. Asrori (2021) menyatakan
bahwa perguruan tinggi merupakan ruang strategis untuk membangun moderasi
beragama melalui kurikulum, tradisi akademik, serta interaksi sosial di lingkungan
kampus. Priyanto, Saputri, & Fauzi (2023) menemukan bahwa mahasiswa yang
terlibat secara aktif dalam pembelajaran dan diskusi keagamaan inklusif
menunjukkan tingkat sikap moderat yang lebih baik, terutama dalam kemampuan
menghargai perbedaan dan memahami pluralitas masyarakat Indonesia.

Hal tersebut menegaskan bahwa perguruan tinggi memiliki posisi strategis
dalam membentuk lulusan yang tidak hanya menjalankan agama secara ritual, tetapi
juga mampu memahami nilai-nilai agama dalam konteks yang lebih luas dan
substantif. Kampus bukan sekadar ruang transfer pengetahuan agama, tetapi
menjadi arena pembentukan kesadaran beragama yang matang melalui kurikulum,
tradisi ilmiah, dan dinamika kehidupan sosial mahasiswa. Melalui proses
pembelajaran, diskusi kritis, perjumpaan dengan ragam pemikiran, serta pembinaan
organisasi kemahasiswaan. Mahasiswa didorong untuk mengembangkan
kemampuan berpikir secara reflektif, analitis, dan proporsional dalam melihat
perbedaan pandangan keagamaan yang ada di masyarakat. Dengan begitu, agama
tidak hanya diposisikan sebagai sistem ajaran yang bersifat normatif, tetapi juga
sebagai etika sosial yang hidup dan memberi arah dalam merespons persoalan
kemanusiaan, kebangsaan, dan keberagaman. Perguruan tinggi dengan segala
perangkat akademik dan kultural yang dimilikinya, memiliki peran penting
memastikan bahwa nilai-nilai keagamaan dapat diinternalisasi oleh mahasiswa
sehingga mereka tidak hanya ahli secara filsafat dan tekstual, tetapi mampu
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2470

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

mengi,plementasikan ajaran agama untuk kemaslahatan publik, membangun dialog
antar kelompok, menolak kekerasan dalam penyelesaian konflik, serta menjadi
bagian dari kekuatan perubahan sosial yang damai dan konstruktif.

Peran Organisasi Keagamaan di UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan dalam
Membentuk Sikap Moderasi

Hasil penelitian menunjukkan bahwa organisasi keagamaan di kampus UIN
K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan ini menjadi salah satu lembaga utama dalam
pembinaan moderasi beragama pada mahasiswa. Terdapat banyak organisasi
keagamaan baik intra maupun ekstra, diantaranya seperti UKM LPTQ, UKM
Kaligrafi, IPNU/IPPNU, PMII, IMM. Melalui adanya pengamatan dan wawancara
yang dilakukan, ditemukan bahwa organisasi yang ada menjalankan pembinaan
melalui kajian tematik, kaderisasi, forum diskusi lintas kelompok, serta kegiatan
sosial keagamaan yang melibatkan masyarakat sekitar.

Salah satu narasumber yaitu Irsyad selaku Koordinator Biro Kajian di
organisasi PMII menyebutkan bahwa dalam kegiatannya PMII sering mengadakan
kajian bersama pengurus dan anggota. Dalam pembahasannya, organisasi ini
mengaitkan pemahaman keagamaan dengan wawasan nasionalisme dan konteks
bernegara "PMII seringkali mengadakan kajian bersama dimana terdapat pemantik
yang biasanya dari pengurus atau terkadang juga mengundang narasumber
tertentu. Materi yang diangkat pun beragam, salah satunya tentang bagaimana Islam
tidak bertentangan dengan semangat nasionalisme, termasuk membahas perjuangan
para ulama dalam kemerdekaan” Hal ini menunjukkan bahwa pembinaan
keagamaan tidak hanya bersifat ritualistik, namun membawa mahasiswa pada
pemahaman bahwa religiusitas dapat sejalan dengan loyalitas terhadap NKRIL
Penemuan ini menguatkan kesimpulan Asrori (2021) bahwa organisasi keagamaan
yang sehat dapat menumbuhkan karakter keagamaan yang substantif dan
berorientasi kebangsaan.

|

~

Gambar 1. Wawancara dengan Koordinator Biro Kajian PMII

Selain itu, organisasi keagamaan juga membangun sikap toleransi melalui
forum diskusi yang mempertemukan mahasiswa dari latar pemikiran yang berbeda.
Qodiron selaku wakil ketua organisasi IPNU di UIN K.H. Abdurrahman Wahid

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2471

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Pekalongan menuturkan: ” Kami di IPNU sering melakukan kegiatan diskusi
bersama dan lintas organisasi untuk menumbuhkan sikap terbuka. Dalam diskusi
tersebut kami belajar menerima bahwa perbedaaan itu hal yang wajar dan bukan hal
yang malah dapat menimbulkan perpecahan” Praktik yang dilakukan organisasi
IPNU ini sejalan dengan temuan Hartono (2020) dan Huwayda dkk. (2025) yang
menunjukkan bahwa pengalaman dialogis di kampus dapat memperluas cara
pandang mahasiswa tentang keberagaman, sehingga mereka lebih siap menerima
perbedaan sebagai bagian dari kehidupan beragama.

0O <

FrR e A
! Q!gsum-m

\ By
R Ti B K.
57, S Tjlaw i

‘.\’ f"‘ i 4

-

Gambar 2, 3. Wawancara Wakil Ketua IPNU dan Sekretaris UKM LPTQ

Penggabungan prespektif organisasi keagamaan dan moderasi beragama
menunjukkan bahwa organisasi kemahasiswaan cukup berperan penting sebagai
ruang internalisasi nilai yang berjalan secara berkelanjutan. Organisasi keagamaan
tidak hanya sekedar sebagai tempat mahasiswa mendapatkan pengetahuan
normatif tentang ajaran Islam, tetapi menjadi wahana belajar yang memungkinkan
nilai-nilai tersebut hidup dalam pengalaman secara nyata. Melalui kajian rutin,
forum diskusi, pelatihan kaderisasi, dan kegiatan sosial, nilai moderasi tidak hanya
berhenti sebagai konsep teoritis, tetapi juga diterjemahkan menjadi tindakan, sikap,
dan cara pandang yang dapat diamati dalam perilaku mahasiswa sehari-hari. Pada
titik ini, organisasi keagamaan menjadi wadah tempat mahasiswa berlatih menerima
perbedaan, mengolah argumentasi, memahami konteks sosial, dan membangun
posisi keagamaan yang lebih dewasa.

Selain itu, proses pembinaan di organisasi memungkinkan mahasiswa
mengalami perjumpaan intelektual, sosial, dan spiritual secara langsung. Interaksi
dengan teman satu organisasi, dengan organisasi lain, maupun dengan masyarakat
luas dalam kegiatan yang melibatkan masyarakat membuat mahasiswa belajar
bahwa keberagaman tidak hanya sekadar konsep akademik, tetapi kenyataan yang
harus dihadapi secara arif. Perjumpaan semacam ini menjadi fondasi bagi
tumbuhnya kesadaran beragama yang reflektif, yaitu keberagamaan yang tidak
dibangun atas emosi atau sentimen sektarian, tetapi melalui pengalaman berdialog,
belajar dari perbedaan, dan mengetes kualitas argumen dalam ruang publik yang
sehat. Inilah yang kemudian melahirkan karakter keberagamaan yang inklusif,
toleran, dan kontekstual —yakni keberagamaan yang tetap berpegang teguh pada

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2472

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

prinsip keislaman, namun mampu menempatkan ajaran agama secara bijak dalam
realitas sosial yang majemuk.

Pola pembinaan seperti ini menunjukkan bahwa organisasi keagamaan di
UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan tidak hanya berfungsi sebagai
komunitas spiritual yang membahas kajian keagamaan, tetapi memainkan fungsi
pendidikan karakter yang strategis. Organisasi kemahasiswaan menjadi
laboratorium sosial tempat mahasiswa belajar menjalankan Islam dengan semangat
rahmatan lil ‘alamin, memadukan ajaran agama dengan visi kebangsaan, dialog
kemanusiaan, dan kepedulian sosial. Hal ini selaras dengan arah kebijakan
pembinaan moderasi beragama di perguruan tinggi Islam yang menempatkan
mahasiswa bukan hanya sebagai penerima informasi, melainkan sebagai aktor
perubahan yang diharapkan mampu mempraktikkan nilai-nilai keberagamaan
secara dewasa, solutif, dan bertanggung jawab dalam kehidupan masyarakat.
Dengan demikian, organisasi keagamaan berkontribusi signifikan dalam
mendukung visi pendidikan tinggi Islam, yaitu melahirkan lulusan yang beragama
secara cerdas, moderat, dan mampu menjadi penopang harmoni sosial di tengah
adanya kemajemukan bangsa.

Faktor Pendukung dan Penghambat dalam Optimalisasi Sikap Moderasi Beragama
Organisasi Keagamaan Mahasiswa di UIN K.H. Abdurrahman Wahid
a. Faktor-faktor yang Mendukung Optimalisasi Peran Organisasi Keagamaan
Secara keseluruhan, ada beberapa faktor yang mendukung pengoptimalan
peran organisasi keagamaan dalam menanamkan moderasi beragama kepada
mahasiswa UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan. Faktor-faktor ini sangat
berhubungan satu sama lain dan berkontribusi besar terhadap tingkat keberhasilan
proses pembinaan. Faktor pendukung tersebut adalah sebagai berikut:
1.  Dukungan Institusional untuk Kampus
Melalui kebijakan akademik, ruang kegiatan, dan program yang mengikuti
agenda moderasi beragama, kampus memberikan ruang gerak yang luas bagi
organisasi keagamaan. Dengan dukungan struktural ini, organisasi lebih dipercaya
untuk membina mahasiswa secara formal dan nonformal.
2. Kolaborasi Antar-Organisasi Keagamaan
Membangun jaringan kerja sama antarorganisasi memudahkan pelaksanaan
program yang dialogis dan inklusif. Kolaborasi ini juga memperluas spektrum
kegiatan dan memperluas pandangan yang diterima mahasiswa.
3. Antusiasme dan Keterlibatan Mahasiswa Tinggi
Minat mahasiswa untuk berpartisipasi dalam kegiatan berbasis keagamaan
merupakan modal sosial yang signifikan. Partisipasi aktif siswa dalam diskusi
keagamaan, penelitian, dan pelatihan mempercepat internalisasi nilai moderasi.
4.  Keterlibatan Pembina dan Narasumber Kompeten
Keterlibatan dosen pembina dan alumni yang memiliki basis keilmuan yang
kuat dan berpandangan moderat sangat penting untuk memastikan bahwa
kegiatan organisasi tetap berada dalam koridor akademik dan keagamaan yang
sehat.
5. Atmosfer Akademik yang Literatif dan Inklusif

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2473

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Lingkungan akademik yang mendorong diskusi terbuka dan menyediakan
literatur keagamaan yang beragam memberi ruang bagi siswa untuk memahami
ajaran agama secara proporsional. Ini membantu membangun perspektif moderat.

b. Faktor Penghambat Optimalisasi Peran Organisasi Keagamaan Sebaliknya,
proses penguatan moderasi beragama melalui organisasi keagamaan
melewati sejumlah tantangan yang dapat memengaruhi efisiensi kegiatan
pembinaan. Hambatan ini termasuk:

1. Perbedaan Ideologis Antar-Kelompok Mahasiswa
Perbedaan ini dapat menyebabkan program pembinaan tidak konsisten.
2. Kurang Literasi Keagamaan Komprehensif pada Anggota Baru

Dalam situasi seperti ini, organisasi harus bekerja lebih keras untuk

menciptakan dasar keagamaan yang seimbang sebelum memasuki

penguatan moderasi.
3. Pengaruh Eksternal dari Media Digital dan Lingkaran Sosial

Banyak konten keagamaan yang eksklusif, provokatif, atau radikal di media

sosial merupakan tantangan besar bagi organisasi. Pesan moderasi yang

disampaikan dalam kegiatan internal sering dirusak oleh paparan informasi
ini.
4.  Keterbatasan Dana dan Fasilitas Kegiatan

Anggaran yang terbatas menyebabkan beberapa organisasi tidak dapat

menyelenggarakan program pembinaan secara berkelanjutan atau dalam

skala besar. Akibatnya, kegiatan kadang-kadang tidak memiliki intensitas
dan kualitas yang optimal.
5. Monitoring dan Evaluasi Program Belum Optimal

Karena tidak ada mekanisme evaluasi yang terstruktur, organisasi sulit

menilai keberhasilan program dan mengevaluasi metode pembinaan yang

kurang efektif. Hal ini memengaruhi keberlanjutan program moderasi
beragama.

SIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa organisasi keagamaan memiliki
kontribusi penting dalam membentuk sikap moderasi beragama mahasiswa di UIN
K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan. Melalui kegiatan kaderisasi, kajian
keagamaan, diskusi lintas organisasi, dan aktivitas sosial, mahasiswa mengalami
proses internalisasi nilai yang mendorong tumbuhnya pemahaman keagamaan yang
inklusif, toleran, dan relevan dengan konteks kebangsaan dan keberagaman
Indonesia. Data wawancara mengonfirmasi bahwa mahasiswa mengalami
perubahan sikap, dari cara pandang yang normatif dan eksklusif menjadi
keberagamaan yang lebih reflektif, dialogis, dan mampu menerima perbedaan.
Pembinaan organisasi berjalan efektif karena didukung budaya akademik kampus
yang terbuka dan sistem kaderisasi yang terstruktur, meskipun masih dihadapkan
pada tantangan berupa perbedaan latar keagamaan mahasiswa dan pengaruh
dakwah digital yang tidak tervalidasi. Secara keseluruhan, organisasi keagamaan
berperan sebagai mitra strategis perguruan tinggi dalam menyiapkan lulusan yang
moderat, kritis, dan mampu berperan aktif dalam masyarakat yang majemuk.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2474

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Temuan lapangan menunjukkan bahwa organisasi keagamaan menjadi
media efektif bagi mahasiswa untuk mengembangkan cara pandang beragama yang
reflektif dan kritis. Interaksi lintas kelompok, dialog intelektual, dan pengalaman
sosial memperkaya cara mahasiswa memahami perbedaan dan menempatkan
agama dalam konteks sosial yang majemuk. Faktor pendukung seperti dukungan
institusional, budaya akademik yang terbuka, serta pembina yang kompeten turut
memperkuat efektivitas pembinaan moderasi beragama. Namun, optimalisasi peran
organisasi masih menghadapi sejumlah kendala seperti perbedaan ideologis
antaranggota, rendahnya literasi keagamaan sebagian mahasiswa baru, pengaruh
informasi digital yang tidak terverifikasi, serta keterbatasan pendanaan dan evaluasi
program. Kendati demikian, keberadaan organisasi keagamaan tetap menjadi mitra
strategis perguruan tinggi dalam menyiapkan mahasiswa yang moderat,
berwawasan kebangsaan, dan mampu berkontribusi dalam menjaga harmoni sosial
di tengah masyarakat plural

DAFTAR RUJUKAN

Affa Khoiril. (2023). Penguatan Moderasi Beragama Bagi Mahasiswa Program Studi
Pendidikan Agama Islam UIN K.H Abdurrahman Wahid Pekalongan.
Skripsi.

Amin, M. (2018). Manajemen organisasi Islam. Kencana.

Arifin, M. Z. (2020). Local wisdom and religious moderation in Islamic higher
education. Jurnal IImiah Pendidikan Islam, 11(2), 90-101.

Asrori, A. (2021). Moderasi beragama di perguruan tinggi: Internalisasi dan
implementasi. Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 155-170.

Casram. (2018). Membangun Sikap Toleransi Beragama dalam Masyarakat Plural.
Jurnal Ilmiah.

Fauzi, M. (2019). Eksistensi organisasi kemahasiswaan Islam dalam meredam
gerakan radikal. Jurnal Ilmu Dakwah, 9(3), 145-161.

Fuad, N., & Ali, M. (2020). Peran Organisasi Mahasiswa dalam Membangun
Moderasi Beragama di Perguruan Tinggi Islam. Jurnal Pendidikan Islam, 9(1),
1-15.

Hamidah, L. N., & Achmad, S. (2022). Implementation of religious moderation
values in college students. Al-Ta’dib, 15(2), 122-135.

Hartono, A. (2020). Aktivitas organisasi mahasiswa dan pembentukan karakter
moderat. El-Banat: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, 10(2), 112-125.

Hasan, N. (2017). Islamic radicalism, post-Islamism, and student organizations in
Indonesia. Indonesia and the Malay World, 45(132), 278-295.

Huwayda, dkk. (2025). Meningkatkan Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di
Lingkungan Mahasiswa. Jurnal Ilmiah Nusantara ( JINU).
Huwayda, et al. (2025). Implementasi dialog keagamaan sebagai penguatan sikap
toleransi mahasiswa. Jurnal Moderasi Pendidikan Islam, 7(1), 112-126.
Hwang, J. (2018). Religious radicalism and student movements in Indonesian
universities. Asian Journal of Political Science, 26(2), 231-250.

Jamil, M. (2016). Gerakan Islam Kampus: Radikalisasi dan Moderasi. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2475

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan
Diklat Kementerian Agama RI. Kewarganegaraan, 6(1), 180-188.

Miski, & Izzuddin, M. (2021). Revitalisasi pendekatan sufistik dalam penguatan
moderasi beragama mahasiswa PTKIN. Jurnal Pendidikan Agama Islam,
18(2), 209-222.

Nasrudin. (2023). Pendidikan Sufistik sebagai Penguatan Moderasi Beragama
Mahasiswa Di UIN K.H Abdurrahman Wahid Pekalongan. Skripsi.

Priyanto, A., Saputri, M. M., & Fauzi, R. (2023). Moderasi beragama dan merdeka
belajar: Studi perilaku moderat mahasiswa IAIN Pekalongan. Refleksi: Jurnal
Filsafat dan Pemikiran Islam, 23(1), 15-27.

Purnomo, J., Ma’arij, Z. N., & Nursyiwan, L. (2022). Urgensi Kurikulum Merdeka
dalam moderasi beragama di PTKIN. Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 44-58.

Rohman, D. A. (2021). Moderasi Beragama DalamBingkai Keislaman Di Indonesia.
Lekkas.

Rohman, D. A. (2021). Moderasi Beragama Dalam Bingkai Keislaman Di Indonesia.
Lekkas.

Saat, S., & Yusuf, I. (2022). Peran perguruan tinggi Islam dalam menangkal paham
radikalisme mahasiswa. Analisa: Journal of Social Science and Religion, 29(1),
45-60.

Sakdiah. (2013). Manajemen organisasi Islam: Telaah karakteristik lembaga dakwah.
Jurnal Al-Bayan, 19(2), 154-170.

Sari, R., & Kurniawan, B. (2021). Pola pembinaan mahasiswa dalam menumbuhkan
sikap toleransi di kampus Islam. Madaniyah: Jurnal Kajian Islam, 11(1), 58-
68.

Smith, R. (2017). Religion and Youth: Identity, Conflict, and Change. New York:
Palgrave Macmillan.

Wahyuni, R., Rahma, H. L. F., & Putri, H. H. (2022). Pemahaman Radikalisme. Jurnal
Kewarganegaraan, 6(1), 180-188.

Widiani, D., Miftah, M., & Jiyanto. (2022). Construction of religious moderation
among Islamic student organizations in Indonesia. Tajdid, 6(2), 77-90

Y., & Abdalla, F. A. (2022). Peran Mahasiswa Sebagai Pelopor

Yusuf, M., & Mustofa, A. (2018). Internalization of Pluralism Values through
Campus Religious Activities. Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies, 56(1), 1-
24.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2476

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

