
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2466 
 

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin 

 
 

Peran Organisasi Keagamaan Dalam Membentuk Sikap Moderasi 
Beragama Mahasiswa UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan  

 
Sukma Anum1, Putri Ayyu Asmarallaun2, Janet Azahara3, Ahmad Daffaa Husni 
Labib4, Muhlisin5 

UIN K.H Abdurrahman Wahid Pekalongan, Indonesia1-5 
Email Korespondensi: sukma.anum@mhs.uingusdur.ac.id, 
putri.ayyu.asmarallaun@mhs.uingusdur.ac.id, janet.azahara23124@mhs.uingusdur.ac.id, 
ahmad.daffaa.husni.labib@mhs.uingusdur.ac.id, muhlisin@uingusdur.ac.id                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               

 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 07 Januari 2026 

 

ABSTRACT  
This study aims to analyze the role of student religious organizations in shaping and 
strengthening moderate religious attitudes at UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan. 
The research is motivated by the growing emergence of campus-based religious exclusivism 
and radical tendencies, positioning student organizations as strategic agents in internalizing 
inclusive Islamic values. This research employs a qualitative approach with data collected 
through observation, documentation, and in-depth interviews with administrators and 
members of student religious organizations. Data were analyzed through data reduction, 
display, and conclusion drawing using a deductive pattern. The findings reveal that 
organizations such as PMII, IPNU/IPPNU, LPTQ, and similar religious groups conduct 
systematic spiritual and intellectual development through thematic studies, cadre education, 
inter-organizational discussions, and community-engagement programs. These activities 
function as a medium for internalizing moderate religious values, reflected in students’ 
improved understanding of national commitment, tolerance, peaceful conflict resolution, and 
acceptance of local culture. Moreover, student involvement in religious organizations fosters 
reflective, critical, and contextual religious attitudes. Therefore, religious organizations 
significantly contribute to the mission of Islamic higher education institutions in developing 
graduates who exhibit moderate, nationally oriented, and socially responsive religious 
characteristics within a pluralistic society. 
Keywords: Religious Organizations, Religious Moderation, Student.  

 
ABSTRAK  
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran organisasi keagamaan mahasiswa dalam 
membentuk dan memperkuat sikap moderasi beragama di UIN K.H. Abdurrahman Wahid 
Pekalongan. Penelitian ini dilatarbelakangi oleh meningkatnya isu radikalisme dan 
pandangan keagamaan eksklusif di lingkungan pendidikan tinggi, sehingga organisasi 
keagamaan dipandang sebagai agen strategis dalam proses internalisasi nilai keagamaan 
yang inklusif. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan 
data melalui observasi, dokumentasi, serta wawancara mendalam terhadap pengurus dan 
anggota organisasi keagamaan. Analisis data dilakukan melalui reduksi, penyajian, dan 
penarikan kesimpulan secara deduktif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa organisasi 
keagamaan seperti PMII, IPNU/IPPNU, LPTQ, dan organisasi serupa menjalankan fungsi 
pembinaan keagamaan melalui kajian tematik, kaderisasi, forum diskusi lintas pemikiran, 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3544          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:1sukma.anum@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:2putri.ayyu.asmarallaun@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:janet.azahara23124@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:4ahmad.daffaa.husni.labib@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:muhlisin@uingusdur.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3544


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2467 
 

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin 

serta kegiatan sosial keagamaan yang melibatkan masyarakat. Proses tersebut menjadi 
sarana internalisasi nilai moderasi beragama yang ditandai dengan meningkatnya 
pemahaman mahasiswa tentang komitmen kebangsaan, toleransi, penyelesaian konflik 
secara damai, dan penerimaan terhadap budaya lokal. Selain itu, keterlibatan mahasiswa 
dalam organisasi keagamaan juga mendorong lahirnya sikap keberagamaan yang reflektif, 
kritis, dan kontekstual. Dengan demikian, organisasi keagamaan memiliki kontribusi 
signifikan dalam mendukung visi perguruan tinggi Islam untuk mencetak lulusan yang 
moderat, berwawasan kebangsaan, dan mampu menghadapi dinamika masyarakat majemuk. 
Kata Kunci: Organisasi Keagamaan, Moderasi Beragama, Mahasiswa.   
 
PENDAHULUAN  

Keberagaman adalah realitas sosiologis yang tak terhindarkan dalam konteks 
negara-bangsa seperti Indonesia. Namun, dimensi keagamaan dari keberagaman ini 
seringkali menjadi lahan subur bagi tumbuhnya ekstremisme dan radikalisme yang 
mengancam keutuhan sosial dan nasional (Rohman, 2021). Isu radikalisme di 
kampus kini menjadi permasalahan serius, di mana gerakan ini bertujuan untuk 
memecahbelah solidaritas kebangsaan (Wahyuni dkk., 2022). Dalam ranah 
pendidikan tinggi Islam, khususnya di Universitas Islam Negeri (UIN), tantangan 
ini menjadi krusial, mengingat kampus berfungsi sebagai laboratorium moral dan 
intelektual bagi calon pemimpin bangsa. Mahasiswa dengan dinamika dan 
idealismenya, merupakan subjek yang rentan sekaligus potensial dalam merespons 
isu-isu keagamaan. 

Perkembangan radikalisme di kalangan mahasiswa didorong oleh 
multifaktor, yang dapat diklasifikasikan menjadi faktor ideologi dan faktor non-
ideologi seperti ekonomi atau ketidakpercayaan. Faktor ideologi, yang melibatkan 
keyakinan keagamaan yang kaku, sangat sulit diberantas dan memerlukan dialog 
serta tukar pendapat. Jaringan dari luar kampus juga turut memprovokasi dan 
merekrut mahasiswa terdidik untuk bertindak anarkis, menunjukkan bahwa 
gerakan ini telah mengakar. Di sisi lain, praktik spiritualitas universal, seperti 
keyakinan pada Tuhan Yang Maha Esa (Casram, 2018), seringkali berbenturan 
dengan perbedaan interpretasi dan budaya lokal, yang pada akhirnya berakibat 
pada konflik. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan yang mampu memahami pola 
perilaku manusia dalam kehidupan bermasyarakat secara universal, demi 
menumbuhkan kerukunan dan toleransi yang dibutuhkan dalam masyarakat 
majemuk (Khasairi dkk., 2022). 

Fenomena munculnya pandangan keagamaan yang eksklusif dan intoleran 
di kalangan pemuda telah menjadi perhatian serius dalam dekade terakhir (Smith, 
2017). Hal ini menuntut upaya sistematis untuk menanamkan moderasi beragama 
(wasatiyyah Islam), sebuah konsep yang esensial untuk menjaga harmoni sosial dan 
menjalankan ajaran agama secara substantif. Moderasi beragama didefinisikan 
sebagai sikap jalan tengah, yang tidak ekstrem, dan meliputi empat indikator utama: 
komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan akomodasi terhadap kearifan 
lokal (Kementerian Agama RI, 2019). Sikap ini sangat penting dalam kehidupan 
masyarakat majemuk. Dalam konteks ini, Organisasi Keagamaan Mahasiswa 
memegang peran strategis sebagai agen sosialisasi nilai dan interpretasi keagamaan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2468 
 

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin 

(Yusuf & Mustofa, 2018). Interaksi dan diskusi intensif di Organisasi Keagamaan 
Mahasiswa secara efektif membentuk skema berpikir keagamaan anggotanya, di 
mana partisipasi aktif berkorelasi positif dengan peningkatan pemahaman 
keagamaan yang inklusif (Fuad & Ali, 2020), sekaligus mencegah Organisasi 
Keagamaan Mahasiswa menjadi inkubator bagi pandangan radikal (Jamil, 2016). 

Di lingkungan perguruan tinggi Islam seperti UIN K.H. Abdurrahman Wahid 
Pekalongan, moderasi beragama menjadi landasan esensial dalam membentuk 
karakter mahasiswa sebagai agen perubahan yang inklusif dan toleran. Sebagai 
institusi di bawah Kementerian Agama, UIN Pekalongan memiliki mandat untuk 
mencetak sarjana yang unggul dan memiliki karakter moderat.  

Dalam penelitian ini peneliti memiliki permasalahan yang muncul yaitu 
apakah Organisasi Keagamaan Mahasiswa di UIN K.H. Abdurrahman Wahid 
Pekalongan memiliki peran yang efektif dalam membentuk dan memperkuat sikap 
moderasi beragama di kalangan mahasiswa? Serta faktor-faktor apa saja yang 
menjadi pendukung dan penghambat utama dalam optimalisasi peran tersebut?. 
Adapun tujuan dari penelitian ini yaitu untuk menganalisis dan mendeskripsikan 
bentuk peran, program kerja, dan mekanisme Organisasi Keagamaan Mahasiswa 
dalam menanamkan serta memperkuat sikap moderasi beragama di kalangan 
mahasiswa UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan. Selain itu, penelitian ini 
juga bertujuan untuk mengidentifikasi dan menganalisis tingkat efektivitas peran 
Organisasi Keagamaan Mahasiswa dalam pembentukan sikap moderasi beragama 
mahasiswa, beserta faktor-faktor pendukung dan penghambat utama yang 
memengaruhi optimalisasi peran tersebut. Penulis menyadari bahwa Peran 
Organisasi Keagamaan dalam Membentuk Sikap Moderasi Beragama Mahasiswa 
UIN telah banyak dilakukan oleh peneliti sebelumnya oleh karena itu dalam 
beberapa penelitian terdahulu yang juga membahas mengenai Peran Organisasi 
Keagamaan dalam Membentuk Sikap Moderasi Beragama Mahasiswa UIN 
menyebutkan beberapa indikator dan hasil yang berbeda. Diantaranya dalam skripsi 
yang berjudul penguatan moderasi beragama bagi mahasiswa program studi 
Pendidikan Agama Islam UIN K.H Abdurrahman Wahid Pekalongan oleh 
Affanillah Aulia Khoiril Affa, hasil penelitian tersebut menunjukan bahwa 
pemahaman moderasi beragama mahasiswa Pendidikan Agama Islam sudah cukup 
baik. Hal ini didukung dengan penguatan moderasi beragama yang dilakukan 
melalui kuliah umum bertema moderasi beragama, proses pembelajaran mata 
kuliah moderasi beragama serta melalui mata kuliah PPL dan KKL. Kegiatan 
tersebut memberikan implikasi berupa pemahaman mahasiswa yang moderat dan 
toleran (Affa, 2023). Penelitian yang kedua jurnal yang berjudul meningkatkan nilai-
nilai moderasi beragama di lingkungan mahasiswa oleh Aisya Huwayda dkk, hasil 
penelitian menunjukkan bahwa pendidikan karakter, dialog antaragama, serta 
kegiatan sosial yang melibatkan berbagai latar belakang agama dapat menjadi 
sarana yang efektif untuk meningkatkan pemahaman dan toleransi antar 
mahasiswa. Selain itu, peran dosen dan organisasi kemahasiswaan sangat penting 
dalam menciptakan atmosfer kampus yang inklusif dan harmonis (Huwayda dkk, 
2025). Penelitian yang ketiga skripsi yang berjudul pendidikan sufistik sebagai 
penguatan moderasi beragama mahasiswa di UIN K.H Abdurrahman Wahid 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2469 
 

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin 

Pekalongan oleh Moh. Nasrudin, hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan 
sufistik di UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan diimplementasikan dengan 
penerapan mata kuliah Ilmu Tasawuf, kajian rutin kitab tasawuf, keteladanan akhlak 
dan ibadah, internalisasi nilai-nilai sufistik dalam Kegiatan Belajar Mengajar (KBM), 
dan praktik amaliah tarekat (Nasrudin, 2023).  

Penelitian ini perlu dikaji sebagai usaha dalam menambah pemahaman 
tentang peran strategis organisasi keagamaan di perguruan tinggi Islam. Dan juga 
dapat menambah pemahaman terkait relevansi dan efektivitas peran organisasi 
keagamaan terhadap penguatan sikap moderasi beragama dan pencegahan 
radikalisme di kalangan mahasiswa UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan. 

 
METODE  

Penelitian mengenai pengembangan model moderasi beragama di kalangan 
mahasiswa yang mengikuti organisasi keagamaan di UIN KH. Abdurrahman Wahid 
Pekalongan dalam mewujudkan moderasi beragama ini, menggunakan pendekatan 
penelitian kualitatif. Menurut Sugiyono (2007: 1), metode penelitian kualitatif 
merupakan penelitian yang digunakan untuk meneliti pada objek yang alamiah dan 
menempatkan peneliti sebagai instrumen kunci. Penelitian ini dilakukan mulai dari 
pengumpulan data, reduksi data, penyajian data, dan kesimpulan. 

Teknik pengumpulan data dilakukan secara gabungan yaitu peneliti 
menyusun instrumen pertanyaan, melakukan observasi, wawancara secara 
langsung, melakukan dokumentasi arsip data-data mahasiswa yang mengikuti 
organisasi keagamaan yang berkaitan dengan moderasi. Sumber data penelitian ini 
ada dua yaitu data primer dan sekunder. Data yang diperoleh di lapangan melalui 
wawancara maupun dokumentasi dilakukan uji validitas data dengan teknik 
tringulasi sumber data. Pengambilan sampel dilakukan dengan teknik purposive 
sampling yaitu dengan menentukan narasumber yang diwawancarai dalam 
penelitian moderasi beragama pada organisasi kemahasiswaan lintas agama di UIN 
KH. Abdurrahman Wahid Pekalongan sesuai dengan kriteria yang dibutuhkan 
dalam penelitian. Analisis data dilakukan dengan reduksi data yaitu mulai dari 
wawancara, pencatatan dan rekaman hasil wawancara, coding (transkip hasil 
wawancara), kemudian dilakukan analisis data yang. bersifat deduktif. Tahap 
terakhir dalam metode penelitian ini adalah penarikan simpulan dilakukan setelah 
dilakukan pengujian dan analisis data secara sistematis. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Hakikat Organisasi keagamaan dan Konsep Moderasi Beragama di Perguruan 
Tinggi  

Organisasi keagamaan merupakan sebuah lembaga sosial yang dibentuk oleh 
sekumpulan individu beragama, dengan struktur formal dan misi spiritual serta 
sosial, yang menjalankan fungsi pembinaan kegamaan, pendidikan, kepemimpinan, 
dan karya sosial, sehingga menjadi sarana nyata internalisasi keagamaan dalam 
kehidupan kolektif. Dalam prespektif sosiologi pendidikan, organisasi keagamaan 
di perguruan tinggi merupakan institusi sosial yang bertugas menanamkan nilai, 
norma, dan identitas keagamaan melalui proses pembinaan yang berlangsung secara 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2470 
 

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin 

bertahap dan berkelanjutan. Organisasi kegamaan bukan hanya sekedar wadah 
aktifitas keagamaan, melainkan juga menjadi ruang untuk membentuk kesadaran 
bagi mahasiswa melalui kegiatan seperti kajian, diskusi intelektual, kaderisasi, 
mentoring, hingga program sosial masyarakat. Yusuf dan Mustofa (2018) 
menyatakan bahwa organisasi mahasiswa merupakan salah satu agen sosialisasi 
keagamaan yang membentuk cara berpikir, orientasi keberagamaan, serta cara 
mahasiswa berinteraksi dengan tantangan masyarakat modern. Dalam kampus 
Islam, keberadaan organisasi mahasiswa memiliki fungsi strategis, sebab mahasiswa 
berada pada fase perkembangan intelektual yang kritis, terbuka, dan mencari 
pembenaran atas pilihan keagamaannya. Hal ini membuat organisasi keagamaan 
dapat menjadi ruang lahirnya pemahaman keagamaan yang inklusif—sebaliknya, 
organisasi keagamaan dapat menjadi tempat reproduksi ideologi keagamaan yang 
kaku apabila pembinaan tidak diarahkan secara sehat. Jamil (2016) menegaskan 
bahwa organisasi mahasiswa di kampus dapat menjadi “penyangga” radikalisme 
apabila kegiatan keagamaannya bersifat dialogis, interaktif, dan berbasis literasi 
akademik. 

Dalam konteks Indonesia, pembinaan keagamaan di perguruan tinggi tidak 
terlepas dari konsep moderasi beragama (wasathiyah). Kementerian Agama RI 
(2019) mendefinisikan moderasi beragama sebagai cara pandang beragama yang 
mengambil posisi jalan tengah dan menghindari sikap ekstrem dalam beragama, 
baik ekstrem kanan maupun kiri. Moderasi beragama diwujudkan dalam empat 
indikator: komitmen kebangsaan, sikap toleransi, penyelesaian perbedaan non-
kekerasan, serta penerimaan terhadap budaya lokal. Asrori (2021) menyatakan 
bahwa perguruan tinggi merupakan ruang strategis untuk membangun moderasi 
beragama melalui kurikulum, tradisi akademik, serta interaksi sosial di lingkungan 
kampus. Priyanto, Saputri, & Fauzi (2023) menemukan bahwa mahasiswa yang 
terlibat secara aktif dalam pembelajaran dan diskusi keagamaan inklusif 
menunjukkan tingkat sikap moderat yang lebih baik, terutama dalam kemampuan 
menghargai perbedaan dan memahami pluralitas masyarakat Indonesia. 

Hal tersebut menegaskan bahwa perguruan tinggi memiliki posisi strategis 
dalam membentuk lulusan yang tidak hanya menjalankan agama secara ritual, tetapi 
juga mampu memahami nilai-nilai agama dalam konteks yang lebih luas dan 
substantif. Kampus bukan sekadar ruang transfer pengetahuan agama, tetapi 
menjadi arena pembentukan kesadaran beragama yang matang melalui kurikulum, 
tradisi ilmiah, dan dinamika kehidupan sosial mahasiswa. Melalui proses 
pembelajaran, diskusi kritis, perjumpaan dengan ragam pemikiran, serta pembinaan 
organisasi kemahasiswaan. Mahasiswa didorong untuk mengembangkan 
kemampuan berpikir secara reflektif, analitis, dan proporsional dalam melihat 
perbedaan pandangan keagamaan yang ada di masyarakat. Dengan begitu, agama 
tidak hanya diposisikan sebagai sistem ajaran yang bersifat normatif, tetapi juga 
sebagai etika sosial yang hidup dan memberi arah dalam merespons persoalan 
kemanusiaan, kebangsaan, dan keberagaman. Perguruan tinggi dengan segala 
perangkat akademik dan kultural yang dimilikinya, memiliki peran penting 
memastikan bahwa nilai-nilai keagamaan dapat diinternalisasi oleh mahasiswa 
sehingga mereka tidak hanya ahli secara filsafat dan tekstual, tetapi mampu 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2471 
 

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin 

mengi,plementasikan ajaran agama untuk kemaslahatan publik, membangun dialog 
antar kelompok, menolak kekerasan dalam penyelesaian konflik, serta menjadi 
bagian dari kekuatan perubahan sosial yang damai dan konstruktif. 
 
Peran Organisasi Keagamaan di UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan dalam 
Membentuk Sikap Moderasi 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa organisasi keagamaan di kampus UIN 
K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan ini menjadi salah satu lembaga utama dalam 
pembinaan moderasi beragama pada mahasiswa. Terdapat banyak organisasi 
keagamaan baik intra maupun ekstra, diantaranya seperti UKM LPTQ, UKM 
Kaligrafi, IPNU/IPPNU, PMII, IMM. Melalui adanya pengamatan dan wawancara 
yang dilakukan, ditemukan bahwa organisasi yang ada menjalankan pembinaan 
melalui kajian tematik, kaderisasi, forum diskusi lintas kelompok, serta kegiatan 
sosial keagamaan yang melibatkan masyarakat sekitar. 

Salah satu narasumber yaitu Irsyad selaku Koordinator Biro Kajian di 
organisasi PMII menyebutkan bahwa dalam kegiatannya PMII sering mengadakan 
kajian bersama pengurus dan anggota. Dalam pembahasannya, organisasi ini 
mengaitkan pemahaman keagamaan dengan wawasan nasionalisme dan konteks 
bernegara ”PMII seringkali mengadakan kajian bersama dimana terdapat pemantik 
yang biasanya dari pengurus atau terkadang juga mengundang narasumber 
tertentu. Materi yang diangkat pun beragam, salah satunya tentang bagaimana Islam 
tidak bertentangan dengan semangat nasionalisme, termasuk membahas perjuangan 
para ulama dalam kemerdekaan” Hal ini menunjukkan bahwa pembinaan 
keagamaan tidak hanya bersifat ritualistik, namun membawa mahasiswa pada 
pemahaman bahwa religiusitas dapat sejalan dengan loyalitas terhadap NKRI. 
Penemuan ini menguatkan kesimpulan Asrori (2021) bahwa organisasi keagamaan 
yang sehat dapat menumbuhkan karakter keagamaan yang substantif dan 
berorientasi kebangsaan. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 1. Wawancara dengan Koordinator Biro Kajian PMII 
 
Selain itu, organisasi keagamaan juga membangun sikap toleransi melalui 

forum diskusi yang mempertemukan mahasiswa dari latar pemikiran yang berbeda. 
Qodiron selaku wakil ketua organisasi IPNU di UIN K.H. Abdurrahman Wahid 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2472 
 

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin 

Pekalongan menuturkan: ” Kami di IPNU sering melakukan kegiatan diskusi 
bersama dan lintas organisasi untuk menumbuhkan sikap terbuka. Dalam diskusi 
tersebut kami belajar menerima bahwa perbedaaan itu hal yang wajar dan bukan hal 
yang malah dapat menimbulkan perpecahan” Praktik yang dilakukan organisasi 
IPNU ini sejalan dengan temuan Hartono (2020) dan Huwayda dkk. (2025) yang 
menunjukkan bahwa pengalaman dialogis di kampus dapat memperluas cara 
pandang mahasiswa tentang keberagaman, sehingga mereka lebih siap menerima 
perbedaan sebagai bagian dari kehidupan beragama. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 2, 3. Wawancara Wakil Ketua IPNU dan Sekretaris UKM LPTQ 
 

Penggabungan prespektif organisasi keagamaan dan moderasi beragama 
menunjukkan bahwa organisasi kemahasiswaan cukup berperan penting sebagai 
ruang internalisasi nilai yang berjalan secara berkelanjutan. Organisasi keagamaan 
tidak hanya sekedar sebagai tempat mahasiswa mendapatkan pengetahuan 
normatif tentang ajaran Islam, tetapi menjadi wahana belajar yang memungkinkan 
nilai-nilai tersebut hidup dalam pengalaman secara nyata. Melalui kajian rutin, 
forum diskusi, pelatihan kaderisasi, dan kegiatan sosial, nilai moderasi tidak hanya 
berhenti sebagai konsep teoritis, tetapi juga diterjemahkan menjadi tindakan, sikap, 
dan cara pandang yang dapat diamati dalam perilaku mahasiswa sehari-hari. Pada 
titik ini, organisasi keagamaan menjadi wadah tempat mahasiswa berlatih menerima 
perbedaan, mengolah argumentasi, memahami konteks sosial, dan membangun 
posisi keagamaan yang lebih dewasa. 

Selain itu, proses pembinaan di organisasi memungkinkan mahasiswa 
mengalami perjumpaan intelektual, sosial, dan spiritual secara langsung. Interaksi 
dengan teman satu organisasi, dengan organisasi lain, maupun dengan masyarakat 
luas dalam kegiatan yang melibatkan masyarakat membuat mahasiswa belajar 
bahwa keberagaman tidak hanya sekadar konsep akademik, tetapi kenyataan yang 
harus dihadapi secara arif. Perjumpaan semacam ini menjadi fondasi bagi 
tumbuhnya kesadaran beragama yang reflektif, yaitu keberagamaan yang tidak 
dibangun atas emosi atau sentimen sektarian, tetapi melalui pengalaman berdialog, 
belajar dari perbedaan, dan mengetes kualitas argumen dalam ruang publik yang 
sehat. Inilah yang kemudian melahirkan karakter keberagamaan yang inklusif, 
toleran, dan kontekstual—yakni keberagamaan yang tetap berpegang teguh pada 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2473 
 

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin 

prinsip keislaman, namun mampu menempatkan ajaran agama secara bijak dalam 
realitas sosial yang majemuk. 

Pola pembinaan seperti ini menunjukkan bahwa organisasi keagamaan di 
UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan tidak hanya berfungsi sebagai 
komunitas spiritual yang membahas kajian keagamaan, tetapi memainkan fungsi 
pendidikan karakter yang strategis. Organisasi kemahasiswaan menjadi 
laboratorium sosial tempat mahasiswa belajar menjalankan Islam dengan semangat 
rahmatan lil ‘alamin, memadukan ajaran agama dengan visi kebangsaan, dialog 
kemanusiaan, dan kepedulian sosial. Hal ini selaras dengan arah kebijakan 
pembinaan moderasi beragama di perguruan tinggi Islam yang menempatkan 
mahasiswa bukan hanya sebagai penerima informasi, melainkan sebagai aktor 
perubahan yang diharapkan mampu mempraktikkan nilai-nilai keberagamaan 
secara dewasa, solutif, dan bertanggung jawab dalam kehidupan masyarakat. 
Dengan demikian, organisasi keagamaan berkontribusi signifikan dalam 
mendukung visi pendidikan tinggi Islam, yaitu melahirkan lulusan yang beragama 
secara cerdas, moderat, dan mampu menjadi penopang harmoni sosial di tengah 
adanya kemajemukan bangsa. 
 
Faktor Pendukung dan Penghambat dalam Optimalisasi Sikap Moderasi Beragama 
Organisasi Keagamaan Mahasiswa di UIN K.H. Abdurrahman Wahid 
a. Faktor-faktor yang Mendukung Optimalisasi Peran Organisasi Keagamaan 

Secara keseluruhan, ada beberapa faktor yang mendukung pengoptimalan 
peran organisasi keagamaan dalam menanamkan moderasi beragama kepada 
mahasiswa UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan. Faktor-faktor ini sangat 
berhubungan satu sama lain dan berkontribusi besar terhadap tingkat keberhasilan 
proses pembinaan. Faktor pendukung tersebut adalah sebagai berikut: 

1. Dukungan Institusional untuk Kampus  
Melalui kebijakan akademik, ruang kegiatan, dan program yang mengikuti 

agenda moderasi beragama, kampus memberikan ruang gerak yang luas bagi 
organisasi keagamaan. Dengan dukungan struktural ini, organisasi lebih dipercaya 
untuk membina mahasiswa secara formal dan nonformal.  
2. Kolaborasi Antar-Organisasi Keagamaan 

Membangun jaringan kerja sama antarorganisasi memudahkan pelaksanaan 
program yang dialogis dan inklusif. Kolaborasi ini juga memperluas spektrum 
kegiatan dan memperluas pandangan yang diterima mahasiswa. 
3. Antusiasme dan Keterlibatan Mahasiswa Tinggi 

Minat mahasiswa untuk berpartisipasi dalam kegiatan berbasis keagamaan 
merupakan modal sosial yang signifikan. Partisipasi aktif siswa dalam diskusi 
keagamaan, penelitian, dan pelatihan mempercepat internalisasi nilai moderasi. 
4. Keterlibatan Pembina dan Narasumber Kompeten 

Keterlibatan dosen pembina dan alumni yang memiliki basis keilmuan yang 
kuat dan berpandangan moderat sangat penting untuk memastikan bahwa 
kegiatan organisasi tetap berada dalam koridor akademik dan keagamaan yang 
sehat. 
5. Atmosfer Akademik yang Literatif dan Inklusif 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2474 
 

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin 

Lingkungan akademik yang mendorong diskusi terbuka dan menyediakan 
literatur keagamaan yang beragam memberi ruang bagi siswa untuk memahami 
ajaran agama secara proporsional. Ini membantu membangun perspektif moderat. 

b. Faktor Penghambat Optimalisasi Peran Organisasi Keagamaan Sebaliknya, 
proses penguatan moderasi beragama melalui organisasi keagamaan 
melewati sejumlah tantangan yang dapat memengaruhi efisiensi kegiatan 
pembinaan. Hambatan ini termasuk:  

1. Perbedaan Ideologis Antar-Kelompok Mahasiswa  
Perbedaan ini dapat menyebabkan program pembinaan tidak konsisten. 

2. Kurang Literasi Keagamaan Komprehensif pada Anggota Baru  
Dalam situasi seperti ini, organisasi harus bekerja lebih keras untuk 
menciptakan dasar keagamaan yang seimbang sebelum memasuki 
penguatan moderasi. 

3. Pengaruh Eksternal dari Media Digital dan Lingkaran Sosial 
Banyak konten keagamaan yang eksklusif, provokatif, atau radikal di media 
sosial merupakan tantangan besar bagi organisasi. Pesan moderasi yang 
disampaikan dalam kegiatan internal sering dirusak oleh paparan informasi 
ini. 

4. Keterbatasan Dana dan Fasilitas Kegiatan 
Anggaran yang terbatas menyebabkan beberapa organisasi tidak dapat 
menyelenggarakan program pembinaan secara berkelanjutan atau dalam 
skala besar. Akibatnya, kegiatan kadang-kadang tidak memiliki intensitas 
dan kualitas yang optimal. 

5. Monitoring dan Evaluasi Program Belum Optimal  
Karena tidak ada mekanisme evaluasi yang terstruktur, organisasi sulit 
menilai keberhasilan program dan mengevaluasi metode pembinaan yang 
kurang efektif. Hal ini memengaruhi keberlanjutan program moderasi 
beragama.  
 

SIMPULAN  
Penelitian ini menunjukkan bahwa organisasi keagamaan memiliki 

kontribusi penting dalam membentuk sikap moderasi beragama mahasiswa di UIN 
K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan. Melalui kegiatan kaderisasi, kajian 
keagamaan, diskusi lintas organisasi, dan aktivitas sosial, mahasiswa mengalami 
proses internalisasi nilai yang mendorong tumbuhnya pemahaman keagamaan yang 
inklusif, toleran, dan relevan dengan konteks kebangsaan dan keberagaman 
Indonesia. Data wawancara mengonfirmasi bahwa mahasiswa mengalami 
perubahan sikap, dari cara pandang yang normatif dan eksklusif menjadi 
keberagamaan yang lebih reflektif, dialogis, dan mampu menerima perbedaan. 
Pembinaan organisasi berjalan efektif karena didukung budaya akademik kampus 
yang terbuka dan sistem kaderisasi yang terstruktur, meskipun masih dihadapkan 
pada tantangan berupa perbedaan latar keagamaan mahasiswa dan pengaruh 
dakwah digital yang tidak tervalidasi. Secara keseluruhan, organisasi keagamaan 
berperan sebagai mitra strategis perguruan tinggi dalam menyiapkan lulusan yang 
moderat, kritis, dan mampu berperan aktif dalam masyarakat yang majemuk. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2475 
 

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa organisasi keagamaan menjadi 
media efektif bagi mahasiswa untuk mengembangkan cara pandang beragama yang 
reflektif dan kritis. Interaksi lintas kelompok, dialog intelektual, dan pengalaman 
sosial memperkaya cara mahasiswa memahami perbedaan dan menempatkan 
agama dalam konteks sosial yang majemuk. Faktor pendukung seperti dukungan 
institusional, budaya akademik yang terbuka, serta pembina yang kompeten turut 
memperkuat efektivitas pembinaan moderasi beragama. Namun, optimalisasi peran 
organisasi masih menghadapi sejumlah kendala seperti perbedaan ideologis 
antaranggota, rendahnya literasi keagamaan sebagian mahasiswa baru, pengaruh 
informasi digital yang tidak terverifikasi, serta keterbatasan pendanaan dan evaluasi 
program. Kendati demikian, keberadaan organisasi keagamaan tetap menjadi mitra 
strategis perguruan tinggi dalam menyiapkan mahasiswa yang moderat, 
berwawasan kebangsaan, dan mampu berkontribusi dalam menjaga harmoni sosial 
di tengah masyarakat plural 

 
DAFTAR RUJUKAN  
Affa Khoiril. (2023). Penguatan Moderasi Beragama Bagi Mahasiswa Program Studi 

Pendidikan Agama Islam UIN K.H Abdurrahman Wahid Pekalongan. 
Skripsi. 

Amin, M. (2018). Manajemen organisasi Islam. Kencana. 
Arifin, M. Z. (2020). Local wisdom and religious moderation in Islamic higher 

education. Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 11(2), 90–101. 
Asrori, A. (2021). Moderasi beragama di perguruan tinggi: Internalisasi dan 

implementasi. Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 155–170. 
Casram. (2018). Membangun Sikap Toleransi Beragama dalam Masyarakat Plural. 

Jurnal Ilmiah. 
Fauzi, M. (2019). Eksistensi organisasi kemahasiswaan Islam dalam meredam 

gerakan radikal. Jurnal Ilmu Dakwah, 9(3), 145–161. 
Fuad, N., & Ali, M. (2020). Peran Organisasi Mahasiswa dalam Membangun 

Moderasi Beragama di Perguruan Tinggi Islam. Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 
1-15. 

Hamidah, L. N., & Achmad, S. (2022). Implementation of religious moderation 
values in college students. Al-Ta’dib, 15(2), 122–135. 

Hartono, A. (2020). Aktivitas organisasi mahasiswa dan pembentukan karakter 
moderat. El-Banat: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, 10(2), 112–125. 

Hasan, N. (2017). Islamic radicalism, post-Islamism, and student organizations in 
Indonesia. Indonesia and the Malay World, 45(132), 278–295. 

Huwayda, dkk. (2025). Meningkatkan Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di 
Lingkungan Mahasiswa. Jurnal Ilmiah Nusantara ( JINU). 

Huwayda, et al. (2025). Implementasi dialog keagamaan sebagai penguatan sikap 
toleransi mahasiswa. Jurnal Moderasi Pendidikan Islam, 7(1), 112–126. 

Hwang, J. (2018). Religious radicalism and student movements in Indonesian 
universities. Asian Journal of Political Science, 26(2), 231–250. 

Jamil, M. (2016). Gerakan Islam Kampus: Radikalisasi dan Moderasi. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2476 
 

Copyright; Sukma Anum, Putri Ayyu Asmarallaun, Janet Azahara, Ahmad Daffaa Husni Labib, Muhlisin 

Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan 
Diklat Kementerian Agama RI. Kewarganegaraan, 6(1), 180–188. 

Miski, & Izzuddin, M. (2021). Revitalisasi pendekatan sufistik dalam penguatan 
moderasi beragama mahasiswa PTKIN. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 
18(2), 209–222. 

Nasrudin. (2023). Pendidikan Sufistik sebagai Penguatan Moderasi Beragama 
Mahasiswa Di UIN K.H Abdurrahman Wahid Pekalongan. Skripsi. 

Priyanto, A., Saputri, M. M., & Fauzi, R. (2023). Moderasi beragama dan merdeka 
belajar: Studi perilaku moderat mahasiswa IAIN Pekalongan. Refleksi: Jurnal 
Filsafat dan Pemikiran Islam, 23(1), 15–27. 

Purnomo, J., Ma’arij, Z. N., & Nursyiwan, I. (2022). Urgensi Kurikulum Merdeka 
dalam moderasi beragama di PTKIN. Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 44–58. 

Rohman, D. A. (2021). Moderasi Beragama DalamBingkai Keislaman Di Indonesia. 
Lekkas. 

Rohman, D. A. (2021). Moderasi Beragama Dalam Bingkai Keislaman Di Indonesia. 
Lekkas.  

Saat, S., & Yusuf, I. (2022). Peran perguruan tinggi Islam dalam menangkal paham 
radikalisme mahasiswa. Analisa: Journal of Social Science and Religion, 29(1), 
45–60. 

Sakdiah. (2013). Manajemen organisasi Islam: Telaah karakteristik lembaga dakwah. 
Jurnal Al-Bayan, 19(2), 154–170. 

Sari, R., & Kurniawan, B. (2021). Pola pembinaan mahasiswa dalam menumbuhkan 
sikap toleransi di kampus Islam. Madaniyah: Jurnal Kajian Islam, 11(1), 58–
68. 

Smith, R. (2017). Religion and Youth: Identity, Conflict, and Change. New York: 
Palgrave Macmillan. 

Wahyuni, R., Rahma, H. L. F., & Putri, H. H. (2022). Pemahaman Radikalisme. Jurnal 
Kewarganegaraan, 6(1), 180–188. 

Widiani, D., Miftah, M., & Jiyanto. (2022). Construction of religious moderation 
among Islamic student organizations in Indonesia. Tajdid, 6(2), 77–90 

Y., & Abdalla, F. A. (2022). Peran Mahasiswa Sebagai Pelopor  
Yusuf, M., & Mustofa, A. (2018). Internalization of Pluralism Values through 

Campus Religious Activities. Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies, 56(1), 1-
24. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

