
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2833 
 

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin 

 
 

Dampak Perbedaan Ideologi, Tafsir Dan Struktur Organisasi 
Keaagaman Terhadap Perpecahan Umat Serta Solusi Hukum Dalam 
Menjaga Harmoni Sosial 
 
Muhamad Ajrin1, Hajairin2 
Universitas Muhammadiyah Bima, Indonesia 

Email Korespondens: muhamadajrin0405@gmail.com, hajairinbima91@gmail.com.  
 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 

Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 07 Januari 2026 
 

ABSTRACT  
Differences in ideology, interpretation, and religious organizational structures are inherent 
in plural societies, yet they often become sources of social conflict when managed exclusively. 
In the perspective of legal sociology, such differences may transform into social 
fragmentation and communal division if not regulated through inclusive legal and social 
mechanisms. This study aims to analyze the impacts of ideological, interpretive, and 
organizational differences within religious communities on social disunity and to formulate 
legal solutions to maintain social harmony. This research employs a qualitative approach 
using a socio-legal method, relying on secondary data obtained from literature studies, legal 
documents, and reports of religious conflict cases in Indonesia. The findings indicate that 
differences in religious ideology and interpretation significantly contribute to intolerance, 
social polarization, and weakening social cohesion, particularly when reinforced by exclusive 
organizational structures and identity politics. Furthermore, law has not optimally 
functioned as a social integrative instrument due to its reactive and administrative-oriented 
implementation. Therefore, this study concludes that maintaining social harmony requires 
integrated legal and social solutions, including consistent law enforcement, preventive legal 
policies, institutionalized interfaith dialogue, and the involvement of religious leaders and 
local wisdom. These measures are essential to transform religious diversity into a source of 
social strength rather than division..  
Keywords: Religious Ideology, Legal Sociology, Social Conflict, Religious Interpretation, 
Social Harmony 

 
ABSTRAK  
Perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan merupakan realitas yang 
melekat dalam masyarakat plural, namun sering kali berkembang menjadi sumber konflik 
sosial ketika dikelola secara eksklusif. Dalam perspektif sosiologi hukum, perbedaan tersebut 
dapat memicu fragmentasi sosial dan perpecahan umat apabila tidak diatur melalui 
mekanisme hukum dan sosial yang inklusif. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 
dampak perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan terhadap perpecahan 
umat serta merumuskan solusi hukum dalam menjaga harmoni sosial. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode yuridis sosiologis melalui studi 
kepustakaan terhadap literatur, dokumen hukum, dan laporan kasus konflik keagamaan di 
Indonesia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan 
berkontribusi terhadap meningkatnya intoleransi, polarisasi sosial, dan melemahnya kohesi 
umat, terutama ketika diperkuat oleh struktur organisasi keagamaan yang eksklusif dan 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1. 3522          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:muhamadajrin0405@gmail.com
mailto:hajairinbima91@gmail.com
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.%203522


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2834 
 

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin 

politik identitas. Selain itu, hukum belum sepenuhnya berfungsi sebagai instrumen 
integrasi sosial karena masih bersifat reaktif. Oleh karena itu, penelitian ini menyimpulkan 
bahwa penguatan harmoni sosial memerlukan solusi hukum dan sosial yang integratif, 
preventif, dan berkelanjutan. 
Kata Kunci: Ideologi Keagamaan, Sosiologi Hukum, Perpecahan Umat, Tafsir Keagamaan, 
Harmoni Sosial. 
 
PENDAHULUAN  

Perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan merupakan 
fenomena yang tidak terpisahkan dari kehidupan sosial masyarakat yang plural. 
Dalam konteks sosiologi hukum, keberagaman tersebut dapat menjadi sumber 
integrasi sosial sekaligus potensi konflik apabila tidak dikelola secara tepat. Agama 
sebagai sistem nilai memiliki pengaruh kuat terhadap perilaku sosial, pembentukan 
norma, serta legitimasi tindakan individu maupun kelompok dalam masyarakat (Ali, 
2023; Shalihah, 2017). Namun, ketika perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan 
dipahami secara eksklusif, hal tersebut berpotensi melahirkan sikap intoleran yang 
berdampak pada perpecahan umat dan terganggunya harmoni sosial. 

Dalam praktik kehidupan sosial di Indonesia, perbedaan ideologi dan tafsir 
keagamaan kerap memicu ketegangan sosial, baik dalam skala lokal maupun 
nasional. Fenomena konflik antar kelompok keagamaan, penolakan terhadap 
aktivitas ibadah kelompok tertentu, hingga stigmatisasi organisasi keagamaan 
tertentu menunjukkan bahwa perbedaan tersebut belum sepenuhnya dikelola secara 
harmonis. Contoh konkret dapat dilihat pada munculnya konflik berbasis politik 
identitas yang memanfaatkan simbol dan ideologi keagamaan untuk kepentingan 
kelompok tertentu, sehingga memperlebar jurang perpecahan di tengah masyarakat 
(Susanto et al., 2024). Selain itu, berkembangnya ideologi keagamaan radikal yang 
mengklaim kebenaran tunggal juga turut memperkuat fragmentasi sosial dan 
legitimasi kekerasan atas nama agama (Han & Rahmayanti, 2021; Dachrud & Mantu, 
2019). 

Urgensi penelitian ini terletak pada meningkatnya intensitas konflik sosial 
yang berakar pada perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan, 
yang berpotensi mengancam persatuan dan ketertiban sosial. Dalam perspektif 
sosiologi hukum, hukum tidak hanya dipahami sebagai seperangkat norma tertulis, 
tetapi juga sebagai instrumen rekayasa sosial yang berfungsi menjaga keseimbangan 
dan harmoni dalam masyarakat (Umanailo & Basrun, 2016). Oleh karena itu, kajian 
yang mengintegrasikan analisis dampak sosial perbedaan keagamaan dengan peran 
hukum menjadi penting untuk merumuskan solusi yang bersifat preventif dan 
integratif guna menjaga harmoni sosial. 

Beberapa penelitian terdahulu telah membahas isu perbedaan ideologi dan 
tafsir keagamaan dari berbagai sudut pandang. Saifullah (2016) menekankan 
pentingnya sikap toleransi aktivis keagamaan dalam menghadapi perbedaan 
ideologi, namun belum mengaitkannya secara mendalam dengan peran hukum 
sebagai solusi struktural. Penelitian Han dan Rahmayanti (2021) serta Dachrud dan 
Mantu (2019) lebih berfokus pada ideologi keagamaan radikal dan legitimasi 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2835 
 

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin 

kekerasan, tanpa menyoroti secara komprehensif dampaknya terhadap perpecahan 
umat dalam konteks hukum dan harmoni sosial. Sementara itu, Syamsi (2014) 
mengkaji perbedaan fundamentalisme dan liberalisme keagamaan serta dampaknya 
terhadap konflik, namun belum mengintegrasikan pendekatan sosiologi hukum 
dalam merumuskan solusi normatif dan sosial. Dengan demikian, masih terdapat 
celah penelitian yang mengkaji secara holistik dampak perbedaan keagamaan 
sekaligus solusi hukum dalam menjaga harmoni sosial. 

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya mengintegrasikan 
analisis dampak sosial perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan 
dengan pendekatan sosiologi hukum yang menempatkan hukum sebagai instrumen 
rekayasa sosial. Penelitian ini tidak hanya mengkaji sumber dan dampak perpecahan 
umat, tetapi juga menawarkan solusi hukum yang bersifat preventif, dialogis, dan 
berorientasi pada harmonisasi sosial. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan 
dapat memberikan kontribusi teoritis dan praktis dalam pengembangan kajian 
sosiologi hukum, khususnya terkait pengelolaan keberagaman keagamaan dalam 
masyarakat plural 

Berdasarkan latar belakang tersebut, rumusan masalah dalam penelitian ini 
adalah: (1) bagaimana dampak perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi 
keagamaan terhadap perpecahan umat dalam kehidupan sosial; dan (2) bagaimana 
solusi hukum yang dapat diterapkan untuk menjaga dan memperkuat harmoni 
sosial. Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis dampak sosial dari 
perbedaan keagamaan terhadap perpecahan umat serta merumuskan solusi hukum 
dalam perspektif sosiologi hukum guna mewujudkan kehidupan sosial yang 
harmonis dan berkeadilan. 

 
METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode yuridis 
sosiologis (socio-legal research), yang bertujuan untuk memahami perbedaan 
ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan sebagai fenomena sosial yang 
memiliki implikasi hukum dalam kehidupan masyarakat. Pendekatan ini dipilih 
karena mampu mengkaji hukum tidak hanya sebagai norma tertulis, tetapi juga 
sebagai praktik sosial yang berinteraksi dengan nilai, keyakinan, dan dinamika 
masyarakat. Dengan demikian, penelitian ini berfokus pada analisis hubungan 
antara realitas sosial perbedaan keagamaan, perpecahan umat, dan peran hukum 
dalam menjaga harmoni sosial. 

Sumber data penelitian terdiri atas data sekunder yang diperoleh melalui 
studi kepustakaan, meliputi peraturan perundang-undangan yang berkaitan 
dengan kebebasan beragama, literatur sosiologi hukum, serta hasil penelitian 
terdahulu yang relevan dengan tema perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan. 
Selain itu, penelitian ini juga memanfaatkan data empiris sekunder berupa laporan 
kasus, dokumen resmi, dan pemberitaan media yang kredibel untuk 
menggambarkan fenomena perpecahan umat secara kontekstual. Teknik 
pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan analisis dokumen 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2836 
 

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin 

(document study) dengan tujuan memperoleh gambaran komprehensif mengenai 
dinamika konflik keagamaan dan respons hukum terhadapnya. 

Analisis data dilakukan secara kualitatif deskriptif-analitis dengan cara 
mengklasifikasikan data berdasarkan tema, pola, dan kecenderungan yang muncul 
dalam fenomena perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan. 
Data yang telah diklasifikasikan kemudian dianalisis menggunakan perspektif 
sosiologi hukum untuk mengungkap keterkaitan antara norma hukum, praktik 
sosial, dan dampaknya terhadap perpecahan umat. Hasil analisis selanjutnya 
digunakan untuk merumuskan kesimpulan serta rekomendasi kebijakan hukum 
yang bersifat preventif dan integratif dalam rangka menjaga harmoni sosial di 
tengah keberagaman keagamaan. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Gambaran Empiris Permasalahan Perbedaan Ideologi, Tafsir, dan Struktur 
Organisasi Keagamaan  

Untuk memperjelas gambaran empiris mengenai perbedaan ideologi, tafsir, 
dan struktur organisasi keagamaan yang berkontribusi terhadap perpecahan umat, 
penelitian ini menyajikan sejumlah kasus nyata yang terjadi dalam kehidupan 
sosial masyarakat. Penyajian kasus-kasus tersebut dimaksudkan untuk 
menunjukkan bahwa perpecahan umat bukanlah fenomena abstrak atau semata-
mata bersifat teoretis, melainkan realitas sosial yang dapat diamati secara langsung 
di berbagai konteks. Kasus-kasus ini mencerminkan bagaimana perbedaan 
keagamaan, ketika tidak dikelola secara dialogis dan berkeadilan, berpotensi 
memicu konflik, fragmentasi sosial, serta melemahkan harmoni dalam kehidupan 
bermasyarakat. 

Tabel berikut merangkum berbagai bentuk perbedaan ideologi, tafsir, dan 
struktur organisasi keagamaan beserta aktor yang terlibat dan dampaknya 
terhadap kehidupan umat. Penyajian dalam bentuk tabel bertujuan untuk 
memudahkan pemetaan pola permasalahan sekaligus menegaskan keterkaitan 
antara perbedaan keagamaan dan dinamika perpecahan umat dalam perspektif 
sosiologi hukum. 

 
Tabel 1. 

Bentuk Perbedaan Ideologi, Tafsir, dan Organisasi Keagamaan serta Dampaknya 
terhadap Perpecahan Umat 

No. Kasus / 

Fenomena 

Bentuk 

Perbedaan 

Aktor yang 

Terlibat 

Dampak 

terhadap 

Umat 

Keterangan 

Sosiologi 

Hukum 

1 Konflik 
Jemaat 
Ahmadiyah 
di beberapa 
daerah 

Perbedaan 
tafsir teologis 
dan ideologi 
keagamaan 

Kelompok 
Ahmadiyah 
dan 
mayoritas 
umat Islam 

Pengucilan 
sosial, 
pelarangan 
ibadah, 
kekerasan 

Hukum 
cenderung 
reaktif dan 
administratif, 
belum 
menyentuh 
akar 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2837 
 

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin 

eksklusivisme 
tafsir 

2 Penolakan 
tradisi 
keagamaan 
lokal 
(tahlilan, 
maulidan, 
ziarah 
kubur) 

Perbedaan 
ideologi 
keagamaan 
(puritan vs 
tradisional) 

Kelompok 
puritan dan 
komunitas 
Islam 
tradisional 

Ketegangan 
sosial, 
konflik 
internal 
umat 

Perbedaan 
ideologi tidak 
dikelola 
melalui dialog 
hukum dan 
sosial 

3 Polarisasi 
umat dalam 
kontestasi 
politik 
nasional 

Ideologi 
keagamaan 
dan politik 
identitas 

Organisasi 
keagamaan, 
elite politik, 
umat 

Fragmentasi 
sosial, saling 
delegitimasi 

Agama 
digunakan 
sebagai 
legitimasi 
politik, 
melemahkan 
fungsi 
integratif 
hukum 

4 Penolakan 
pendirian 
rumah 
ibadah 
kelompok 
minoritas 

Perbedaan 
tafsir 
kebebasan 
beragama dan 
struktur 
organisasi 

Kelompok 
mayoritas, 
minoritas, 
pemerintah 
lokal 

Intoleransi, 
konflik 
horizontal 

Implementasi 
hukum lemah 
akibat 
tekanan sosial 
mayoritas 

5 Konflik 
internal 
organisasi 
keagamaan 

Perbedaan 
struktur 
organisasi dan 
kepemimpinan 

Elit 
organisasi 
dan 
anggota 

Perpecahan 
internal, 
melemahnya 
solidaritas 
umat 

Hukum 
organisasi dan 
negara kurang 
efektif sebagai 
mekanisme 
resolusi 
konflik 

6 Penyebaran 
ujaran 
kebencian 
berbasis 
tafsir 
keagamaan 
di media 
sosial 

Perbedaan 
tafsir dan 
ideologi 

Tokoh 
agama, 
pengikut, 
pengguna 
media 
sosial 

Polarisasi 
umat, 
normalisasi 
intoleransi 

Regulasi ada, 
tetapi 
penegakan 
hukum dan 
literasi sosial 
belum optimal 

Sumber: Diolah penulis berdasarkan Qudsi (2013); Syamsi (2014); Dachrud & Mantu 
(2019); Susanto et al. (2024); Ali (2023) 
 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2838 
 

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin 

Tabel kasus yang disajikan menggambarkan secara empiris bagaimana 
perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan berkontribusi 
terhadap terjadinya perpecahan umat dalam kehidupan sosial. Berbagai kasus yang 
ditampilkan menunjukkan bahwa perpecahan umat tidak bersumber dari satu 
faktor tunggal, melainkan merupakan hasil interaksi kompleks antara perbedaan 
pemahaman keagamaan, kepentingan kelompok, serta lemahnya pengelolaan 
hukum dan sosial. Kasus-kasus tersebut memperlihatkan bahwa perbedaan 
keagamaan menjadi problematik ketika dikonstruksikan secara eksklusif dan 
dilegitimasi sebagai dasar pembenaran tindakan diskriminatif atau represif 
terhadap kelompok lain. 

Secara umum, tabel menunjukkan bahwa perbedaan tafsir keagamaan sering 
kali menjadi pemicu utama konflik sosial, terutama ketika tafsir tertentu 
diposisikan sebagai kebenaran tunggal dan didukung oleh otoritas organisasi 
keagamaan. Hal ini tampak dalam kasus penolakan terhadap kelompok keagamaan 
minoritas dan praktik keagamaan yang berbeda, yang berujung pada pengucilan 
sosial dan pembatasan hak beribadah. Dalam konteks ini, tafsir keagamaan tidak 
lagi berfungsi sebagai sarana pemaknaan spiritual, melainkan sebagai instrumen 
sosial untuk membangun batas identitas dan relasi kuasa antar kelompok. 

Selain itu, tabel juga memperlihatkan bahwa perbedaan ideologi dan 
struktur organisasi keagamaan memperkuat fragmentasi umat. Organisasi 
keagamaan dengan identitas ideologis yang kuat cenderung membangun 
solidaritas internal yang eksklusif, namun pada saat yang sama melemahkan 
solidaritas sosial lintas kelompok. Kondisi ini semakin diperparah ketika ideologi 
keagamaan digunakan dalam arena politik identitas, sehingga perbedaan 
keagamaan bertransformasi menjadi alat mobilisasi sosial dan politik. Akibatnya, 
perpecahan umat tidak hanya terjadi pada ranah keagamaan, tetapi meluas ke 
ruang publik dan kehidupan bermasyarakat secara umum. 

Dari perspektif sosiologi hukum, tabel tersebut menegaskan adanya 
kesenjangan antara norma hukum dan praktik sosial di lapangan. Meskipun 
hukum secara normatif menjamin kebebasan beragama dan kehidupan beragama 
yang harmonis, implementasinya sering kali belum efektif dalam merespons 
konflik berbasis perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan. Penanganan konflik 
yang cenderung reaktif dan administratif menunjukkan bahwa hukum belum 
sepenuhnya berfungsi sebagai instrumen integrasi dan rekayasa sosial. Akibatnya, 
konflik keagamaan berulang dan berpotensi memperdalam perpecahan umat. 

Dengan demikian, tabel ini menegaskan bahwa perbedaan ideologi, tafsir, 
dan struktur organisasi keagamaan harus dipahami sebagai realitas empiris yang 
memerlukan pengelolaan hukum dan sosial secara terpadu. Tabel kasus tidak 
hanya berfungsi sebagai ilustrasi fenomena sosial, tetapi juga sebagai dasar analitis 
untuk merumuskan solusi hukum dan sosial yang lebih konkret, preventif, dan 
berorientasi pada penguatan harmoni sosial. Keberadaan tabel ini memperkuat 
argumentasi bahwa tanpa pendekatan sosiologi hukum yang responsif, perbedaan 
keagamaan akan terus menjadi sumber laten perpecahan umat dalam masyarakat plura 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2839 
 

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin 

Dampak Perbedaan Ideologi, Tafsir, dan Organisasi Keagamaan terhadap 
Perpecahan Umat 

Perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan memiliki 
dampak signifikan terhadap pola relasi sosial umat beragama, khususnya dalam 
konteks masyarakat plural. Secara sosiologis, perbedaan tersebut tidak secara 
otomatis melahirkan konflik, namun menjadi problematik ketika dikonstruksikan 
secara eksklusif dan disertai klaim kebenaran tunggal. Dalam kondisi demikian, 
perbedaan keagamaan berubah menjadi faktor pemicu perpecahan umat yang 
ditandai oleh melemahnya solidaritas sosial, meningkatnya ketegangan antar 
kelompok, serta terjadinya fragmentasi identitas keagamaan. 

Salah satu dampak utama dari perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan 
adalah munculnya sikap intoleransi dalam kehidupan sosial. Intoleransi ini 
termanifestasi dalam bentuk penolakan terhadap keberadaan kelompok lain, 
pembatasan hak beribadah, serta stigmatisasi terhadap kelompok yang dianggap 
menyimpang. Dalam jangka panjang, sikap intoleran tersebut menciptakan rasa 
saling curiga dan ketidakpercayaan antarumat beragama. Ketika intoleransi 
dibiarkan tanpa intervensi sosial dan hukum yang memadai, konflik sosial menjadi 
sulit dihindari dan berpotensi berkembang menjadi kekerasan terbuka (Salsabila, 
2019). 

Dampak lain yang tidak kalah penting adalah terjadinya disintegrasi sosial 
di tingkat komunitas. Perbedaan ideologi dan struktur organisasi keagamaan sering 
kali memecah masyarakat ke dalam kelompok-kelompok kecil yang saling 
berhadapan. Organisasi keagamaan dengan identitas ideologis yang kuat 
cenderung memperkuat loyalitas internal, namun melemahkan solidaritas 
eksternal. Akibatnya, masyarakat kehilangan ruang interaksi lintas kelompok yang 
sebelumnya menjadi perekat sosial. Kondisi ini menunjukkan bahwa perpecahan 
umat bukan hanya persoalan teologis, melainkan juga persoalan sosial yang 
memengaruhi stabilitas dan keharmonisan masyarakat secara luas (Rosyad et al., 
2021). 

Selain itu, perbedaan tafsir keagamaan yang tidak dikelola secara dialogis 
juga berdampak pada legitimasi kekerasan atas nama agama. Ketika tafsir tertentu 
diposisikan sebagai satu-satunya kebenaran, tindakan represif terhadap kelompok 
lain sering kali dianggap sah secara moral dan religius. Fenomena ini 
memperlihatkan bagaimana ideologi keagamaan dapat menjadi justifikasi bagi 
tindakan kekerasan dan diskriminasi. Dampak semacam ini tidak hanya 
mencederai nilai-nilai kemanusiaan, tetapi juga merusak tatanan hukum dan sosial 
yang seharusnya menjamin keadilan dan perlindungan bagi seluruh warga 
masyarakat (Dachrud & Mantu, 2019). 

Dalam konteks sosiologi hukum, dampak perpecahan umat akibat 
perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan juga terlihat pada melemahnya otoritas 
hukum. Ketika norma keagamaan tertentu lebih dominan daripada norma hukum, 
masyarakat cenderung menyelesaikan konflik berdasarkan solidaritas kelompok, 
bukan melalui mekanisme hukum formal. Hal ini mengakibatkan hukum 
kehilangan fungsinya sebagai alat pengendalian sosial dan integrasi masyarakat. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2840 
 

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin 

Akibatnya, konflik berbasis keagamaan sering kali berulang dan sulit diselesaikan 
secara tuntas, karena akar permasalahan tidak ditangani melalui pendekatan 
struktural dan preventif (Ali, 2023). 

Lebih jauh, perpecahan umat yang dipicu oleh perbedaan ideologi dan tafsir 
keagamaan juga berdampak pada terganggunya harmoni sosial dalam jangka 
panjang. Harmoni sosial mensyaratkan adanya penghormatan terhadap perbedaan, 
keadilan sosial, serta mekanisme penyelesaian konflik yang inklusif. Ketika 
perbedaan keagamaan justru menjadi sumber konflik, masyarakat kehilangan 
modal sosial yang penting untuk membangun kehidupan bersama yang damai. 
Oleh karena itu, dampak perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi 
keagamaan terhadap perpecahan umat perlu dipahami sebagai persoalan 
multidimensional yang menuntut respons hukum dan sosial secara simultan. 

 
Peran Hukum dalam Mengelola Konflik dan Mencegah Perpecahan Umat 

Dalam perspektif sosiologi hukum, hukum tidak hanya dipahami sebagai 
seperangkat norma tertulis yang bersifat mengikat, tetapi juga sebagai instrumen 
pengendalian dan rekayasa sosial yang berfungsi menjaga keteraturan serta 
integrasi masyarakat. Dalam konteks konflik yang dipicu oleh perbedaan ideologi, 
tafsir, dan struktur organisasi keagamaan, hukum memiliki peran strategis untuk 
menengahi kepentingan yang saling berhadapan dan mencegah eskalasi 
perpecahan umat. Namun, efektivitas peran tersebut sangat bergantung pada 
kemampuan hukum untuk beradaptasi dengan realitas sosial dan menjawab 
kompleksitas keberagaman keagamaan. 

Salah satu peran utama hukum dalam mengelola konflik keagamaan adalah 
menyediakan kerangka normatif yang menjamin kebebasan beragama sekaligus 
menjaga ketertiban umum. Jaminan kebebasan beragama merupakan prinsip 
fundamental dalam negara hukum, namun kebebasan tersebut tidak dapat 
dilepaskan dari tanggung jawab sosial untuk menghormati hak kelompok lain. 
Dalam praktiknya, hukum dituntut untuk menyeimbangkan antara perlindungan 
hak individual dan kepentingan kolektif demi terciptanya harmoni sosial. Ketika 
hukum gagal menjalankan fungsi penyeimbang ini, konflik berbasis perbedaan 
keagamaan cenderung berkembang menjadi perpecahan sosial yang 
berkepanjangan (Ali, 2023). 

Selain sebagai instrumen normatif, hukum juga berperan sebagai mekanisme 
penyelesaian konflik sosial. Dalam konteks perbedaan ideologi dan tafsir 
keagamaan, penyelesaian konflik melalui jalur hukum seharusnya tidak hanya 
berorientasi pada penegakan sanksi, tetapi juga pada pemulihan relasi sosial yang 
rusak. Pendekatan hukum yang terlalu represif berpotensi memperdalam resistensi 
kelompok tertentu dan memperkuat solidaritas eksklusif. Oleh karena itu, hukum 
perlu dikembangkan sebagai sarana dialog sosial yang mampu mendorong 
kompromi dan rekonsiliasi antarumat beragama (Umanailo & Basrun, 2016). 

Peran hukum dalam mencegah perpecahan umat juga berkaitan erat dengan 
fungsi preventifnya. Hukum idealnya tidak hanya hadir setelah konflik terjadi, 
tetapi mampu membentuk pola perilaku sosial yang toleran dan inklusif. Melalui 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2841 
 

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin 

regulasi yang adil dan implementasi yang konsisten, hukum dapat menjadi alat 
rekayasa sosial yang mengarahkan masyarakat pada penghormatan terhadap 
perbedaan. Dalam hal ini, hukum berfungsi untuk memperkuat nilai-nilai toleransi 
dan keadilan sosial sebagai fondasi harmoni dalam masyarakat plural (Rosyad et 
al., 2021). 

Namun demikian, peran hukum dalam mengelola konflik keagamaan sering 
kali menghadapi berbagai kendala empiris. Salah satu kendala utama adalah 
lemahnya konsistensi penegakan hukum yang dipengaruhi oleh tekanan sosial dan 
kepentingan politik. Dalam beberapa kasus, hukum cenderung bersikap 
kompromistis terhadap kelompok mayoritas, sehingga mengabaikan hak 
kelompok minoritas. Kondisi ini tidak hanya mereduksi legitimasi hukum, tetapi 
juga memperkuat persepsi ketidakadilan di tengah masyarakat. Akibatnya, hukum 
kehilangan daya integratifnya dan justru berpotensi memperparah perpecahan 
umat (Shalihah, 2017). 

Dalam kerangka sosiologi hukum, kondisi tersebut messnunjukkan bahwa 
efektivitas hukum tidak hanya ditentukan oleh kualitas norma, tetapi juga oleh 
penerimaan sosial terhadap hukum itu sendiri. Hukum yang tidak responsif 
terhadap realitas sosial cenderung mengalami resistensi dan gagal menjalankan 
fungsinya sebagai alat integrasi. Oleh karena itu, peran hukum dalam mengelola 
konflik dan mencegah perpecahan umat menuntut pendekatan yang kontekstual, 
partisipatif, dan berkeadilan. Hukum perlu diposisikan sebagai sarana yang tidak 
hanya mengatur, tetapi juga mendidik dan memediasi hubungan sosial di tengah 
keberagaman ideologi dan tafsir keagamaan. 

 
Solusi Hukum dan Sosial dalam Menjaga Harmoni Sosial di Tengah Perbedaan 
Keagamaan 

Upaya menjaga harmoni sosial di tengah perbedaan ideologi, tafsir, dan 
struktur organisasi keagamaan menuntut solusi yang tidak berhenti pada tataran 
normatif, melainkan mampu diterapkan secara nyata dalam kehidupan sosial. 
Dalam perspektif sosiologi hukum, perpecahan umat merupakan gejala sosial yang 
lahir dari ketidakseimbangan antara norma hukum, norma keagamaan, dan praktik 
sosial masyarakat. Oleh karena itu, solusi yang ditawarkan harus dirancang secara 
sistematis, operasional, dan melibatkan berbagai aktor sosial agar mampu 
mencegah konflik sekaligus memulihkan kohesi sosial. 

Solusi hukum yang paling mendasar adalah penegakan hukum yang tegas, 

konsisten, dan tidak diskriminatif terhadap konflik keagamaan. Negara melalui 
aparat penegak hukum harus memastikan bahwa setiap tindakan kekerasan, 
intimidasi, ujaran kebencian, maupun pembatasan hak beragama yang 
dilatarbelakangi perbedaan ideologi dan tafsir ditindak secara hukum tanpa 
mempertimbangkan identitas mayoritas atau minoritas pelaku. Penegakan hukum 
yang selektif hanya akan memperkuat rasa ketidakadilan dan mendorong 
masyarakat menyelesaikan konflik melalui mekanisme kekerasan atau tekanan 
sosial. Dalam konteks ini, hukum harus ditegakkan sebagai alat perlindungan hak 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2842 
 

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin 

warga negara dan penjaga integrasi sosial, bukan sebagai alat kompromi politik 
atau tekanan kelompok dominan (Ali, 2023). 

Solusi hukum kedua adalah penguatan regulasi dan kebijakan preventif 

berbasis perlindungan harmoni sosial. Pemerintah perlu merumuskan dan 
mengimplementasikan kebijakan yang secara eksplisit berorientasi pada 
pencegahan konflik keagamaan, bukan hanya penanganan pascakonflik. Kebijakan 
ini dapat diwujudkan melalui pedoman penanganan konflik keagamaan di tingkat 
daerah, mekanisme peringatan dini konflik sosial, serta standar operasional 
penanganan kasus intoleransi. Regulasi yang jelas akan memberikan kepastian 
hukum bagi aparat dan masyarakat dalam menyikapi perbedaan ideologi dan tafsir 
keagamaan, sehingga konflik dapat dicegah sebelum berkembang menjadi 
perpecahan umat (Umanailo & Basrun, 2016). 

Solusi hukum ketiga adalah edukasi dan internalisasi kesadaran hukum 

berbasis toleransi keagamaan. Edukasi hukum tidak boleh hanya menyasar 
masyarakat umum, tetapi juga aparat pemerintah, aparat penegak hukum, dan 
pemimpin keagamaan. Materi edukasi perlu menekankan bahwa kebebasan 
beragama memiliki batas pada penghormatan terhadap hak orang lain dan 
ketertiban umum. Melalui pendidikan hukum yang berkelanjutan, masyarakat 
diarahkan untuk memahami bahwa perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan 
adalah realitas sosial yang dilindungi hukum, bukan ancaman yang harus 
dihilangkan. Kesadaran hukum semacam ini berfungsi sebagai benteng preventif 
terhadap sikap intoleran dan eksklusif. 

Di samping solusi hukum, solusi sosial memegang peranan yang sangat 
krusial karena konflik keagamaan pada dasarnya tumbuh dalam ruang interaksi 
sosial. Solusi sosial pertama yang perlu diterapkan adalah pelembagaan dialog 

antarumat dan intraumat beragama secara berkelanjutan. Dialog tidak boleh 
bersifat seremonial atau reaktif ketika konflik telah terjadi, melainkan harus 
dilembagakan melalui forum-forum rutin di tingkat lokal. Forum ini berfungsi 
sebagai ruang aman untuk membicarakan perbedaan ideologi dan tafsir, 
menyelesaikan kesalahpahaman, serta membangun kepercayaan antar kelompok. 
Dengan adanya dialog yang terstruktur, perbedaan tidak berkembang menjadi 
prasangka dan stereotip negatif yang memicu perpecahan umat (Rosyad et al., 
2021). 

Solusi sosial kedua adalah penguatan peran pemimpin keagamaan sebagai 

agen moderasi dan mediator konflik. Pemimpin keagamaan memiliki otoritas 
moral dan pengaruh sosial yang besar dalam membentuk cara pandang umat 
terhadap perbedaan. Oleh karena itu, pemimpin keagamaan perlu didorong untuk 
secara aktif menyampaikan narasi keagamaan yang inklusif, moderat, dan 
berorientasi pada persatuan. Selain itu, pemimpin keagamaan harus dilibatkan 
dalam mekanisme mediasi konflik keagamaan, baik sebagai penengah maupun 
pemberi legitimasi sosial terhadap proses perdamaian. Ketika pesan toleransi 
datang dari figur yang dihormati, pesan tersebut lebih mudah diterima oleh umat. 

Solusi sosial ketiga adalah pemanfaatan kearifan lokal sebagai mekanisme 

resolusi konflik dan perekat sosial. Di banyak wilayah Indonesia, nilai-nilai lokal 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2843 
 

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin 

seperti musyawarah, gotong royong, dan solidaritas komunal telah terbukti efektif 
dalam menjaga keharmonisan masyarakat yang majemuk. Kearifan lokal ini dapat 
digunakan sebagai pendekatan sosial untuk meredam ketegangan akibat 
perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan. Integrasi kearifan lokal ke dalam 
kebijakan hukum dan praktik sosial akan memperkuat legitimasi hukum sekaligus 
meningkatkan efektivitasnya dalam menjaga harmoni sosial (Samiyono, 2017). 

Solusi berikutnya adalah sinergi multiaktor antara negara, organisasi 

keagamaan, dan masyarakat sipil. Penyelesaian konflik keagamaan tidak dapat 
dibebankan sepenuhnya kepada negara. Organisasi keagamaan memiliki peran 
dalam membina umat, sementara masyarakat sipil berperan sebagai pengawas 
sosial dan fasilitator dialog. Sinergi ini perlu diwujudkan dalam bentuk kerja sama 
konkret, seperti program pendidikan toleransi, pelatihan resolusi konflik berbasis 
komunitas, dan kampanye publik tentang pentingnya hidup berdampingan dalam 
perbedaan. Pendekatan multiaktor memungkinkan solusi yang lebih adaptif 
terhadap dinamika sosial di lapangan. 

Dalam perspektif sosiologi hukum, efektivitas seluruh solusi tersebut sangat 
bergantung pada kesesuaian antara norma hukum dan realitas sosial. Hukum yang 
responsif, didukung oleh mekanisme sosial yang inklusif, akan lebih mudah 
diterima dan dipatuhi oleh masyarakat. Sebaliknya, hukum yang bersifat 
formalistik tanpa dukungan sosial berpotensi kehilangan daya integratifnya. Oleh 
karena itu, solusi hukum dan sosial harus dijalankan secara simultan, konsisten, 
dan berkelanjutan. 

Dengan demikian, solusi untuk menjaga harmoni sosial di tengah perbedaan 
ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan harus mencakup: penegakan 
hukum yang adil dan tegas, regulasi preventif, edukasi kesadaran hukum, dialog 
terlembaga, peran aktif pemimpin keagamaan, pemanfaatan kearifan lokal, serta 
sinergi antaraktor sosial. Apabila langkah-langkah ini diterapkan secara nyata dan 
berkesinambungan, perbedaan keagamaan tidak lagi menjadi sumber perpecahan 
umat, melainkan dapat dikelola sebagai kekuatan sosial dalam membangun 
masyarakat yang damai, inklusif, dan berkeadilan. 

 
SIMPULAN  

Kesimpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa perbedaan ideologi, 
tafsir, dan struktur organisasi keagamaan merupakan faktor signifikan yang 
berkontribusi terhadap perpecahan umat dalam kehidupan sosial, khususnya ketika 
perbedaan tersebut dikonstruksikan secara eksklusif dan dilegitimasi sebagai 
kebenaran tunggal. Secara empiris, perbedaan keagamaan tidak hanya melahirkan 
konflik teologis, tetapi juga berdampak pada meningkatnya intoleransi, fragmentasi 
sosial, serta melemahnya harmoni dan solidaritas umat. Kondisi ini diperparah oleh 
lemahnya pengelolaan hukum yang cenderung bersifat reaktif dan administratif, 
sehingga hukum belum optimal menjalankan fungsi integratif dan rekayasa sosial. 
Dalam perspektif sosiologi hukum, menjaga harmoni sosial di tengah keberagaman 
keagamaan menuntut pendekatan integratif antara penegakan hukum yang adil dan 
mekanisme sosial yang inklusif. Solusi yang diperlukan mencakup penegakan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2844 
 

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin 

hukum yang konsisten, kebijakan preventif konflik keagamaan, edukasi kesadaran 
hukum berbasis toleransi, pelembagaan dialog keagamaan, serta pemanfaatan 
kearifan lokal dan peran pemimpin keagamaan. Dengan pendekatan tersebut, 
perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan tidak lagi menjadi sumber perpecahan 
umat, melainkan dapat dikelola sebagai potensi sosial dalam membangun 
masyarakat yang damai, inklusif, dan berkeadilan. 

 
DAFTAR RUJUKAN  
Dachrud, M., & Mantu, R. (2019). Legitimasi kekerasan dalam ideologi keagamaan: 

Varian dan tipologi. Aqlam: Journal of Islam and Plurality, 4(2), 369–374. 
Han, M. I., & Rahmayanti, I. (2021). Salafi jihadis dan terorisme keagamaan: Ideologi, 

fraksi dan interpretasi keagamaan jihadis. Kordinat: Jurnal Komunikasi Antar 
Perguruan Tinggi Agama Islam, 20(1), 3–22. 

Qudsi, S. (2013). Perspektif Khaled Abou El-Fadl dalam membendung 
otoritarianisme tafsir keagamaan melalui hermeneutika negosiatif. Religió: 
Jurnal Studi Agama-agama, 3(1). 

Saifullah, I. (2016). Sikap toleransi dalam menghadapi perbedaan ideologi 
keagamaan pada aktivis IMM di Kota Yogyakarta. Disertasi, Universitas 
Muhammadiyah Yogyakarta. 

Salsabila, F. Y. (2019). Radikalisme sebagai bibit perpecahan antar umat beragama. 
Jurnal Kewarganegaraan, 3(2), 97–102. 

Susanto, D., Tajudin, M. A., & Thalib, A. (2024). Ekspresi ideologi keagamaan: 
Menyelami kontroversi politik identitas di Indonesia. CBJIS: Cross-Border 
Journal of Islamic Studies, 6(2), 272–278. 

Syamsi, B. (2014). Perbedaan corak pemahaman agama antara fundamentalisme 
dan liberalisme serta dampaknya bagi timbulnya konflik keagamaan. Al-
Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 14(1), 73–92. 

Ali, H. Z. (2023). Sosiologi hukum. Jakarta: Sinar Grafika. 
Rosyad, R., Mubarok, M. F., Rahman, M. T., & Huriani, Y. (2021). Toleransi beragama 

dan harmonisasi sosial. Bandung: UIN Sunan Gunung Djati. 
Shalihah, F. (2017). Sosiologi hukum. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Samiyono, D. (2017). Membangun harmoni sosial: Kajian sosiologi agama tentang kearifan 

lokal sebagai modal dasar harmoni sosial. Semarang: Fakultas Ilmu Sosial dan 
Ilmu Politik. 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

