Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
@ https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id /index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
= 3 Volume 4 Number 1, 2026

@ DOI: https:/ /doi.org/10.61104 /alz.v4il. 3522

Dampak Perbedaan Ideologi, Tafsir Dan Struktur Organisasi
Keaagaman Terhadap Perpecahan Umat Serta Solusi Hukum Dalam
Menjaga Harmoni Sosial

Muhamad Ajrin!, Hajairin?
Universitas Muhammadiyah Bima, Indonesia
Email Korespondens: muhamadajrin04056@gmail.com, hajairinbima91@gmail.com.

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025

Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 07 Januari 2026
ABSTRACT
Differences in ideology, interpretation, and religious organizational structures are inherent
in plural societies, yet they often become sources of social conflict when managed exclusively.
In the perspective of legal sociology, such differences may transform into social
fragmentation and communal division if not requlated through inclusive legal and social
mechanisms. This study aims to analyze the impacts of ideological, interpretive, and
organizational differences within religious communities on social disunity and to formulate
legal solutions to maintain social harmony. This research employs a qualitative approach
using a socio-legal method, relying on secondary data obtained from literature studies, legal
documents, and reports of religious conflict cases in Indonesia. The findings indicate that
differences in religious ideology and interpretation significantly contribute to intolerance,
social polarization, and weakening social cohesion, particularly when reinforced by exclusive
organizational structures and identity politics. Furthermore, law has not optimally
functioned as a social integrative instrument due to its reactive and administrative-oriented
implementation. Therefore, this study concludes that maintaining social harmony requires
integrated legal and social solutions, including consistent law enforcement, preventive legal
policies, institutionalized interfaith dialogue, and the involvement of religious leaders and
local wisdom. These measures are essential to transform religious diversity into a source of
social strength rather than division..
Keywords: Religious Ideology, Legal Sociology, Social Conflict, Religious Interpretation,
Social Harmony

ABSTRAK

Perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan merupakan realitas yang
melekat dalam masyarakat plural, namun sering kali berkembang menjadi sumber konflik
sosial ketika dikelola secara eksklusif. Dalam perspektif sosiologi hukum, perbedaan tersebut
dapat memicu fragmentasi sosial dan perpecahan umat apabila tidak diatur melalui
mekanisme hukum dan sosial yang inklusif. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
dampak perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan terhadap perpecahan
umat serta merumuskan solusi hukum dalam menjaga harmoni sosial. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode yuridis sosiologis melalui studi
kepustakaan terhadap literatur, dokumen hukum, dan laporan kasus konflik keagamaan di
Indonesia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan
berkontribusi terhadap meningkatnya intoleransi, polarisasi sosial, dan melemahnya kohesi
umat, terutama ketika diperkuat oleh struktur organisasi keagamaan yang eksklusif dan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2833

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:muhamadajrin0405@gmail.com
mailto:hajairinbima91@gmail.com
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.%203522

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

politik identitas. Selain itu, hukum belum sepenuhnya berfungsi sebagai instrumen
integrasi sosial karena masih bersifat reaktif. Oleh karena itu, penelitian ini menyimpulkan
bahwa penguatan harmoni sosial memerlukan solusi hukum dan sosial yang integratif,
preventif, dan berkelanjutan.

Kata Kunci: Ideologi Keagamaan, Sosiologi Hukum, Perpecahan Umat, Tafsir Keagamaan,
Harmoni Sosial.

PENDAHULUAN

Perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan merupakan
fenomena yang tidak terpisahkan dari kehidupan sosial masyarakat yang plural.
Dalam konteks sosiologi hukum, keberagaman tersebut dapat menjadi sumber
integrasi sosial sekaligus potensi konflik apabila tidak dikelola secara tepat. Agama
sebagai sistem nilai memiliki pengaruh kuat terhadap perilaku sosial, pembentukan
norma, serta legitimasi tindakan individu maupun kelompok dalam masyarakat (Alj,
2023; Shalihah, 2017). Namun, ketika perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan
dipahami secara eksklusif, hal tersebut berpotensi melahirkan sikap intoleran yang
berdampak pada perpecahan umat dan terganggunya harmoni sosial.

Dalam praktik kehidupan sosial di Indonesia, perbedaan ideologi dan tafsir
keagamaan kerap memicu ketegangan sosial, baik dalam skala lokal maupun
nasional. Fenomena konflik antar kelompok keagamaan, penolakan terhadap
aktivitas ibadah kelompok tertentu, hingga stigmatisasi organisasi keagamaan
tertentu menunjukkan bahwa perbedaan tersebut belum sepenuhnya dikelola secara
harmonis. Contoh konkret dapat dilihat pada munculnya konflik berbasis politik
identitas yang memanfaatkan simbol dan ideologi keagamaan untuk kepentingan
kelompok tertentu, sehingga memperlebar jurang perpecahan di tengah masyarakat
(Susanto et al., 2024). Selain itu, berkembangnya ideologi keagamaan radikal yang
mengklaim kebenaran tunggal juga turut memperkuat fragmentasi sosial dan
legitimasi kekerasan atas nama agama (Han & Rahmayanti, 2021; Dachrud & Mantu,
2019).

Urgensi penelitian ini terletak pada meningkatnya intensitas konflik sosial
yang berakar pada perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan,
yang berpotensi mengancam persatuan dan ketertiban sosial. Dalam perspektif
sosiologi hukum, hukum tidak hanya dipahami sebagai seperangkat norma tertulis,
tetapi juga sebagai instrumen rekayasa sosial yang berfungsi menjaga keseimbangan
dan harmoni dalam masyarakat (Umanailo & Basrun, 2016). Oleh karena itu, kajian
yang mengintegrasikan analisis dampak sosial perbedaan keagamaan dengan peran
hukum menjadi penting untuk merumuskan solusi yang bersifat preventif dan
integratif guna menjaga harmoni sosial.

Beberapa penelitian terdahulu telah membahas isu perbedaan ideologi dan
tafsir keagamaan dari berbagai sudut pandang. Saifullah (2016) menekankan
pentingnya sikap toleransi aktivis keagamaan dalam menghadapi perbedaan
ideologi, namun belum mengaitkannya secara mendalam dengan peran hukum
sebagai solusi struktural. Penelitian Han dan Rahmayanti (2021) serta Dachrud dan
Mantu (2019) lebih berfokus pada ideologi keagamaan radikal dan legitimasi

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2834

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

kekerasan, tanpa menyoroti secara komprehensif dampaknya terhadap perpecahan
umat dalam konteks hukum dan harmoni sosial. Sementara itu, Syamsi (2014)
mengkaji perbedaan fundamentalisme dan liberalisme keagamaan serta dampaknya
terhadap konflik, namun belum mengintegrasikan pendekatan sosiologi hukum
dalam merumuskan solusi normatif dan sosial. Dengan demikian, masih terdapat
celah penelitian yang mengkaji secara holistik dampak perbedaan keagamaan
sekaligus solusi hukum dalam menjaga harmoni sosial.

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya mengintegrasikan
analisis dampak sosial perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan
dengan pendekatan sosiologi hukum yang menempatkan hukum sebagai instrumen
rekayasa sosial. Penelitian ini tidak hanya mengkaji sumber dan dampak perpecahan
umat, tetapi juga menawarkan solusi hukum yang bersifat preventif, dialogis, dan
berorientasi pada harmonisasi sosial. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan
dapat memberikan kontribusi teoritis dan praktis dalam pengembangan kajian
sosiologi hukum, khususnya terkait pengelolaan keberagaman keagamaan dalam
masyarakat plural

Berdasarkan latar belakang tersebut, rumusan masalah dalam penelitian ini
adalah: (1) bagaimana dampak perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi
keagamaan terhadap perpecahan umat dalam kehidupan sosial; dan (2) bagaimana
solusi hukum yang dapat diterapkan untuk menjaga dan memperkuat harmoni
sosial. Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis dampak sosial dari
perbedaan keagamaan terhadap perpecahan umat serta merumuskan solusi hukum
dalam perspektif sosiologi hukum guna mewujudkan kehidupan sosial yang
harmonis dan berkeadilan.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode yuridis
sosiologis (socio-legal research), yang bertujuan untuk memahami perbedaan
ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan sebagai fenomena sosial yang
memiliki implikasi hukum dalam kehidupan masyarakat. Pendekatan ini dipilih
karena mampu mengkaji hukum tidak hanya sebagai norma tertulis, tetapi juga
sebagai praktik sosial yang berinteraksi dengan nilai, keyakinan, dan dinamika
masyarakat. Dengan demikian, penelitian ini berfokus pada analisis hubungan
antara realitas sosial perbedaan keagamaan, perpecahan umat, dan peran hukum
dalam menjaga harmoni sosial.

Sumber data penelitian terdiri atas data sekunder yang diperoleh melalui
studi kepustakaan, meliputi peraturan perundang-undangan yang berkaitan
dengan kebebasan beragama, literatur sosiologi hukum, serta hasil penelitian
terdahulu yang relevan dengan tema perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan.
Selain itu, penelitian ini juga memanfaatkan data empiris sekunder berupa laporan
kasus, dokumen resmi, dan pemberitaan media yang kredibel untuk
menggambarkan fenomena perpecahan umat secara kontekstual. Teknik
pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan analisis dokumen

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2835

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

e-ISSN 3026-2917
p-ISSN 3026-2925

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn
Volume 4 Number 1, 2026

(document study) dengan tujuan memperoleh gambaran komprehensif mengenai
dinamika konflik keagamaan dan respons hukum terhadapnya.

Analisis data dilakukan secara kualitatif deskriptif-analitis dengan cara
mengklasifikasikan data berdasarkan tema, pola, dan kecenderungan yang muncul
dalam fenomena perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan.
Data yang telah diklasifikasikan kemudian dianalisis menggunakan perspektif
sosiologi hukum untuk mengungkap keterkaitan antara norma hukum, praktik
sosial, dan dampaknya terhadap perpecahan umat. Hasil analisis selanjutnya
digunakan untuk merumuskan kesimpulan serta rekomendasi kebijakan hukum
yang bersifat preventif dan integratif dalam rangka menjaga harmoni sosial di
tengah keberagaman keagamaan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Gambaran Empiris Permasalahan Perbedaan Ideologi, Tafsir, dan Struktur
Organisasi Keagamaan

Untuk memperjelas gambaran empiris mengenai perbedaan ideologi, tafsir,
dan struktur organisasi keagamaan yang berkontribusi terhadap perpecahan umat,
penelitian ini menyajikan sejumlah kasus nyata yang terjadi dalam kehidupan
sosial masyarakat. Penyajian kasus-kasus tersebut dimaksudkan untuk
menunjukkan bahwa perpecahan umat bukanlah fenomena abstrak atau semata-
mata bersifat teoretis, melainkan realitas sosial yang dapat diamati secara langsung
di berbagai konteks. Kasus-kasus ini mencerminkan bagaimana perbedaan
keagamaan, ketika tidak dikelola secara dialogis dan berkeadilan, berpotensi
memicu konflik, fragmentasi sosial, serta melemahkan harmoni dalam kehidupan
bermasyarakat.

Tabel berikut merangkum berbagai bentuk perbedaan ideologi, tafsir, dan
struktur organisasi keagamaan beserta aktor yang terlibat dan dampaknya
terhadap kehidupan umat. Penyajian dalam bentuk tabel bertujuan untuk
memudahkan pemetaan pola permasalahan sekaligus menegaskan keterkaitan
antara perbedaan keagamaan dan dinamika perpecahan umat dalam perspektif
sosiologi hukum.

Tabel 1.
Bentuk Perbedaan Ideologi, Tafsir, dan Organisasi Keagamaan serta Dampaknya
terhadap Perpecahan Umat

No. Kasus / Bentuk Aktor yang Dampak Keterangan
Fenomena Perbedaan Terlibat terhadap Sosiologi
Umat Hukum
1 | Konflik Perbedaan Kelompok | Pengucilan | Hukum
Jemaat tafsir teologis | Ahmadiyah | sosial, cenderung
Ahmadiyah | dan ideologi dan pelarangan | reaktif dan
di beberapa | keagamaan mayoritas | ibadah, administratif,
daerah umat Islam | kekerasan belum
menyentuh
akar

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin

2836


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

eksklusivisme
tafsir
2 | Penolakan | Perbedaan Kelompok | Ketegangan | Perbedaan
tradisi ideologi puritan dan | sosial, ideologi tidak
keagamaan | keagamaan komunitas | konflik dikelola
lokal (puritan vs Islam internal melalui dialog
(tahlilan, tradisional) tradisional | umat hukum dan
maulidan, sosial
ziarah
kubur)
3 | Polarisasi Ideologi Organisasi | Fragmentasi | Agama
umat dalam | keagamaan keagamaan, | sosial, saling | digunakan
kontestasi | dan politik elite politik, | delegitimasi | sebagai
politik identitas umat legitimasi
nasional politik,
melemahkan
fungsi
integratif
hukum
4 | Penolakan | Perbedaan Kelompok | Intoleransi, | Implementasi
pendirian tafsir mayoritas, | konflik hukum lemah
rumah kebebasan minoritas, horizontal akibat
ibadah beragama dan | pemerintah tekanan sosial
kelompok | struktur lokal mayoritas
minoritas organisasi
5 | Konflik Perbedaan Elit Perpecahan | Hukum
internal struktur organisasi | internal, organisasi dan
organisasi | organisasi dan | dan melemahnya | negara kurang
keagamaan | kepemimpinan | anggota solidaritas efektif sebagai
umat mekanisme
resolusi
konflik
6 | Penyebaran | Perbedaan Tokoh Polarisasi Regulasi ada,
ujaran tafsir dan agama, umat, tetapi
kebencian | ideologi pengikut, | normalisasi | penegakan
berbasis pengguna | intoleransi | hukum dan
tafsir media literasi sosial
keagamaan sosial belum optimal
di media
sosial

Sumber: Diolah penulis berdasarkan Qudsi (2013); Syamsi (2014); Dachrud & Mantu
(2019); Susanto et al. (2024); Ali (2023)

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2837

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Tabel kasus yang disajikan menggambarkan secara empiris bagaimana
perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan berkontribusi
terhadap terjadinya perpecahan umat dalam kehidupan sosial. Berbagai kasus yang
ditampilkan menunjukkan bahwa perpecahan umat tidak bersumber dari satu
faktor tunggal, melainkan merupakan hasil interaksi kompleks antara perbedaan
pemahaman keagamaan, kepentingan kelompok, serta lemahnya pengelolaan
hukum dan sosial. Kasus-kasus tersebut memperlihatkan bahwa perbedaan
keagamaan menjadi problematik ketika dikonstruksikan secara eksklusif dan
dilegitimasi sebagai dasar pembenaran tindakan diskriminatif atau represif
terhadap kelompok lain.

Secara umum, tabel menunjukkan bahwa perbedaan tafsir keagamaan sering
kali menjadi pemicu utama konflik sosial, terutama ketika tafsir tertentu
diposisikan sebagai kebenaran tunggal dan didukung oleh otoritas organisasi
keagamaan. Hal ini tampak dalam kasus penolakan terhadap kelompok keagamaan
minoritas dan praktik keagamaan yang berbeda, yang berujung pada pengucilan
sosial dan pembatasan hak beribadah. Dalam konteks ini, tafsir keagamaan tidak
lagi berfungsi sebagai sarana pemaknaan spiritual, melainkan sebagai instrumen
sosial untuk membangun batas identitas dan relasi kuasa antar kelompok.

Selain itu, tabel juga memperlihatkan bahwa perbedaan ideologi dan
struktur organisasi keagamaan memperkuat fragmentasi umat. Organisasi
keagamaan dengan identitas ideologis yang kuat cenderung membangun
solidaritas internal yang eksklusif, namun pada saat yang sama melemahkan
solidaritas sosial lintas kelompok. Kondisi ini semakin diperparah ketika ideologi
keagamaan digunakan dalam arena politik identitas, sehingga perbedaan
keagamaan bertransformasi menjadi alat mobilisasi sosial dan politik. Akibatnya,
perpecahan umat tidak hanya terjadi pada ranah keagamaan, tetapi meluas ke
ruang publik dan kehidupan bermasyarakat secara umum.

Dari perspektif sosiologi hukum, tabel tersebut menegaskan adanya
kesenjangan antara norma hukum dan praktik sosial di lapangan. Meskipun
hukum secara normatif menjamin kebebasan beragama dan kehidupan beragama
yang harmonis, implementasinya sering kali belum efektif dalam merespons
konflik berbasis perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan. Penanganan konflik
yang cenderung reaktif dan administratif menunjukkan bahwa hukum belum
sepenuhnya berfungsi sebagai instrumen integrasi dan rekayasa sosial. Akibatnya,
konflik keagamaan berulang dan berpotensi memperdalam perpecahan umat.

Dengan demikian, tabel ini menegaskan bahwa perbedaan ideologi, tafsir,
dan struktur organisasi keagamaan harus dipahami sebagai realitas empiris yang
memerlukan pengelolaan hukum dan sosial secara terpadu. Tabel kasus tidak
hanya berfungsi sebagai ilustrasi fenomena sosial, tetapi juga sebagai dasar analitis
untuk merumuskan solusi hukum dan sosial yang lebih konkret, preventif, dan
berorientasi pada penguatan harmoni sosial. Keberadaan tabel ini memperkuat
argumentasi bahwa tanpa pendekatan sosiologi hukum yang responsif, perbedaan
keagamaan akan terus menjadi sumber laten perpecahan umat dalam masyarakat plura

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2838

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Dampak Perbedaan Ideologi, Tafsir, dan Organisasi Keagamaan terhadap
Perpecahan Umat

Perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan memiliki
dampak signifikan terhadap pola relasi sosial umat beragama, khususnya dalam
konteks masyarakat plural. Secara sosiologis, perbedaan tersebut tidak secara
otomatis melahirkan konflik, namun menjadi problematik ketika dikonstruksikan
secara eksklusif dan disertai klaim kebenaran tunggal. Dalam kondisi demikian,
perbedaan keagamaan berubah menjadi faktor pemicu perpecahan umat yang
ditandai oleh melemahnya solidaritas sosial, meningkatnya ketegangan antar
kelompok, serta terjadinya fragmentasi identitas keagamaan.

Salah satu dampak utama dari perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan
adalah munculnya sikap intoleransi dalam kehidupan sosial. Intoleransi ini
termanifestasi dalam bentuk penolakan terhadap keberadaan kelompok lain,
pembatasan hak beribadah, serta stigmatisasi terhadap kelompok yang dianggap
menyimpang. Dalam jangka panjang, sikap intoleran tersebut menciptakan rasa
saling curiga dan ketidakpercayaan antarumat beragama. Ketika intoleransi
dibiarkan tanpa intervensi sosial dan hukum yang memadai, konflik sosial menjadi
sulit dihindari dan berpotensi berkembang menjadi kekerasan terbuka (Salsabila,
2019).

Dampak lain yang tidak kalah penting adalah terjadinya disintegrasi sosial
di tingkat komunitas. Perbedaan ideologi dan struktur organisasi keagamaan sering
kali memecah masyarakat ke dalam kelompok-kelompok kecil yang saling
berhadapan. Organisasi keagamaan dengan identitas ideologis yang kuat
cenderung memperkuat loyalitas internal, namun melemahkan solidaritas
eksternal. Akibatnya, masyarakat kehilangan ruang interaksi lintas kelompok yang
sebelumnya menjadi perekat sosial. Kondisi ini menunjukkan bahwa perpecahan
umat bukan hanya persoalan teologis, melainkan juga persoalan sosial yang
memengaruhi stabilitas dan keharmonisan masyarakat secara luas (Rosyad et al.,
2021).

Selain itu, perbedaan tafsir keagamaan yang tidak dikelola secara dialogis
juga berdampak pada legitimasi kekerasan atas nama agama. Ketika tafsir tertentu
diposisikan sebagai satu-satunya kebenaran, tindakan represif terhadap kelompok
lain sering kali dianggap sah secara moral dan religius. Fenomena ini
memperlihatkan bagaimana ideologi keagamaan dapat menjadi justifikasi bagi
tindakan kekerasan dan diskriminasi. Dampak semacam ini tidak hanya
mencederai nilai-nilai kemanusiaan, tetapi juga merusak tatanan hukum dan sosial
yang seharusnya menjamin keadilan dan perlindungan bagi seluruh warga
masyarakat (Dachrud & Mantu, 2019).

Dalam konteks sosiologi hukum, dampak perpecahan umat akibat
perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan juga terlihat pada melemahnya otoritas
hukum. Ketika norma keagamaan tertentu lebih dominan daripada norma hukum,
masyarakat cenderung menyelesaikan konflik berdasarkan solidaritas kelompok,
bukan melalui mekanisme hukum formal. Hal ini mengakibatkan hukum
kehilangan fungsinya sebagai alat pengendalian sosial dan integrasi masyarakat.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2839

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Akibatnya, konflik berbasis keagamaan sering kali berulang dan sulit diselesaikan
secara tuntas, karena akar permasalahan tidak ditangani melalui pendekatan
struktural dan preventif (Ali, 2023).

Lebih jauh, perpecahan umat yang dipicu oleh perbedaan ideologi dan tafsir
keagamaan juga berdampak pada terganggunya harmoni sosial dalam jangka
panjang. Harmoni sosial mensyaratkan adanya penghormatan terhadap perbedaan,
keadilan sosial, serta mekanisme penyelesaian konflik yang inklusif. Ketika
perbedaan keagamaan justru menjadi sumber konflik, masyarakat kehilangan
modal sosial yang penting untuk membangun kehidupan bersama yang damai.
Oleh karena itu, dampak perbedaan ideologi, tafsir, dan struktur organisasi
keagamaan terhadap perpecahan umat perlu dipahami sebagai persoalan
multidimensional yang menuntut respons hukum dan sosial secara simultan.

Peran Hukum dalam Mengelola Konflik dan Mencegah Perpecahan Umat

Dalam perspektif sosiologi hukum, hukum tidak hanya dipahami sebagai
seperangkat norma tertulis yang bersifat mengikat, tetapi juga sebagai instrumen
pengendalian dan rekayasa sosial yang berfungsi menjaga keteraturan serta
integrasi masyarakat. Dalam konteks konflik yang dipicu oleh perbedaan ideologi,
tafsir, dan struktur organisasi keagamaan, hukum memiliki peran strategis untuk
menengahi kepentingan yang saling berhadapan dan mencegah eskalasi
perpecahan umat. Namun, efektivitas peran tersebut sangat bergantung pada
kemampuan hukum untuk beradaptasi dengan realitas sosial dan menjawab
kompleksitas keberagaman keagamaan.

Salah satu peran utama hukum dalam mengelola konflik keagamaan adalah
menyediakan kerangka normatif yang menjamin kebebasan beragama sekaligus
menjaga ketertiban umum. Jaminan kebebasan beragama merupakan prinsip
fundamental dalam negara hukum, namun kebebasan tersebut tidak dapat
dilepaskan dari tanggung jawab sosial untuk menghormati hak kelompok lain.
Dalam praktiknya, hukum dituntut untuk menyeimbangkan antara perlindungan
hak individual dan kepentingan kolektif demi terciptanya harmoni sosial. Ketika
hukum gagal menjalankan fungsi penyeimbang ini, konflik berbasis perbedaan
keagamaan cenderung berkembang menjadi perpecahan sosial yang
berkepanjangan (Ali, 2023).

Selain sebagai instrumen normatif, hukum juga berperan sebagai mekanisme
penyelesaian konflik sosial. Dalam konteks perbedaan ideologi dan tafsir
keagamaan, penyelesaian konflik melalui jalur hukum seharusnya tidak hanya
berorientasi pada penegakan sanksi, tetapi juga pada pemulihan relasi sosial yang
rusak. Pendekatan hukum yang terlalu represif berpotensi memperdalam resistensi
kelompok tertentu dan memperkuat solidaritas eksklusif. Oleh karena itu, hukum
perlu dikembangkan sebagai sarana dialog sosial yang mampu mendorong
kompromi dan rekonsiliasi antarumat beragama (Umanailo & Basrun, 2016).

Peran hukum dalam mencegah perpecahan umat juga berkaitan erat dengan
fungsi preventifnya. Hukum idealnya tidak hanya hadir setelah konflik terjadi,
tetapi mampu membentuk pola perilaku sosial yang toleran dan inklusif. Melalui

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2840

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

regulasi yang adil dan implementasi yang konsisten, hukum dapat menjadi alat
rekayasa sosial yang mengarahkan masyarakat pada penghormatan terhadap
perbedaan. Dalam hal ini, hukum berfungsi untuk memperkuat nilai-nilai toleransi
dan keadilan sosial sebagai fondasi harmoni dalam masyarakat plural (Rosyad et
al., 2021).

Namun demikian, peran hukum dalam mengelola konflik keagamaan sering
kali menghadapi berbagai kendala empiris. Salah satu kendala utama adalah
lemahnya konsistensi penegakan hukum yang dipengaruhi oleh tekanan sosial dan
kepentingan politik. Dalam beberapa kasus, hukum cenderung bersikap
kompromistis terhadap kelompok mayoritas, sehingga mengabaikan hak
kelompok minoritas. Kondisi ini tidak hanya mereduksi legitimasi hukum, tetapi
juga memperkuat persepsi ketidakadilan di tengah masyarakat. Akibatnya, hukum
kehilangan daya integratifnya dan justru berpotensi memperparah perpecahan
umat (Shalihah, 2017).

Dalam kerangka sosiologi hukum, kondisi tersebut messnunjukkan bahwa
efektivitas hukum tidak hanya ditentukan oleh kualitas norma, tetapi juga oleh
penerimaan sosial terhadap hukum itu sendiri. Hukum yang tidak responsif
terhadap realitas sosial cenderung mengalami resistensi dan gagal menjalankan
fungsinya sebagai alat integrasi. Oleh karena itu, peran hukum dalam mengelola
konflik dan mencegah perpecahan umat menuntut pendekatan yang kontekstual,
partisipatif, dan berkeadilan. Hukum perlu diposisikan sebagai sarana yang tidak
hanya mengatur, tetapi juga mendidik dan memediasi hubungan sosial di tengah
keberagaman ideologi dan tafsir keagamaan.

Solusi Hukum dan Sosial dalam Menjaga Harmoni Sosial di Tengah Perbedaan
Keagamaan

Upaya menjaga harmoni sosial di tengah perbedaan ideologi, tafsir, dan
struktur organisasi keagamaan menuntut solusi yang tidak berhenti pada tataran
normatif, melainkan mampu diterapkan secara nyata dalam kehidupan sosial.
Dalam perspektif sosiologi hukum, perpecahan umat merupakan gejala sosial yang
lahir dari ketidakseimbangan antara norma hukum, norma keagamaan, dan praktik
sosial masyarakat. Oleh karena itu, solusi yang ditawarkan harus dirancang secara
sistematis, operasional, dan melibatkan berbagai aktor sosial agar mampu
mencegah konflik sekaligus memulihkan kohesi sosial.

Solusi hukum yang paling mendasar adalah penegakan hukum yang tegas,
konsisten, dan tidak diskriminatif terhadap konflik keagamaan. Negara melalui
aparat penegak hukum harus memastikan bahwa setiap tindakan kekerasan,
intimidasi, ujaran kebencian, maupun pembatasan hak beragama yang
dilatarbelakangi perbedaan ideologi dan tafsir ditindak secara hukum tanpa
mempertimbangkan identitas mayoritas atau minoritas pelaku. Penegakan hukum
yang selektif hanya akan memperkuat rasa ketidakadilan dan mendorong
masyarakat menyelesaikan konflik melalui mekanisme kekerasan atau tekanan
sosial. Dalam konteks ini, hukum harus ditegakkan sebagai alat perlindungan hak

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2841

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

warga negara dan penjaga integrasi sosial, bukan sebagai alat kompromi politik
atau tekanan kelompok dominan (Ali, 2023).

Solusi hukum kedua adalah penguatan regulasi dan kebijakan preventif
berbasis perlindungan harmoni sosial. Pemerintah perlu merumuskan dan
mengimplementasikan kebijakan yang secara eksplisit berorientasi pada
pencegahan konflik keagamaan, bukan hanya penanganan pascakonflik. Kebijakan
ini dapat diwujudkan melalui pedoman penanganan konflik keagamaan di tingkat
daerah, mekanisme peringatan dini konflik sosial, serta standar operasional
penanganan kasus intoleransi. Regulasi yang jelas akan memberikan kepastian
hukum bagi aparat dan masyarakat dalam menyikapi perbedaan ideologi dan tafsir
keagamaan, sehingga konflik dapat dicegah sebelum berkembang menjadi
perpecahan umat (Umanailo & Basrun, 2016).

Solusi hukum ketiga adalah edukasi dan internalisasi kesadaran hukum
berbasis toleransi keagamaan. Edukasi hukum tidak boleh hanya menyasar
masyarakat umum, tetapi juga aparat pemerintah, aparat penegak hukum, dan
pemimpin keagamaan. Materi edukasi perlu menekankan bahwa kebebasan
beragama memiliki batas pada penghormatan terhadap hak orang lain dan
ketertiban umum. Melalui pendidikan hukum yang berkelanjutan, masyarakat
diarahkan untuk memahami bahwa perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan
adalah realitas sosial yang dilindungi hukum, bukan ancaman yang harus
dihilangkan. Kesadaran hukum semacam ini berfungsi sebagai benteng preventif
terhadap sikap intoleran dan eksklusif.

Di samping solusi hukum, solusi sosial memegang peranan yang sangat
krusial karena konflik keagamaan pada dasarnya tumbuh dalam ruang interaksi
sosial. Solusi sosial pertama yang perlu diterapkan adalah pelembagaan dialog
antarumat dan intraumat beragama secara berkelanjutan. Dialog tidak boleh
bersifat seremonial atau reaktif ketika konflik telah terjadi, melainkan harus
dilembagakan melalui forum-forum rutin di tingkat lokal. Forum ini berfungsi
sebagai ruang aman untuk membicarakan perbedaan ideologi dan tafsir,
menyelesaikan kesalahpahaman, serta membangun kepercayaan antar kelompok.
Dengan adanya dialog yang terstruktur, perbedaan tidak berkembang menjadi
prasangka dan stereotip negatif yang memicu perpecahan umat (Rosyad et al,,
2021).

Solusi sosial kedua adalah penguatan peran pemimpin keagamaan sebagai
agen moderasi dan mediator konflik. Pemimpin keagamaan memiliki otoritas
moral dan pengaruh sosial yang besar dalam membentuk cara pandang umat
terhadap perbedaan. Oleh karena itu, pemimpin keagamaan perlu didorong untuk
secara aktif menyampaikan narasi keagamaan yang inklusif, moderat, dan
berorientasi pada persatuan. Selain itu, pemimpin keagamaan harus dilibatkan
dalam mekanisme mediasi konflik keagamaan, baik sebagai penengah maupun
pemberi legitimasi sosial terhadap proses perdamaian. Ketika pesan toleransi
datang dari figur yang dihormati, pesan tersebut lebih mudah diterima oleh umat.

Solusi sosial ketiga adalah pemanfaatan kearifan lokal sebagai mekanisme
resolusi konflik dan perekat sosial. Di banyak wilayah Indonesia, nilai-nilai lokal

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2842

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

seperti musyawarah, gotong royong, dan solidaritas komunal telah terbukti efektif
dalam menjaga keharmonisan masyarakat yang majemuk. Kearifan lokal ini dapat
digunakan sebagai pendekatan sosial untuk meredam ketegangan akibat
perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan. Integrasi kearifan lokal ke dalam
kebijakan hukum dan praktik sosial akan memperkuat legitimasi hukum sekaligus
meningkatkan efektivitasnya dalam menjaga harmoni sosial (Samiyono, 2017).

Solusi berikutnya adalah sinergi multiaktor antara negara, organisasi
keagamaan, dan masyarakat sipil. Penyelesaian konflik keagamaan tidak dapat
dibebankan sepenuhnya kepada negara. Organisasi keagamaan memiliki peran
dalam membina umat, sementara masyarakat sipil berperan sebagai pengawas
sosial dan fasilitator dialog. Sinergi ini perlu diwujudkan dalam bentuk kerja sama
konkret, seperti program pendidikan toleransi, pelatihan resolusi konflik berbasis
komunitas, dan kampanye publik tentang pentingnya hidup berdampingan dalam
perbedaan. Pendekatan multiaktor memungkinkan solusi yang lebih adaptif
terhadap dinamika sosial di lapangan.

Dalam perspektif sosiologi hukum, efektivitas seluruh solusi tersebut sangat
bergantung pada kesesuaian antara norma hukum dan realitas sosial. Hukum yang
responsif, didukung oleh mekanisme sosial yang inklusif, akan lebih mudah
diterima dan dipatuhi oleh masyarakat. Sebaliknya, hukum yang bersifat
formalistik tanpa dukungan sosial berpotensi kehilangan daya integratifnya. Oleh
karena itu, solusi hukum dan sosial harus dijalankan secara simultan, konsisten,
dan berkelanjutan.

Dengan demikian, solusi untuk menjaga harmoni sosial di tengah perbedaan
ideologi, tafsir, dan struktur organisasi keagamaan harus mencakup: penegakan
hukum yang adil dan tegas, regulasi preventif, edukasi kesadaran hukum, dialog
terlembaga, peran aktif pemimpin keagamaan, pemanfaatan kearifan lokal, serta
sinergi antaraktor sosial. Apabila langkah-langkah ini diterapkan secara nyata dan
berkesinambungan, perbedaan keagamaan tidak lagi menjadi sumber perpecahan
umat, melainkan dapat dikelola sebagai kekuatan sosial dalam membangun
masyarakat yang damai, inklusif, dan berkeadilan.

SIMPULAN

Kesimpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa perbedaan ideologi,
tafsir, dan struktur organisasi keagamaan merupakan faktor signifikan yang
berkontribusi terhadap perpecahan umat dalam kehidupan sosial, khususnya ketika
perbedaan tersebut dikonstruksikan secara eksklusif dan dilegitimasi sebagai
kebenaran tunggal. Secara empiris, perbedaan keagamaan tidak hanya melahirkan
konflik teologis, tetapi juga berdampak pada meningkatnya intoleransi, fragmentasi
sosial, serta melemahnya harmoni dan solidaritas umat. Kondisi ini diperparah oleh
lemahnya pengelolaan hukum yang cenderung bersifat reaktif dan administratif,
sehingga hukum belum optimal menjalankan fungsi integratif dan rekayasa sosial.
Dalam perspektif sosiologi hukum, menjaga harmoni sosial di tengah keberagaman
keagamaan menuntut pendekatan integratif antara penegakan hukum yang adil dan
mekanisme sosial yang inklusif. Solusi yang diperlukan mencakup penegakan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2843

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

hukum yang konsisten, kebijakan preventif konflik keagamaan, edukasi kesadaran
hukum berbasis toleransi, pelembagaan dialog keagamaan, serta pemanfaatan
kearifan lokal dan peran pemimpin keagamaan. Dengan pendekatan tersebut,
perbedaan ideologi dan tafsir keagamaan tidak lagi menjadi sumber perpecahan
umat, melainkan dapat dikelola sebagai potensi sosial dalam membangun
masyarakat yang damai, inklusif, dan berkeadilan.

DAFTAR RUJUKAN

Dachrud, M., & Mantu, R. (2019). Legitimasi kekerasan dalam ideologi keagamaan:
Varian dan tipologi. Aglam: Journal of Islam and Plurality, 4(2), 369-374.

Han, M. L, & Rahmayanti, I. (2021). Salafi jihadis dan terorisme keagamaan: Ideologi,
fraksi dan interpretasi keagamaan jihadis. Kordinat: Jurnal Komunikasi Antar
Perguruan Tinggi Agama Islam, 20(1), 3-22.

Qudsi, S. (2013). Perspektif Khaled Abou El-Fadl dalam membendung
otoritarianisme tafsir keagamaan melalui hermeneutika negosiatif. Religio:
Jurnal Studi Agama-agama, 3(1).

Saifullah, I. (2016). Sikap toleransi dalam menghadapi perbedaan ideologi
keagamaan pada aktivis IMM di Kota Yogyakarta. Disertasi, Universitas
Muhammadiyah Yogyakarta.

Salsabila, F. Y. (2019). Radikalisme sebagai bibit perpecahan antar umat beragama.
Jurnal Kewarganegaraan, 3(2), 97-102.

Susanto, D., Tajudin, M. A., & Thalib, A. (2024). Ekspresi ideologi keagamaan:
Menyelami kontroversi politik identitas di Indonesia. CBJIS: Cross-Border
Journal of Islamic Studies, 6(2), 272-278.

Syamsi, B. (2014). Perbedaan corak pemahaman agama antara fundamentalisme
dan liberalisme serta dampaknya bagi timbulnya konflik keagamaan. Al-
Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam, 14(1), 73-92.

Ali, H. Z. (2023). Sosiologi hukum. Jakarta: Sinar Grafika.

Rosyad, R., Mubarok, M. F., Rahman, M. T., & Huriani, Y. (2021). Toleransi beragama
dan harmonisasi sosial. Bandung: UIN Sunan Gunung Djati.

Shalihah, F. (2017). Sosiologi hukum. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Samiyono, D. (2017). Membangun harmoni sosial: Kajian sosiologi agama tentang kearifan
lokal sebagai modal dasar harmoni sosial. Semarang: Fakultas Ilmu Sosial dan
[Imu Politik.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2844

Copyright; Muhamad Ajrin, Hajairin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

