
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2438 
 

Copyright; Lutfiyah Rahmi, Aisah Nurkhofifah Lubis, Amanatin Nazwa, Suci Rezeki Nasution, Zulfahmi 
Lubis, Muhammad Basri 

 
 

Aliran Syi’ah: Sejarah, Perkembangan dan Konsep Utama 
Pemikirannya 
 
Lutfiyah Rahmi1, Aisah Nurkhofifah Lubis2, Amanatin Nazwa3, Suci Rezeki 
Nasution4, Zulfahmi Lubis5, Muhammad Basri6 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia1-6 
Email Korespondensi: lutfiyah331254042@uinsu.ac.id, aisah331254015@uinsu.ac.id  
,amanatin331254027@uinsu.ac.id, suci331254032@uinsu.ac.id, zulfahmilubis@uinsu.ac.id, 
muhammadbasri@uinsu.ac.id                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               

 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 07 Januari 2026 

 

ABSTRACT  
Many studies focus more on the theological or doctrinal aspects, while integrated analyses 
that combine doctrinal, historical, and socio-political dynamics are still limited. This 
situation creates a gap in research. There are still few studies that systematically use 
historical case study methods to map the development of Shi'ism from its early phases, 
through political-religious changes, to its spread to various locations, taking into account the 
interaction between historical context, power structures, and communities. Therefore, this 
research is urgently needed to fill this gap and provide a comprehensive historical narrative 
regarding the development of Shiism. The purpose of this study is to conduct an in-depth 
analysis of the history of the emergence and development of Shi'ism and examine the main 
ideas that shape their theological character and religious identity. This study uses a 
qualitative method based on library research, namely research that relies on the search, 
reading, and analysis of written sources relevant to the theme that discusses Shi'ism in the 
realm of history, development, and the main teachings of Shi'ism. This research uses a 
library-based method. 
Keywords : History, flow, Syi’ah 

 
ABSTRAK 
Banyak penelitian yang lebih berfokus pada sisi teologis atau doktrinal sementara analisis 
terintegrasi yang menggabungkan aspek doktrin, sejarah, dan dinamika sosial politik masih 
terbatas. Keadaan ini menciptakan celah dalam penelitian, masih sedikit kajian yang 
menggunakan metode studi kasus sejarah secara sistematis untuk memetakan perkembangan 
Syiah dari fase awal, perubahan politik-religius, hingga penyebarannya ke berbagai lokasi 
dengan mempertimbangkan interaksi antara konteks sejarah, struktur kekuasaan, dan 
komunitas. Oleh karena itu, penelitian ini sangat diperlukan untuk mengisi kekosongan 
tersebut dan menyediakan narasi sejarah yang komprehensif mengenai perkembangan aliran 
Syiah. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk melakukan analisis mendalam mengenai 
sejarah munculnya dan perkembangan aliran Syiah serta meneliti pokok-pokok pikir yang 
membentuk karakter teologis dan identitas agama mereka. Penelitian ini menggunakan 
metode kualitatif berbasis studi pustaka (library research).  
Kata Kunci: Sejarah, Aliran, Syiah 

 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3493          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:lutfiyah331254042@uinsu.ac.id
mailto:aisah331254015@uinsu.ac.id
mailto:amanatin331254027@uinsu.ac.id
mailto:suci331254032@uinsu.ac.id
mailto:zulfahmilubis@uinsu.ac.id
mailto:muhammadbasri@uinsu.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3493


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2439 
 

Copyright; Lutfiyah Rahmi, Aisah Nurkhofifah Lubis, Amanatin Nazwa, Suci Rezeki Nasution, Zulfahmi 
Lubis, Muhammad Basri 

PENDAHULUAN 
Perkembangan pemikiran dan struktur sosial keagamaan dalam Islam tidak 

bisa dipisahkan dari perubahan sejarah yang terjadi setelah Nabi Muhammad SAW 
meninggal. Salah satu aliran besar yang masih relevan di berbagai aspek sosial, 
politik, dan intelektual adalah Syiah. Aliran ini, yang pada awalnya muncul karena 
dukungan kepada Ali ibn Abi Talib dalam kepemimpinan, kemudian berkembang 
menjadi mazhab yang memiliki teologi dan identitas sosial tersendiri dalam 
komunitas Islam. (Abdul Rahmad, 2025) 

Dalam konteks sejarah, perjalanan Syiah melalui berbagai tahap mulai dari 
awal ketika terjadi perbedaan politik dan sosial hingga pengakuan serta penyebaran 
ajaran ini ke berbagai daerah menunjukkan bahwa perubahan ini tidak hanya 
bersifat teologis, tetapi juga melibatkan aspek struktural dan kultural. (Morteza 
Alawian, 2025) Oleh karena itu, penelitian terbaru menunjukkan bagaimana Syiah 
telah berkembang dari gerakan kecil menjadi elemen penting dalam geopolitik dan 
identitas komunitas Muslim di beragam negara. 

Dengan demikian, menjadikan sejarah perkembangan Syiah sebagai studi 
kasus historis memungkinkan analisis yang mendalam mengenai hubungan antara 
doktrin, politik, dan masyarakat Muslim selama periode waktu yang panjang. 
Sejumlah studi sebelumnya telah meneliti kemunculan, ajaran, dan penyebaran 
Syiah. Contohnya artikel “History of the Emergence of Shia and its Development in the 
Islamic World” menggambarkan evolusi Syi’ah dari masa awal hingga 
penyebarannya di dunia Islam. (Zulfikar Fikar, 2024) Kemudian, karya “The History 
of the Emergence of Shiism and its Main Dogmatic Views” membahas pembentukan 
ajaran-ajaran khas Syiah dalam perjalanan historisnya. (Mirtoxirovna, 2024) 

Namun, banyak penelitian tersebut masih lebih banyak berfokus pada sisi 
teologis atau doktrinalnya, sementara analisis terintegrasi yang menggabungkan 
aspek doktrin, sejarah, dan dinamika sosial politik masih terbatas. Keadaan ini 
menciptakan celah dalam penelitian, masih sedikit kajian yang menggunakan 
metode studi kasus sejarah secara sistematis untuk memetakan perkembangan 
Syiah dari fase awal, perubahan politik-religius, hingga penyebarannya ke berbagai 
lokasi dengan mempertimbangkan interaksi antara konteks sejarah, struktur 
kekuasaan, dan komunitas. Oleh karena itu, penelitian ini sangat diperlukan untuk 
mengisi kekosongan tersebut dan menyediakan narasi sejarah yang komprehensif 
mengenai perkembangan aliran Syiah. 

Berdasarkan permasalahan tersebut, tujuan dari penelitian ini adalah untuk 
melakukan analisis mendalam mengenai sejarah munculnya dan perkembangan 
aliran Syiah serta meneliti pokok-pokok pikir yang membentuk karakter teologis 
dan identitas agama mereka. Penelitian ini berusaha untuk menjelaskan berbagai 
periode sejarah yang berpengaruh pada pertumbuhan Syiah, faktor-faktor sosial, 
politik, dan intelektual yang mendorong perubahan dalam pemikiran mereka, serta 
cara ajaran-ajaran dasar tersebut berkembang dan berfungsi dalam konteks 
masyarakat Muslim. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat 
memberikan sumbangan akademis dalam memperdalam pemahaman tentang 
posisi, peran, dan pola pikir Syiah dalam sejarah peradaban Islam. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2440 
 

Copyright; Lutfiyah Rahmi, Aisah Nurkhofifah Lubis, Amanatin Nazwa, Suci Rezeki Nasution, Zulfahmi 
Lubis, Muhammad Basri 

METODE  
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi pustaka (library 

research), yaitu penelitian yang bertumpu pada penelusuran, pembacaan, dan 
analisis sumber-sumber tertulis yang relevan dengan tema yang mengulas paham 
Syi’ah dalam ranah sejarah, perkembangan, dan ajaran pokok aliran syi’ah. 
Penelitian ini menggunakan metode berbasis studi pustaka. Dengan menggunakan 
sumber data-data tertulis sebagai sumber utama dalam menyelesaikan artikel ini. 
Penyelesaian masalah ini bersumber dari informasi-informasi jurnal yang terbaru, 
dari buku-buku, media online, yang relevan sesuai dengan topik pembahasan.  

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Pengertian Syiah 

Syi’ah berasal dari kata Arab Sya’ah, yang berarti “pendukung” atau 
“pembela”. Awalnya, istilah ini merujuk pada pengikut seseorang, baik pria 
maupun wanita, seperti Syi’ah Ali atau Syi’ah Mu’awiyah. Al-Qur’an menyebut 
Syi’ah, misalnya dalam QS. As-Saffat: 83, “Dan Ibrahim adalah di antara Syi’ahnya. 
Istilah Syi’ah baru digunakan sebagai sebutan kelompok pendukung Ali dan 
Mu’awiyah setelah pertikaian politik mereka, meski keduanya tetap berpegang 
pada Al-Qur’an dan Sunnah. Setelah peristiwa tahkim, Syi’ah berkembang menjadi 
madzhab politik pertama dalam Islam. Pengikut Ali mengagumi kepemimpinan, 
ilmu, dan keteguhannya, serta memperluas ajarannya.(Dawam Anwar:1998)  

Dukungan terhadap Ali dan keturunannya semakin kuat ketika mereka 
mengalami penindasan pada masa Bani Umayah. Akhirnya, istilah Syi’ah merujuk 
khusus pada mereka yang menjadikan Ali dan keturunannya sebagai pemimpin. 
Menurut Abu Zahrah, keyakinan utama Syi’ah adalah bahwa Ali adalah khalifah 
pilihan Nabi Muhammad dan yang paling utama di antara para sahabat, didukung 
oleh beberapa sahabat seperti Salman al-Farisi, Abu Dzar al-Ghiffari, dan Ammar 
bin Yasir. 

 
Sejarah Munculnya Syiah 

Selama lebih dari seribu tahun, ajaran Syiah telah menjadi bagian dari sejarah 
umat Islam. Ideologi ini tidak muncul secara langsung dalam konflik, tetapi secara 
bertahap muncul sebagai tanggapan atas ketidaksepakatan di kalangan sahabat 
Nabi tentang kepemimpinan setelah wafatnya Muhammad. 

Pernah ada beberapa orang yang mengaitkan munculnya Syiah dengan 
Abdullah bin Saba', seorang tokoh Yahudi yang diciptakan untuk memecah belah 
umat Islam. Namun, beberapa pemikir Islam kontemporer, seperti Quraish Shihab, 
menolak gagasan ini, mengatakan bahwa Abdullah bin Saba' tidak pernah ada dan 
hanyalah mitos yang diciptakan oleh kelompok anti-Syiah. (Shihab, 2007)     

Syi’ah berasal dari kelompok yang mendukung Ali bin Abi Thalib dan 
keturunannya (Ahlul Bait) sebagai pemimpin umat Islam secara historis. Ketika 
Abu Bakar terpilih sebagai khalifah pertama, ketidakpuasan muncul karena 
sebagian orang percaya bahwa Ali lebih berhak memimpin karena kedekatannya 
dengan Nabi, pengorbanannya dalam perjuangan Islam, dan peristiwa Ghadir 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2441 
 

Copyright; Lutfiyah Rahmi, Aisah Nurkhofifah Lubis, Amanatin Nazwa, Suci Rezeki Nasution, Zulfahmi 
Lubis, Muhammad Basri 

Khumm, yang dianggap menunjukkan bahwa Nabi menunjuk Ali untuk 
memimpin. Selama masa kepemimpinan Utsman dan Ali, perjuangan Syiah 
berkembang, menghadapi pemberontakan dan intrik politik, terutama dari pihak 
Muawiyah. Konflik ini berakhir pada masa pemerintahan Muawiyah, ketika kaum 
Syiah mengalami penganiayaan, termasuk pembunuhan anggota keluarga Imam 
Hasan dan Husain. Penderitaan ini memperkuat identitas Syiah sebagai kelompok 
yang menentang ketidakadilan dan mempertahankan kepemimpinan Ahlul Bait. 
Akibatnya, mereka berkembang menjadi aliran yang menonjol dalam sejarah Islam. 
(M. Joesoef Sou’yb:1982) 

  
Perkembangan penyebaran Syi’ah dalam Islam 

Perkembangan aliran Syiah dalam sejarah Islam menunjukkan dinamika 
yang sangat kompleks, baik pada ranah politik, teologi, maupun kehidupan sosial 
budaya. Salah satu titik penting dalam kemajuan Syiah modern adalah munculnya 
kekuasaan politik baru setelah terjadinya revolusi Islam Iran pada tahun 1979. 
Revolusi ini mengubah Syi’ah dari sekadar mazhab kecil menjadi entitas politik 
global yang berpengaruh signifikan terhadap struktur geopolitik di dunia Islam. 
Setelah revolusi, Iran menjadi pusat geopolitik bagi umat Syiah di seluruh dunia, 
serta memperluas apa yang mereka sebut sebagai "bidang geopolitik Syiah" yang 
memengaruhi gerakan, strategi dakwah, dan jaringan hubungan antar komunitas 
Syiah di berbagai negara. Pengaruh politik Iran, melalui jaringan ulama, lembaga 
pendidikan, dan hubungan diplomatik, membawa transformasi baru dalam cara 
pandang, praktik, dan perkembangan Syiah di negara-negara Muslim dan di 
diaspora. (NabielAl Musawa, 2024) 

Selain aspek geopolitik, kemajuan Syiah juga sangat dipengaruhi oleh 
perubahan dalam teologi dan doktrin internalnya. Sejarah teologi Syiah tidak 
bersifat tetap, tetapi selalu menjalani proses penguatan, penafsiran ulang, dan 
penyesuaian terhadap konteks zaman. Studi kontemporer menunjukkan bahwa 
konsep-konsep dasar seperti imamah, otoritas ulama, dan hermeneutika terhadap 
teks suci mengalami proses penerimaan dan reinterpretasi yang bervariasi 
sepanjang waktu. Pembentukan aliran-aliran Syiah seperti Imamiyah, Ismailia dan 
Zaidiyah tidak hanya dipengaruhi oleh perbedaan pandangan, tetapi juga oleh 
dinamika sosial politik dari masa awal Islam hingga zaman modern. Munculnya 
golongan Syiah merupakan hasil langsung dari kemajuan pemikiran dan konteks 
politik pada masa setelah kekhalifahan, yang selanjutnya membentuk doktrin dan 
struktur organisasi yang lebih matang. (Zulfikar Fikar, 2024) 

Perkembangan doktrin Syiah di era modern semakin menarik karena banyak 
melibatkan dialog dan bahkan kritik dari luar mazhab. Sebagai contoh, kajian 
hermeneutika terhadap penafsiran Syiah menunjukkan bahwa pandangan terhadap 
riwayat Ahlul Bait dan konsep imamah sering diinterpretasikan secara berbeda oleh 
kalangan akademik non-Syiah. Kritik hermeneutika terhadap tafsir Syiah bukan 
hanya mengungkap perbedaan dalam metode, tetapi juga menunjukkan bahwa 
terdapat perkembangan wacana intelektual di dalam Syiah yang merespons kritik 
tersebut. Dengan demikian, perkembangan Syiah tidak dapat dipahami tanpa 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2442 
 

Copyright; Lutfiyah Rahmi, Aisah Nurkhofifah Lubis, Amanatin Nazwa, Suci Rezeki Nasution, Zulfahmi 
Lubis, Muhammad Basri 

mempertimbangkan bagaimana doktrin, metode penafsiran, dan otoritas 
keagamaan terus berinteraksi dengan perubahan sosial dan tantangan akademik 
yang ada saat ini. (Nur’aini, 2025) 

Aspek lain yang tak kalah signifikan dalam perkembangan Syiah adalah 
penyebaran sosial dan budayanya yang semakin meluas, baik di wilayah Timur 
Tengah, Asia Selatan, Afrika, maupun Asia Tenggara. Penyebaran ini tidak hanya 
terjadi melalui jalur dakwah formal tetapi juga lewat perdagangan, migrasi ulama, 
pendidikan, serta hubungan internasional antar komunitas Muslim. Komunitas 
Syiah di seluruh dunia memiliki beragam identitas, tradisi keagamaan, dan praktik 
sosial yang sangat beragam, yang mencerminkan kemampuan adaptasi Syiah 
terhadap konteks budaya setempat. 

Dalam konteks Indonesia, perjalanan sejarah Syiah memiliki latar belakang 
yang mendalam, meskipun tidak selalu dicatat secara jelas dalam catatan sejarah 
Islam di Nusantara. Keberadaan komunitas Syiah di Indonesia melalui jalur 
perdagangan, interaksi budaya, serta masuknya karya-karya ulama Syiah ke dunia 
Melayu sejak zaman kesultanan. Namun, perkembangan Syiah masa kini di 
Indonesia juga menghadapi berbagai tantangan, seperti penolakan sosial, stigma, 
serta dinamika politik keagamaan. Penyebaran ideologi Syiah di Jawa Timur 
menekankan bagaimana komunitas Syiah menerapkan prinsip taqiyah sebagai 
langkah hati-hati dalam konteks masyarakat yang mayoritas berpegang pada Sunni, 
tetapi pada saat bersamaan juga membangun jaringan pendidikan dan 
pengembangan internal untuk memastikan kelangsungan ajarannya. (Suhendria, 
2024) 

Seluruh dinamika ini menunjukkan bahwa evolusi Syiah tidak bisa 
ditafsirkan hanya sebagai sejarah sektarian atau perbedaan teologis semata. Syiah 
berkembang dalam konteks politik global, konstruksi doktrin, interaksi sosial, dan 
penyesuaian budaya. Perubahan modern dalam Syiah mencerminkan hubungan 
yang erat antara otoritas keagamaan, struktur politik, tekanan sosial, serta respons 
intelektual terhadap tantangan yang ada saat ini. Oleh karena itu, studi tentang 
perkembangan Syiah tidak hanya memberikan wawasan mengenai sebuah mazhab, 
tetapi juga membuka cakrawala pemahaman yang lebih mendalam tentang 
perubahan dalam dunia Islam dari periode klasik hingga era modern. 

 
Pokok Ajaran Syiah 

Dalam ajaran Syiah terdapat tiga ranah utama, yaitu akidah, akhlak dan fikih 
(syariat), sebagaimana pembagian yang juga dikenal luas di kalangan ulama Islam. 
Dalam aspek akidah, Syiah merumuskan tiga prinsip pokok: tauhid, kenabian, dan 
hari kebangkitan. Dari konsep tauhid lahir gagasan tentang keadilan Ilahi, 
sementara dari kenabian berkembang prinsip imamah. Sebagian ulama kemudian 
memasukkan keadilan dan imamah sebagai prinsip tersendiri. Pola ini mengikuti 
kaidah memasukkan bagian khusus ke dalam kerangka yang lebih umum. Dengan 
demikian, akidah Syi’ah sering dirangkum dalam lima prinsip: al-tauhid, 
alnubuwwah, al-imamah, al-‘adl, dan al-ma’ad. (Tim Ahlul Bait Indonesia, 2012: 15). 
1. Tauhid 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2443 
 

Copyright; Lutfiyah Rahmi, Aisah Nurkhofifah Lubis, Amanatin Nazwa, Suci Rezeki Nasution, Zulfahmi 
Lubis, Muhammad Basri 

Dalam ajaran tauhid, Syiah meyakini Allah sebagai zat yang Maha mutlak 
dan Maha sempurna, yang tidak dapat dijangkau oleh pancaindra. Dia terbebas dari 
segala kekurangan dan tidak dibatasi oleh ruang maupun waktu, karena keduanya 
adalah ciptaan-Nya. Meski demikian, kehadiran-Nya meliputi seluruh ruang dan 
waktu, sebab Dia berada di atas semua batasan itu. 

Syiah juga meyakini bahwa Allah tidak dapat dilihat secara fisik, karena 
sesuatu yang terlihat pasti bersifat jasmani, memiliki bentuk, arah, dan ruang, 
sementara Allah sepenuhnya berbeda dari sifat-sifat makhluk. Keesaan Allah 
dipahami secara menyeluruh: Esa dalam Zat-Nya, tanpa tandingan atau 
keserupaan; Esa dalam sifat-Nya, karena sifat-sifat seperti ilmu dan kekuasaan 
menyatu dengan Zat-Nya; serta Esa dalam perbuatan-Nya, karena seluruh kejadian 
di alam semesta terjadi atas kehendak-Nya. Atas dasar itu, Syiah menegaskan 
bahwa hanya Allah yang berhak disembah. Menyembah selain-Nya dipandang 
sebagai penyimpangan dari tauhid. (Oki Setiana, 2016: 228) 

 
2. Kenabian  

Dalam prinsip kenabian, Syiah meyakini bahwa Allah mengutus para nabi 
dan rasul untuk membimbing manusia menuju kesempurnaan hidup dan 
kebahagiaan sejati. Nabi pertama adalah Adam a.s., dan nabi terakhir adalah 
Muhammad Saw. Di antara para nabi tersebut, terdapat lima nabi ulul azmi, Nuh, 
Ibrahim, Musa, Isa, dan Muhammad Saw. yang membawa syariat dan kitab suci, 
dengan Nabi Muhammad Saw. sebagai nabi paling mulia. 

Syiah menegaskan bahwa Nabi Muhammad Saw. adalah penutup para nabi. 
Tidak ada lagi nabi atau risalah baru setelah beliau. Ajaran Islam bersifat universal 
dan relevan sepanjang zaman, mampu menjawab kebutuhan manusia, baik lahir 
maupun batin. Karena itu, klaim kenabian setelah Nabi Muhammad Saw. 
dipandang sebagai kesesatan. (Ihsan Ilahi, 1985: 19) 

Syiah juga meyakini bahwa para nabi terjaga dari kesalahan dan dosa. Ayat-
ayat yang seolah menunjukkan kekeliruan para nabi dipahami sebagai pilihan yang 
kurang utama, bukan perbuatan dosa. Selain itu, para nabi diberi mukjizat dengan 
izin Allah. Dari semua mukjizat tersebut, Al-Qur’an adalah mukjizat terbesar Nabi 
Muhammad Saw. dan berlaku sepanjang masa, yang tidak dapat ditandingi oleh 
siapa pun. (Rosihon, 2003:60) 

 
3. Al-imamah 

Dalam prinsip imamah, Syiah meyakini bahwa kebijaksanaan Allah 
meniscayakan adanya seorang imam setelah wafatnya seorang rasul. Imam 
berperan melanjutkan bimbingan umat, menjaga kemurnian ajaran para nabi, serta 
menjelaskan tuntunan agama sesuai kebutuhan zaman. Tanpa kepemimpinan ini, 
tujuan utama penciptaan manusia-yakni kesempurnaan dan kebahagiaan-akan 
sulit terwujud. 

Karena itu, Syiah meyakini bahwa sepeninggal Nabi Muhammad Saw., Allah 
menetapkan kepemimpinan umat (imamah) berada pada dua belas orang suci dari 
keturunan beliau. Para imam ini ditunjuk secara jelas melalui penetapan Nabi 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2444 
 

Copyright; Lutfiyah Rahmi, Aisah Nurkhofifah Lubis, Amanatin Nazwa, Suci Rezeki Nasution, Zulfahmi 
Lubis, Muhammad Basri 

Muhammad Saw. atau oleh imam sebelumnya. Pada setiap masa selalu ada seorang 
imam yang meneruskan misi beliau. Para imam dipandang sebagai sosok terbaik di 
zamannya dan penuntun umat dalam menjalankan ajaran Islam. Dalam keyakinan 
Syiah, Imam Ali bin Abi Thalib ditetapkan langsung oleh Nabi, dan garis 
kepemimpinan ini berlanjut kepada Imam Hasan dan Imam Husain, lalu kepada 
para imam sesudah mereka. 

Imamah dipahami bukan sekadar kekuasaan politik, melainkan amanah 
spiritual yang luhur. Seorang imam bertugas membimbing umat dalam urusan 
agama dan kehidupan, menjaga kemurnian ajaran Islam, serta melanjutkan misi 
Rasulullah Saw. Para imam tidak membawa ajaran baru, melainkan menyampaikan 
dan menafsirkan ajaran yang telah diajarkan Nabi Muhammad Saw. 

Syiah juga meyakini bahwa imam harus bersifat maksum, yakni terjaga dari 
dosa dan kesalahan, agar dapat menjadi rujukan yang dapat dipercaya dalam 
urusan agama. Karena itu, ucapan, tindakan, dan persetujuan seorang imam 
dipandang sebagai pedoman keagamaan yang sah dan patut diikuti. (Oki Setiana, 
2016: 231) 

 
4. Al-‘Adl (Kemahaadilan Tuhan) 

Dalam prinsip kemahaadilan Tuhan, Syiah meyakini bahwa Allah 
Mahasempurna dalam keadilan dan tidak pernah berlaku zalim kepada hamba-
Nya. Segala ketetapan-Nya selaras dengan akal sehat dan kebaikan. Karena itu, 
manusia tidak dipaksa dalam tindakannya, melainkan diberi kebebasan untuk 
memilih dan bertindak. Atas pilihan tersebut, manusia bertanggung jawab penuh: 
kebaikan akan berbuah ganjaran, sementara perbuatan buruk membawa 
konsekuensinya sendiri. (Tim Ahlul Bait, 2012: 26) 

 
5. Al-ma’ad (hari akhir),  

Dalam prinsip al-ma’ad (hari akhir), Syiah meyakini bahwa pada suatu saat 
seluruh manusia akan dibangkitkan dari kubur dan dimintai pertanggungjawaban 
atas amal perbuatannya di dunia. Mereka yang berbuat baik akan memperoleh 
balasan surga, sedangkan yang berbuat buruk akan menerima hukuman di neraka. 
Kebangkitan terjadi dengan tubuh dan ruh sekaligus, karena keduanya telah 
bersama-sama menjalani kehidupan di dunia dan karenanya bersama pula 
menerima balasan. Pada hari itu, setiap orang akan menerima catatan amalnya: 
orang saleh menerimanya dengan tangan kanan, sementara orang yang durhaka 
menerimanya dengan tangan kiri. 

Syiah meyakini bahwa di akhirat kelak terdapat timbangan amal dan 
jembatan sirath yang harus dilalui setiap manusia. Keselamatan seseorang saat 
menghadapi keduanya sepenuhnya bergantung pada amal perbuatannya di dunia. 
Syiah juga meyakini adanya syafaat dari para nabi, imam yang maksum, dan para 
kekasih Allah, dengan izin-Nya, sebagai wujud kasih sayang dan ampunan Allah. 
Namun, syafaat tidak bersifat mutlak, melainkan diberikan kepada mereka yang 
tetap menjaga hubungan dengan Allah dan para Kekasih-Nya. (Abdur Razak, 2006: 
89) 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2445 
 

Copyright; Lutfiyah Rahmi, Aisah Nurkhofifah Lubis, Amanatin Nazwa, Suci Rezeki Nasution, Zulfahmi 
Lubis, Muhammad Basri 

Selain itu, Syiah meyakini adanya alam barzakh, yaitu alam perantara antara 
dunia dan akhirat. Di alam ini, ruh manusia menetap setelah kematian hingga hari 
kebangkitan. Orang-orang saleh merasakan kenikmatan, sementara mereka yang 
ingkar dan berbuat kejahatan mengalami kesengsaraan. 

 
SIMPULAN   

Istilah Syi’ah merujuk khusus pada mereka yang menjadikan Ali dan 
keturunannya sebagai pemimpin. Dalam ajaran Syiah terdapat tiga ranah utama 
yaitu akidah, akhlak dan fikih (syariat), sebagaimana pembagian yang juga dikenal 
luas di kalangan ulama Islam. akidah Syi’ah sering dirangkum dalam lima prinsip: 
al-tauhid, alnubuwwah, al-imamah, al-‘adl, dan al-ma’ad.   
 
DAFTAR PUSTAKA 
Abdul Rahmad, I. S. (2025). Aliran Pemikiran Keislaman Syi’ah (Sejarah Munculnya 

dan Perkembangannya di Dunia Islam). Studia Religia, Jurnal Pemikiran dan 
Pendidikan Islam, 9 (1). 

Anwar, Moh. Dawam, Mengapa Kita Menolak Syi’ah, (Jakarta:Lembaga Pengkajian 
dan Penelitan Islam, 1998. 

Anwar, Rosihon . 2003. Ilmu Kalam Cet.II. Bandung : Pustaka Setia. 
Joesoef  Sou’yb,  Pertumbuhan  Dan  Perkembangan  Aliran-Aliran  Sekta  Syiah,  

(Jakarta: Pustaka Alhusna, 1982). 
Mirtoxirovna, A. M. (2024). The History Of The Emergence Of Shiism And Its Main 

Dogmatic Views. International Multidisciplinary Research in Academic Science 
(IMRAS), 7(1). 

Morteza Alawian, S. S. (2025). Islamic Republic of Iran and Development of Shi’ite 
Geopolitics. Kufa Journal of Arts -, 1(66). 

Nabiel Al Musawa, D. R. (2024). Peran Persia Sebagai Pusat Global, Geopolitik dan 
dakwah serta Pemikiran dan Praktik Aliran Syi’ah. Al-Qalam: Jurnal Kajian 
Islam Dan Pendidikan, 16 (2). 

Nur’aini, M. (2025). Genealogi Kritik Hermeneutik Sunni terhadap Sekte Syiah: 
Analisis Pemikiran Abdul Halim Mahmud. Jejak Digital Jurnal Ilmiah 
Multidisiplin, 1(4). 

Razak, Abdur dan Rosihan Anwar. 2006. Ilmu Kalam. Bandung: Puskata Setia. 
Shihab, M. Quraish. Sunnah-Syiah Bergandengan Tangan! Mungkinkah: Kajian 

Atas Konsep Ajaran dan Pemikiran. Tangerang: Lentera Hati, 2007. 
 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

