Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
@ https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
£ 3 Volume 4 Number 1, 2026

@ DOI: https:/ /doi.org/10.61104/alz.v4i1.3464

Respons Al-Qur’an Terhadap Fenomena Toxic Positivity: Analisis
Kritis Ayat-Ayat Ujian, Sabar dan Keseimbangan Emosi

Afifah Nada Ulhag!, Jun Firmansyah?, Aldomi Putra3
Universitas PTIQ Jakarta, Jakarta, Indonesial-3

Email Korespondensi: afifahnadaul@gmail.com, junfirmansyah@ptiq.ac.id,
"aldo_862000@yahoo.com

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 06 Januari 2026

ABSTRACT

The phenomenon of toxic positivity has increasingly emerged in modern society as an
excessive emphasis on positive thinking that neglects the reality of human suffering, negative
emotions, and psychological processes. In the Islamic perspective, this tendency may
contradict Qur’anic values that recognize trials, patience, and emotional balance as integral
aspects of human life. This study aims to examine the Qur’anic response to the phenomenon
of toxic positivity through a critical analysis of verses related to trials (ibtila’), patience
(sabr), and emotional balance. The research employs a qualitative method with a library
research approach, utilizing thematic interpretation (tafsir maudhu’t) of relevant Qur’anic
verses, supported by classical and contemporary exegetical sources. The findings indicate
that the Qur’an explicitly acknowledges suffering, sadness, and anxiety as part of divine law
(sunnatullah) and does not require humans to deny or suppress negative emotions. The
concept of patience in the Qur’an is not understood as emotional denial, but rather as an
active attitude in confronting life’s trials with awareness, spiritual resilience, and emotional
equilibrium. The discussion highlights that Qur’anic teachings offer a realistic and
humanistic paradigm of mental well-being, which contrasts with the repressive tendencies of
toxic positivity. In conclusion, the Qur’an provides a balanced ethical and spiritual
framework for engaging with life’s realities by recognizing human emotions as essential
elements in the development of faith and spiritual maturity.

Keywords: Qur’an, toxic positivity, trials, patience, emotional balance, Islamic mental
health.

ABSTRAK

Fenomena toxic positivity berkembang dalam masyarakat modern sebagai kecenderungan
menuntut sikap berpikir positif secara berlebihan hingga mengabaikan realitas penderitaan,
emosi negatif, dan proses psikologis manusiawi. Dalam konteks keislaman, sikap ini
berpotensi bertentangan dengan nilai-nilai Al-Qur’an yang memandang ujian, kesabaran,
dan keseimbangan emosi sebagai bagian integral dari kehidupan manusia. Penelitian ini
bertujuan untuk menganalisis respons Al-Qur’an terhadap fenomena toxic positivity
melalui kajian kritis terhadap ayat-ayat yang berbicara tentang ujian (ibtila’), sabar (sabr),
dan pengelolaan emosi secara proporsional. Metode penelitian yang digunakan adalah
metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research), menggunakan
analisis tematik (tafsir maudhu’t) terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang relevan, serta
didukung oleh literatur tafsir klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2140

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:afifahnadaul@gmail.com
mailto:junfirmansyah@ptiq.ac.id
mailto:aldo_862000@yahoo.com
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3464

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Al-Qur’an secara tegas mengakui keberadaan penderitaan, kesedihan, dan kegelisahan
sebagai bagian dari sunnatullah, serta tidak menuntut manusia untuk menutupi atau
menafikan emosi negatif. Konsep sabar dalam Al-Qur'an tidak dimaknai sebagai
penyangkalan emosi, melainkan sebagai sikap aktif dalam menghadapi ujian dengan
kesadaran, ketequhan iman, dan keseimbangan emosional. Pembahasan ini menegaskan
bahwa ajaran Al-Qur’an menawarkan paradigma kesehatan mental yang realistis dan
humanis, berbeda dari toxic positivity yang cenderung menekan ekspresi emosi.
Kesimpulannya, Al-Qur’an memberikan kerangka etis dan spiritual yang seimbang dalam
menyikapi realitas hidup, dengan menempatkan emosi manusia sebagai bagian dari proses
pembentukan keimanan dan kedewasaan spiritual.

Kata kunci: Al-Qur’an, toxic positivity, ujian, sabar, keseimbangan emosi, kesehatan
mental Islam.

PENDAHULUAN

Fenomena ftoxic positivity belakangan ini menjadi perhatian serius dalam
kajian psikologi modern karena menggambarkan kecenderungan individu untuk
terus mempertahankan pola pikir dan sikap positif, bahkan pada situasi yang secara
emosional menuntut pengakuan terhadap perasaan negatif seperti sedih, marah,
dan kecewa. Dalam perspektif psikologi positif, sikap optimis memang dipandang
sebagai faktor penting dalam mendukung kesejahteraan mental individu (Gable &
Haidt, 2005). Namun, ketika dorongan untuk selalu berpikir positif dilakukan
secara berlebihan, hal tersebut justru dapat berkembang menjadi bentuk
penyangkalan terhadap pengalaman emosional yang autentik dan realistis
(Seligman & Csikszentmihalyi, 2000). Fenomena ini semakin nyata dalam ruang
digital, khususnya media sosial, di mana ekspresi kesedihan kerap direspons
dengan ajakan normatif seperti “tetap bahagia” atau “jangan bersedih,” seolah-olah
emosi negatif merupakan sesuatu yang keliru atau harus segera dihindari, padahal
sikap demikian berpotensi menimbulkan dampak psikologis yang tidak sehat
(Held, 2004).

Dalam kerangka ini, toxic positivity tidak dapat dipahami semata-mata
sebagai persoalan psikologis, melainkan juga berkaitan dengan dimensi moral dan
spiritual manusia dalam memaknai konsep kesabaran, ujian hidup, serta
keseimbangan emosi dalam keseharian. Istilah toxic positivity sendiri banyak
diperkenalkan melalui kajian psikologi populer, terutama seiring berkembangnya
media sosial, untuk menggambarkan kecenderungan menekankan sikap positif
secara berlebihan hingga menafikan emosi negatif yang sejatinya merupakan
bagian alami dari pengalaman manusia. Kondisi tersebut menyebabkan emosi
negatif yang seharusnya diakui dan dikelola secara sehat justru terpendam dan
berpotensi menimbulkan tekanan psikologis yang lebih serius di kemudian hari
(Gordon, 2021). Representasi kebahagiaan, pencapaian, dan motivasi instan yang
masif di media sosial kemudian membentuk standar semu melalui budaya “good
vibes only” yang dipopulerkan oleh figur publik dan influencer, sehingga mendorong
individu untuk selalu menampilkan citra kuat dan optimis meskipun tengah
mengalami luka emosional (Mauss et al., 2018). Menariknya, pola serupa tidak
hanya hadir dalam ruang sekuler, tetapi juga merembes ke dalam praktik

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2141

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

keagamaan, termasuk dalam tradisi Islam yang menjunjung tinggi nilai sabar,
ikhlas, dan tawakal. Dalam praktik tertentu, ajaran tersebut terkadang ditafsirkan
secara reduktif sehingga berubah menjadi tekanan psikologis yang menutup ruang
ekspresi emosi manusia, seperti dalam kasus kekerasan dalam rumah tangga yang
sering kali ditanggapi dengan nasihat agar korban terutama perempuan tetap
bersabar dan menerima kondisi tersebut sebagai takdir ilahi, sehingga
memperlihatkan adanya ruang dialog kritis antara psikologi modern dan tafsir
keagamaan yang perlu dikaji secara lebih mendalam (Mahmood, 2012).

Pada titik ini terlihat adanya ruang dialog penting antara psikologi modern
dan tafsir keagamaan dalam memahami fenomena toxic positivity. Psikologi modern
menegaskan bahwa emosi negatif memiliki fungsi adaptif yang esensial, seperti
membantu refleksi diri, kewaspadaan terhadap ancaman, dan perjuangan atas hak
personal, sehingga penekanan emosi atas nama sikap positif justru berisiko memicu
stres berkepanjangan dan gangguan kesehatan mental (Gross, 2014). Persoalan ini
menjadi relevan dalam konteks keislaman, sebab Al-Qur’an tidak meniadakan
kompleksitas emosi manusia, sebagaimana tergambar dalam kisah para nabi yang
mengekspresikan kesedihan, ketakutan, dan keluh kesah sebagai bagian dari fitrah
dan dinamika spiritual, bukan sebagai tanda lemahnya iman (Ibn Katshir, 1999). Di
sisi lain, psikologi positif juga mengakui bahwa optimisme dan emosi positif
memiliki peran konstruktif dalam membangun kebahagiaan dan ketahanan hidup,
sehingga toxic positivity tidak dapat dipahami secara hitam-putih, melainkan perlu
ditempatkan dalam kerangka keseimbangan emosi yang proporsional (Seligman,
2002).

Bagi sebagian individu, ungkapan seperti “tetap semangat” atau “coba lihat
sisi positifnya” kerap dipersepsikan sebagai bentuk dukungan yang membantu
mereka bertahan menghadapi situasi sulit. Namun demikian, berbagai kajian
menunjukkan bahwa optimisme yang dipaksakan justru dapat berdampak negatif
bagi kesehatan mental, karena mendorong individu untuk menyingkirkan dan
menolak pengalaman emosional yang sebenarnya sedang dialami. Kondisi inilah
yang oleh Goodman disebut sebagai toxic positivity, yakni situasi ketika tuntutan
untuk selalu tampak positif berubah menjadi tekanan psikologis yang merugikan
(Goodman, 2022). Celah penelitian yang hendak diisi dalam kajian ini adalah
perlunya analisis tafsir tematik yang bersifat kritis agar ajaran Al-Qur’an tentang
sabar, ujian, dan keseimbangan emosi tidak direduksi menjadi praktik toxic
positivity. Fenomena toxic positivity sendiri berkembang sebagai isu penting dalam
psikologi kontemporer, berakar dari paradigma psikologi positif yang sejak akhir
1990-an menekankan optimisme, rasa syukur, dan kebahagiaan sebagai elemen
utama kesehatan mental dan ketahanan individu (Seligman, 1998).

Penekanan emosi atas nama sikap positif justru berpotensi menumpuk luka
batin, terutama ketika konsep “sabar” disalahgunakan dalam masyarakat religius
sebagai alat membungkam keluhan, padahal Al-Qur’an memaknai sabar sebagai
pengelolaan emosi yang sadar dan terarah kepada Allah. Fenomena ini
memunculkan perdebatan antara pandangan yang mengagungkan optimisme
tanpa syarat dan pandangan kritis yang menilai sikap tersebut mengabaikan
realitas emosional. Al-Qur’an sendiri menawarkan jalan tengah dengan mengakui
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2142

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

emosi negatif tanpa membiarkan manusia larut di dalamnya, sehingga dapat dibaca
sebagai kritik terhadap toxic positivity sekaligus koreksi atas pemahaman sabar yang
keliru. Minimnya kajian yang mengintegrasikan psikologi modern dan tafsir Al-
Qur’an berisiko melahirkan kesenjangan pemahaman kesehatan mental dalam
Islam serta melanggengkan praktik ketidakadilan sosial atas nama kesabaran
(Mahmood, 2012).

Paradigma psikologi positif kemudian banyak diadopsi dalam berbagai
penelitian dan praktik konseling sebagai pendekatan untuk membantu individu
keluar dari kondisi stres dan depresi, dengan menekankan peran emosi positif
dalam memperluas cara berpikir serta memperkuat sumber daya psikologis
individu dalam menghadapi persoalan hidup (Fredrickson, 2009). Namun, seiring
perkembangannya, pendekatan ini juga menuai kritik tajam terkait dampak negatif
dari optimisme yang dipaksakan, yang dikenal sebagai toxic positivity, yaitu kondisi
ketika sikap selalu positif dilembagakan sebagai norma sosial hingga
menyingkirkan emosi negatif yang sejatinya memiliki fungsi adaptif (Goodman,
2021). Kritik serupa disampaikan oleh Bonanno yang menegaskan bahwa emosi
seperti duka, marah, dan takut justru berperan penting dalam proses pemulihan
dari trauma, sehingga tidak semestinya ditekan (Bonanno, 2009). Jika ditinjau dari
khazanah tafsir klasik, Al-Qur’an sesungguhnya menghadirkan pandangan yang
lebih seimbang terhadap emosi manusia, sebagaimana penjelasan Al-Qurthubi
bahwa tangisan Nabi Ya'qub atas kehilangan putranya merupakan ekspresi
kemanusiaan yang tetap berada dalam koridor sabar, bukan tanda lemahnya iman
(Al-Qurthubi, 1967). Pandangan ini sejalan dengan tafsir Ibn Kathir yang
memahami rasa takut Nabi Musa ketika menghadapi Fir‘aun sebagai fitrah
manusiawi yang tidak mengurangi kedudukan spiritual seorang nabi di hadapan
Allah (Ibn Kathir, 1980).

Dalam praktik keagamaan masa kini, makna sabar kerap direduksi menjadi
sikap pasif menerima keadaan, tanpa memberi ruang yang memadai bagi ekspresi
kesedihan atau kemarahan. Sejumlah dai atau tokoh agama menekankan kewajiban
untuk selalu sabar dan pasrah terhadap takdir, sehingga dalam konteks tertentu
melahirkan pola yang menyerupai toxic positivity. Hal ini tampak, misalnya, dalam
kasus kekerasan dalam rumah tangga, ketika korban terutama perempuan lebih
sering diarahkan untuk “bersabar” dan “ikhlas menerima ujian” daripada didorong
untuk mencari keadilan atau menghentikan kekerasan yang dialami (Mulia, 2005).
Dalam psikologi modern terdapat perdebatan mengenai posisi emosi negatif, di
mana sebagian pandangan menekankan emosi positif sebagai kunci kesehatan
mental, sementara riset mutakhir justru menunjukkan bahwa penolakan emosi
negatif dapat berdampak buruk bagi kesejahteraan psikologis (Gross & John, 2003).
Perdebatan ini relevan dengan khazanah tafsir klasik, sebab para mufassir tidak
pernah meniadakan emosi manusiawi; Ibn Kathir, misalnya, menegaskan bahwa
tangisan Nabi Ya’qub merupakan ekspresi kasih sayang yang wajar dan tidak
menunjukkan kelemahan iman (Ibn Kathir, t.t.).

Dalam praktik keagamaan kontemporer, perbedaan pandangan juga muncul
antara pemaknaan sabar yang mutlak dan tuntutan reinterpretasi agar ajaran
tersebut tetap peka terhadap realitas sosial, sehingga tafsir tematik dipandang
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2143

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

sebagai pendekatan moderat yang setia pada teks sekaligus kontekstual (Abou-
Bakr, 2011). Masuknya foxic positivity ke dalam ruang keberagamaan berisiko
melahirkan pemahaman agama yang keliru, karena emosi negatif sering dicap
sebagai tanda lemahnya iman, padahal penekanan emosi justru dapat
memperparah kondisi mental (Gordon, 2021). Meski demikian, kajian yang
mengaitkan fenomena ini secara langsung dengan tafsir Al-Qur’an masih terbatas,
sementara penelitian populer lebih banyak membahasnya dari sisi psikologi
kontemporer (Muhtadin, 2022). Urgensi penelitian ini tampak dari dampak sosial
pemahaman keagamaan yang keliru terhadap konsep sabar, ujian, dan syukur,
yang kerap digunakan untuk membenarkan praktik represif, terutama dalam relasi
keluarga dan gender, melalui narasi “kesabaran tanpa kritik” (Mahmood, 2012).
Karena itu, kajian ini penting untuk mendorong pengelolaan emosi yang sehat
dalam kerangka nilai Qur’ani tanpa terjerumus pada praktik yang merugikan
kemanusiaan (Abou-Bakr, 2011). Al-Qur’an sendiri mengakui spektrum emosi
manusia, sebagaimana tergambar dalam kisah para nabi yang mengekspresikan
kesedihan, ketakutan, dan penderitaan sebagai bagian dari fitrah yang diarahkan
secara konstruktif, bukan sebagai tanda lemahnya iman, sebagaimana ditegaskan
oleh para mufassir klasik seperti al-Qurthubi (Al-Qurthubi, 2006).

Dengan demikian, kajian ini memiliki relevansi bukan semata karena isu
toxic positivity sedang mengemuka dalam diskursus psikologi dan media sosial,
melainkan juga karena Al-Qur’an menegaskan bahwa emosi negatif merupakan
bagian integral dari fitrah manusia. Oleh karena itu, mengaitkan tafsir ayat-ayat
tentang sabar, ujian, dan keseimbangan emosi dengan fenomena toxic positivity
menjadi langkah strategis untuk menghadirkan perspektif Qur’ani yang lebih
proporsional, reflektif, dan memerdekakan.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research), karena objek kajiannya berupa teks-teks normatif Al-
Qur’an serta literatur tafsir dan psikologi yang relevan. Pendekatan kualitatif dipilih
untuk memahami secara mendalam makna, konteks, dan implikasi ayat-ayat Al-
Qur’an dalam merespons fenomena toxic positivity sebagai gejala psikologis dan
sosial kontemporer (Creswell, 2014). Metode penafsiran yang digunakan adalah
tafsir tematik (tafsir mawdhii), yaitu menghimpun dan menganalisis ayat-ayat Al-
Qur’an yang berkaitan dengan tema ujian (ibtila’), sabar (sabr), serta keseimbangan
emosi manusia, kemudian mengkaji keterkaitannya secara komprehensif.
Pendekatan ini dipandang efektif untuk menyingkap pandangan Al-Qur’an secara
utuh terhadap suatu fenomena tertentu, sekaligus memungkinkan dialog dengan
realitas sosial dan keilmuan modern (Al-Farmawi, 1997).

Sumber data primer dalam penelitian ini meliputi Al-Qur’an dan kitab-kitab
tafsir klasik serta kontemporer, seperti Tafsir al-Qur’an al-’Azim karya Ibn Kathir dan
Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an karya al-Qurtubi. Adapun sumber data sekunder berupa
literatur psikologi modern, khususnya psikologi emosi dan psikologi positif, yang
membahas konsep toxic positivity, regulasi emosi, serta kesehatan mental, baik
dalam bentuk buku maupun artikel jurnal ilmiah (Gross, 2014; Goodman, 2021).
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2144

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu dengan
menelaah, mengklasifikasi, dan mencatat data yang relevan dari sumber-sumber
tertulis tersebut. Selanjutnya, data dianalisis menggunakan analisis deskriptif-
analitis dan kritis, dengan cara menguraikan makna ayat-ayat Al-Qur’an
berdasarkan penafsiran para mufassir, kemudian mendialogkannya dengan
temuan-temuan psikologi modern terkait toxic positivity. Pendekatan interdisipliner
digunakan untuk menjembatani kajian tafsir Al-Qur’an dan psikologi, sehingga
penelitian ini tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga kontekstual dan
aplikatif dalam menjawab problem kesehatan mental umat Islam masa kini. Melalui
metode ini, diharapkan dapat dirumuskan perspektif Qur’ani yang seimbang dalam
memahami emosi manusia, tanpa menafikan realitas penderitaan maupun terjebak
pada sikap optimisme yang menekan pengalaman emosional (Abou-Bakr, 2011).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian mengindikasikan bahwa kemunculan foxic positivity
berkaitan erat dengan cara manusia kontemporer memandang emosi, penderitaan,
dan kebahagiaan. Dalam kerangka ini, Al-Qur’an hadir sebagai sumber normatif
yang tidak menolak keberadaan emosi negatif, melainkan mengakuinya sebagai
bagian tak terpisahkan dari pengalaman hidup manusia. Temuan awal ini
menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak mengajarkan optimisme yang bersifat semu
dan menekan realitas batin, tetapi menawarkan pendekatan spiritual yang realistis
dan proporsional. Kajian terhadap ayat-ayat tentang ujian (ibtila’) menunjukkan
bahwa Al-Qur’an memandang penderitaan sebagai bagian dari hukum kehidupan
yang mengandung nilai pendidikan dan pembentukan spiritual. Ujian dipahami
sebagai sarana penguatan karakter dan pematangan iman, bukan sekadar bentuk
hukuman. Perspektif ini berbeda dengan kecenderungan toxic positivity yang
mengabaikan penderitaan demi mempertahankan narasi kebahagiaan yang
artifisial.

Dalam pembahasan mengenai sabar (sabr), penelitian ini menemukan bahwa
Al-Qur’an menempatkan sabar sebagai sikap aktif dan reflektif yang melibatkan
kesadaran emosional, bukan sebagai sikap pasif yang menuntut pengingkaran
perasaan. Al-Qur’an membuka ruang bagi ekspresi emosi seperti sedih dan takut,
selama diarahkan secara tepat dan tidak bermuara pada keputusasaan. Dengan
demikian, konsep sabar Qur’ani jelas berbeda dari pola toxic positivity yang
menekan pengalaman emosional. Penelitian ini juga menunjukkan bahwa kisah-
kisah para nabi dalam Al-Qur’an berfungsi sebagai model pengelolaan emosi yang
sehat dan manusiawi. Ekspresi kesedihan Nabi Ya’qub, ketakutan Nabi Musa, serta
keluhan Nabi Ayyub menggambarkan bahwa emosi negatif bukan indikator
lemahnya iman, melainkan bagian dari fitrah manusia yang dibingkai dalam
kesadaran spiritual. Narasi-narasi ini menegaskan penolakan Al-Qur’an terhadap
penindasan emosi atas nama kesalehan.

Lebih lanjut, hasil penelitian mengungkap adanya keterkaitan antara toxic
positivity dan praktik keagamaan masa kini yang cenderung mereduksi makna sabar
dan wujian. Pemahaman yang sempit terhadap konsep tersebut berpotensi
melahirkan budaya pasrah yang menormalisasi penderitaan, khususnya dalam
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2145

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

relasi sosial dan gender. Dalam konteks ini, Al-Qur’an justru tampil sebagai teks
yang mendorong kesadaran kritis dan tanggung jawab moral. Dalam dialog dengan
psikologi modern, penelitian ini menemukan titik temu antara prinsip Qur’ani dan
kajian psikologi emosi yang menekankan pentingnya pengakuan terhadap emosi
negatif. Keduanya sepakat bahwa penekanan emosi dapat berdampak buruk bagi
kesehatan mental. Temuan ini memperlihatkan bahwa ajaran Al-Qur’an memiliki
relevansi yang kuat dalam diskursus kesehatan mental kontemporer.

Pembahasan hasil penelitian ini juga menegaskan bahwa sikap Al-Qur’an
terhadap toxic positivity bersifat evaluatif sekaligus konstruktif. Al-Qur’an tidak
menolak nilai harapan dan optimisme, tetapi menempatkannya dalam kerangka
keseimbangan emosional, etika, dan spiritualitas. Pendekatan ini menghadirkan
alternatif yang lebih manusiawi dibandingkan optimisme berlebihan yang
menafikan realitas penderitaan. Secara keseluruhan, bagian pembuka ini
mengantarkan pada analisis yang lebih rinci mengenai ayat-ayat tentang ujian,
sabar, dan keseimbangan emosi sebagai respons Qur’ani terhadap toxic positivity.
Pembahasan lanjutan akan menunjukkan bagaimana Al-Qur'an merumuskan
keseimbangan antara pengakuan terhadap penderitaan dan penguatan spiritual
sebagai pijakan etis dalam menghadapi tantangan kesehatan mental di era modern.
Dari penjelasan tersebut maka dapat di jelaskan dalam beberapa hal, diantaranya
adalah sebagai berikut:

Wacana Umum tentang Toxic Positivy, Hakikat Manusia dan Eemosinya dalam
Perspektif Islam

Wacana tentang foxic positivity muncul sebagai kritik terhadap budaya
modern yang menuntut individu untuk selalu berpikir positif dan menampilkan
kebahagiaan, tanpa memberi ruang bagi pengalaman emosional yang bersifat
negatif. Dalam psikologi kontemporer, istilah ini digunakan untuk
menggambarkan kondisi ketika optimisme yang berlebihan justru menekan realitas
batin seseorang dan mengabaikan kompleksitas emosi manusia (Goodman, 2021).
Fenomena ini semakin menguat seiring perkembangan media sosial yang
mendorong pencitraan diri secara terus-menerus. Dalam konteks kesehatan mental,
toxic positivity dipandang bermasalah karena bertentangan dengan prinsip dasar
regulasi emosi. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa emosi negatif memiliki
fungsi adaptif, seperti membantu refleksi diri, memperkuat relasi sosial, dan
mendorong penyelesaian masalah secara realistis. Penolakan terhadap emosi
negatif justru dapat memperburuk stres, kecemasan, dan depresi (Gross, 2015; Ford
& Gross, 2019).

Psikologi emosi modern menegaskan bahwa kesejahteraan mental tidak
dibangun dengan menghilangkan emosi negatif, melainkan dengan mengelolanya
secara sehat dan proporsional. Pendekatan ini menempatkan emosi sebagai sinyal
psikologis yang penting, bukan sebagai musuh yang harus disingkirkan. Oleh
karena itu, kritik terhadap toxic positivity berangkat dari kesadaran bahwa manusia
bukan makhluk yang hidup dalam kondisi emosional tunggal (Quoidbach et al.,
2015). Dalam perspektif Islam, pandangan tentang manusia (insan) sejak awal telah
menempatkan emosi sebagai bagian dari fitrah. Al-Qur'an menggambarkan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2146

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

manusia sebagai makhluk yang memiliki rasa takut, sedih, harap, dan cinta, yang
semuanya merupakan potensi psikologis yang diciptakan Allah. Dengan demikian,
Islam tidak memandang emosi negatif sebagai penyimpangan, melainkan sebagai
bagian dari dinamika kemanusiaan yang harus diarahkan (Rahman, 2017).

Hakikat manusia dalam Islam juga dipahami sebagai makhluk jasmani,
ruhani, dan emosional yang saling terintegrasi. Emosi berfungsi sebagai
penghubung antara akal dan hati (qalb), sehingga pengelolaannya menjadi aspek
penting dalam pembentukan kepribadian dan spiritualitas. Pendekatan ini
menunjukkan bahwa Islam memiliki kerangka antropologis yang selaras dengan
temuan psikologi modern tentang kompleksitas emosi (Rothman & Coyle, 2018). Al-
Qur'an secara eksplisit mengakui keberadaan emosi negatif dan tidak
memerintahkan penyangkalannya. Ayat-ayat tentang kesedihan, ketakutan, dan
kegelisahan manusia justru hadir untuk memberikan bimbingan moral dan
spiritual, bukan untuk menghapus emosi tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa
Islam menolak gagasan optimisme semu yang menekan realitas batin manusia
(Keshavarzi & Haque, 2019).

Konsep sabar dalam Islam sering disalahpahami sebagai sikap pasif atau
penindasan emosi. Padahal, sabar dalam Al-Qur'an bermakna keteguhan,
kesadaran, dan kemampuan mengelola emosi secara konstruktif dalam
menghadapi ujian hidup. Sabar bukanlah meniadakan kesedihan atau kemarahan,
melainkan mengarahkannya agar tidak melahirkan keputusasaan atau tindakan
destruktif (Ansari, 2016). Dalam praktik keagamaan kontemporer, pemahaman
sabar yang reduktif kerap bersinggungan dengan pola toxic positivity. Nasihat
keagamaan yang hanya menekankan “ikhlas” dan “bersyukur” tanpa empati
emosional berpotensi menutup ruang ekspresi batin dan bahkan melanggengkan
ketidakadilan sosial. Kritik terhadap praktik ini semakin menguat dalam kajian
Islam dan kesehatan mental (Haque et al., 2021).

Dialog antara wacana toxic positivity dan perspektif Islam menunjukkan
bahwa ajaran Islam justru menawarkan pendekatan emosional yang lebih
seimbang. Islam tidak menolak harapan dan optimisme, tetapi menempatkannya
dalam bingkai realistis yang mengakui penderitaan sebagai bagian dari kehidupan.
Pendekatan ini selaras dengan konsep emotional flexibility dalam psikologi modern
(Kashdan & Rottenberg, 2015). Dengan demikian, wacana toxic positivity menjadi
pintu masuk penting untuk menegaskan kembali pandangan Islam tentang hakikat
manusia dan emosinya. Islam memandang manusia sebagai makhluk yang utuh,
dengan spektrum emosi yang luas dan bermakna secara spiritual. Perspektif ini
menawarkan alternatif etis dan teologis yang lebih manusiawi dibandingkan
budaya positif semu, serta relevan untuk menjawab tantangan kesehatan mental
umat manusia di era kontemporer (Goodman, 2021; Haque et al., 2021).

Sabar, Ujian dan Keseimbangan Emosi dalam Al-Qur’an

Konsep sabar, ujian, dan keseimbangan emosi merupakan tema sentral
dalam Al-Qur’an yang berkaitan erat dengan hakikat kehidupan manusia. Al-
Qur’an memandang kehidupan sebagai rangkaian ujian yang tidak terpisahkan dari
eksistensi manusia, baik dalam bentuk kesulitan maupun kenikmatan. Dalam
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2147

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

konteks ini, sabar tidak hanya dipahami sebagai sikap menahan diri, tetapi sebagai
mekanisme spiritual dan emosional dalam menghadapi realitas hidup secara sadar
dan bermakna (Quraish Shihab, 2018). Ujian (ibtila’) dalam Al-Qur’an digambarkan
sebagai sarana pendidikan ilahiah untuk menguji kualitas iman dan kematangan
kepribadian manusia. Ujian tidak selalu bermakna penderitaan, melainkan
mencakup seluruh pengalaman hidup yang menuntut respons moral dan
emosional yang tepat. Perspektif ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak
menafikan emosi manusia dalam menghadapi ujian, tetapi justru mengarahkan
bagaimana emosi tersebut dikelola agar menghasilkan pertumbuhan spiritual
(Nasruddin Umar, 2019).

Sabar dalam Al-Qur’an memiliki dimensi aktif dan dinamis. Ia tidak identik
dengan kepasrahan pasif atau pembungkaman emosi, melainkan keteguhan batin
dalam menghadapi tekanan dengan kesadaran penuh kepada Allah. Penafsiran ini
menegaskan bahwa sabar berkaitan erat dengan pengendalian emosi, bukan
penghapusannya, sehingga tetap memberi ruang bagi ekspresi kesedihan,
ketakutan, maupun keluh kesah selama tidak melahirkan keputusasaan (Mustaqim,
2017). Al-Qur’an juga menampilkan kisah para nabi sebagai teladan konkret
pengelolaan emosi yang seimbang. Ekspresi emosi Nabi Ya'qub, Nabi Musa, dan
Nabi Ayyub menunjukkan bahwa emosi negatif merupakan bagian dari fitrah
manusia yang tidak bertentangan dengan keimanan. Para mufassir Indonesia
menegaskan bahwa kisah-kisah ini mengajarkan pentingnya kejujuran emosional
dalam relasi manusia dengan Tuhan (Shihab, 2019).

Keseimbangan emosi dalam Al-Qur’an tercermin dari prinsip moderasi
(wasatiyyah) yang menolak sikap berlebihan, baik dalam mengekspresikan emosi
maupun dalam menekannya. Al-Qur’an tidak membenarkan larut dalam
kesedihan, tetapi juga tidak mendorong penyangkalan terhadap penderitaan.
Prinsip ini menunjukkan bahwa kesehatan emosional dalam Islam dibangun
melalui keseimbangan antara kesadaran emosi dan kendali diri (Abdul Mustaqim,
2020). Dalam kajian psikologi Islam di Indonesia, sabar dipandang sebagai strategi
regulasi emosi berbasis spiritualitas. Penelitian menunjukkan bahwa individu yang
memahami sabar secara aktif cenderung memiliki daya tahan mental yang lebih
baik dalam menghadapi stres dan krisis kehidupan. Hal ini menegaskan relevansi
ajaran Qur’ani dalam konteks kesehatan mental kontemporer (Fuad Nashori, 2016).

Namun, dalam praktik keagamaan masyarakat, konsep sabar sering
mengalami penyempitan makna. Nasihat keagamaan yang menekankan sabar
tanpa empati emosional berpotensi berubah menjadi tekanan psikologis, terutama
bagi kelompok rentan. Beberapa akademisi Indonesia mengkritik kecenderungan
ini karena berpotensi melahirkan sikap pasif dan pembenaran terhadap
ketidakadilan sosial (Siti Musdah Mulia, 2015). Al-Qur’an menegaskan bahwa
kesabaran harus berjalan seiring dengan ikhtiar dan keadilan. Ujian tidak
dimaksudkan untuk menormalisasi penderitaan yang bersumber dari kezaliman
manusia, melainkan untuk mendorong transformasi diri dan perbaikan sosial.
Perspektif ini menempatkan sabar sebagai kekuatan moral yang membebaskan,
bukan alat pembungkaman emosi atau legitimasi ketidakadilan (Umar, 2020).

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2148

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Dalam konteks keseimbangan emosi, Al-Qur'an mengarahkan manusia
untuk menyalurkan emosi kepada Allah melalui doa, munajat, dan pengaduan
spiritual. Praktik ini berfungsi sebagai mekanisme penyembuhan batin yang
memungkinkan individu tetap jujur terhadap emosinya tanpa kehilangan harapan.
Pendekatan ini sejalan dengan temuan psikologi modern tentang pentingnya
ekspresi emosi yang sehat (Nashori & Rachman, 2018). Dengan demikian, konsep
sabar, ujian, dan keseimbangan emosi dalam Al-Qur’an membentuk satu kesatuan
etis dan spiritual yang utuh. Al-Qur’an tidak menolak emosi negatif, tetapi
mengarahkannya agar menjadi sarana pendewasaan iman dan kematangan
psikologis. Perspektif ini menawarkan alternatif Qur’ani yang lebih manusiawi dan
relevan dalam menghadapi tantangan kesehatan mental masyarakat Muslim
Indonesia di era kontemporer (Mustaqim, 2020; Shihab, 2019).

Analisis Kritis: Respon Al-Qur’an terhadap Toxic Positivity

Respons Al-Qur’an terhadap fenomena foxic positivity dapat dipahami
melalui cara Al-Qur’an memandang realitas penderitaan, emosi, dan dinamika
hidup manusia. Al-Qur'an tidak menampilkan kehidupan sebagai ruang
kebahagiaan tanpa luka, melainkan sebagai medan ujian yang sarat dengan
tantangan emosional dan spiritual. Perspektif ini secara implisit mengkritik
kecenderungan foxic positivity yang menolak atau menutupi realitas penderitaan
demi mempertahankan citra optimisme semu (Ismail Fahmi Arrauf, 2018). Al-
Qur’an secara konsisten mengakui keberadaan emosi negatif seperti takut, sedih,
dan cemas sebagai bagian dari fitrah manusia. Pengakuan ini tampak dalam
berbagai ayat yang tidak melarang ekspresi emosi, tetapi justru memberi arahan
agar emosi tersebut tidak berujung pada keputusasaan. Pendekatan ini
menunjukkan bahwa Al-Qur’an menolak logika penyangkalan emosi yang menjadi
ciri utama toxic positivity (Ahmad Rofiqg, 2019).

Dalam kerangka ujian (ibtila’), Al-Qur’an memandang penderitaan bukan
sebagai anomali yang harus disembunyikan, tetapi sebagai mekanisme ilahiah
untuk pembentukan kesadaran moral dan kematangan spiritual. Ujian menuntut
respons emosional yang jujur dan bertanggung jawab, bukan kepura-puraan
bahagia. Hal ini menjadi kritik mendasar terhadap budaya positif berlebihan yang
meminggirkan makna ujian dalam kehidupan manusia (Muhammad Chirzin, 2017).
Konsep sabar dalam Al-Qur’an juga berfungsi sebagai koreksi terhadap toxic
positivity. Sabar bukanlah perintah untuk selalu tersenyum atau menekan rasa sakit,
melainkan keteguhan dalam menghadapi realitas pahit dengan kesadaran dan
keadilan. Penafsiran sabar yang aktif ini menolak pemaknaan pasif yang kerap
selaras dengan praktik toxic positivity dalam kehidupan sosial dan keagamaan (Zuly
Qodir, 2020). Al-Qur’an juga memberikan ruang bagi keluhan dan pengaduan
emosional manusia kepada Allah, sebagaimana tercermin dalam doa-doa para nabi.
Praktik pengaduan spiritual ini menunjukkan bahwa Islam tidak mengajarkan
represi emosi, tetapi menyalurkannya secara transformatif. Pendekatan ini
berseberangan dengan foxic positivity yang menilai keluhan sebagai kelemahan
personal (M. Amin Abdullah, 2016).

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2149

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Dalam konteks sosial, Al-Qur’an menolak normalisasi penderitaan yang
bersumber dari ketidakadilan manusia. Ayat-ayat tentang amar ma‘ruf dan nahi
munkar menegaskan bahwa sabar tidak boleh digunakan untuk membenarkan
kezaliman. Perspektif ini menjadi kritik Qur’ani terhadap toxic positivity yang sering
kali melanggengkan ketimpangan sosial dengan dalih kesabaran dan kepasrahan
(Syafiq Hasyim, 2018). Analisis kritis ini juga menunjukkan bahwa Al-Qur’an
mendorong keseimbangan antara harapan dan realitas. Harapan (raja’) selalu
diiringi dengan kesadaran akan kesulitan dan tanggung jawab moral. Dengan
demikian, optimisme dalam Islam bersifat realistis dan etis, bukan optimisme
represif sebagaimana dalam toxic positivity (Sahiron Syamsuddin, 2017).
Pendekatan Qur’ani terhadap emosi juga tercermin dalam prinsip keadilan
terhadap diri sendiri (‘adl al-nafs). Menolak emosi negatif secara total justru
merupakan bentuk ketidakadilan terhadap kemanusiaan seseorang. Al-Qur’an
menekankan pentingnya mengenali kondisi batin sebelum melakukan transformasi
spiritual, sebuah prinsip yang sejalan dengan kritik terhadap toxic positivity (Munir
Mulkhan, 2019).

Dalam dialog dengan psikologi kontemporer, respons Al-Qur’an terhadap
toxic positivity dapat dipahami sebagai pendekatan preventif terhadap krisis
kesehatan mental. Dengan mengakui penderitaan dan emosi negatif, Al-Qur’an
membangun fondasi kesehatan psikologis yang berbasis kejujuran emosional dan
ketahanan spiritual. Pendekatan ini relevan dalam konteks masyarakat Muslim
modern yang menghadapi tekanan sosial dan digital (Abdul Rohman, 2021).
Dengan demikian, analisis kritis ini menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak hanya
relevan dalam mengkritik toxic positivity, tetapi juga menawarkan alternatif etis dan
spiritual yang lebih manusiawi. Al-Qur’an menolak penyangkalan emosi,
menegaskan makna ujian dan sabar yang aktif, serta mendorong keseimbangan
emosi yang membebaskan. Perspektif Qur’ani ini penting untuk dikembangkan
sebagai kontribusi Islam dalam diskursus kesehatan mental dan kemanusiaan
kontemporer (Amin Abdullah, 2016; Syamsuddin, 2017).

SIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian dan analisis yang telah dilakukan, penelitian ini
menyimpulkan bahwa fenomena toxic positivity merupakan persoalan serius dalam
kehidupan psikologis dan sosial masyarakat kontemporer, termasuk dalam praktik
keberagamaan umat Islam. Toxic positivity tidak sekadar mendorong sikap optimis,
tetapi cenderung menafikan emosi negatif yang sejatinya merupakan bagian dari
fitrah manusia. Penolakan terhadap emosi seperti sedih, marah, dan takut justru
berpotensi menimbulkan tekanan psikologis yang lebih besar serta melanggengkan
ketidakadilan sosial, terutama ketika dikaitkan dengan pemaknaan keagamaan
yang keliru. Penelitian ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an memiliki pandangan
yang jauh lebih seimbang terhadap emosi manusia. Al-Qur'an mengakui
keberadaan emosi negatif sebagai bagian dari dinamika ujian hidup, sekaligus
memberikan arahan etis dan spiritual agar emosi tersebut tidak berujung pada
keputusasaan. Konsep sabar, ujian, dan keseimbangan emosi dalam Al-Qur’an
tidak dimaksudkan untuk menekan atau membungkam ekspresi perasaan,

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2150

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

melainkan untuk mengelolanya secara sadar, bertanggung jawab, dan
transformatif. Melalui analisis tafsir tematik, ditemukan bahwa Al-Qur’an secara
implisit mengkritik praktik foxic positivity, baik dalam ranah psikologis maupun
keagamaan. Al-Qur’an tidak mengajarkan optimisme semu yang menutup realitas
penderitaan, tetapi menekankan optimisme realistis yang berpijak pada kejujuran
emosional, keadilan, dan penguatan spiritual. Dengan demikian, pemaknaan sabar
yang aktif dan kontekstual menjadi kunci untuk menghindari penyalahgunaan
ajaran agama yang justru memperkuat praktik toxic positivity. Penelitian ini juga
menegaskan pentingnya dialog antara tafsir Al-Qur’an dan psikologi modern,
khususnya dalam isu kesehatan mental. Integrasi kedua disiplin ini memungkinkan
lahirnya pendekatan yang lebih holistik dan manusiawi dalam memahami serta
mengelola emosi. Oleh karena itu, studi ini diharapkan dapat menjadi kontribusi
akademik dalam pengembangan kajian tafsir yang responsif terhadap problematika
kontemporer, sekaligus mendorong praktik keberagamaan yang lebih sehat, kritis,
dan membebaskan.

UCAPAN TERIMAKASIH

Penulis menyampaikan terima kasih kepada Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial &
Hukum atas kesempatan dan kepercayaannya dalam mempublikasikan artikel ini.
Ucapan terima kasih juga ditujukan kepada diri sendiri atas komitmen dan dedikasi
dalam menyelesaikan penelitian ini.

DAFTAR RUJUKAN

Abou-Bakr, O. (2011). Tafsir and gender: Modernist and postmodernist approaches.
Al-"Arabiyya, 44, 145-167.

Bonanno, G. A. (2009). The other side of sadness: What the new science of bereavement tells
us about life after loss. Basic Books.

Fredrickson, B. L. (2009). Positivity. Crown Publishing Group.

Gable, S. L., & Haidt, J. (2005). What (and why) is positive psychology? Review of
General Psychology, 9(2), 103-110. https:/ /doi.org/10.1037/1089-2680.9.2.103.

Goodman, W. L. (2022). Toxic positivity: Keeping it real in a world obsessed with being
happy. TarcherPerigee.

Gordon, C. (2021). Toxic positivity: Keeping it real in a world obsessed with being happy.
HarperOne.

Gross, J. J. (Ed.). (2014). Handbook of emotion regulation (2nd ed.). Guilford Press.

Gross, J. J., & John, O. P. (2003). Individual differences in two emotion regulation
processes: Implications for affect, relationships, and well-being. Journal of
Personality and Social Psychology, 85(2), 348-362.
https:/ /doi.org/10.1037/0022-3514.85.2.348

Held, B. S. (2004). The negative side of positive psychology. Journal of Humanistic
Psychology, 44(1), 9-46. https:/ /doi.org/10.1177/0022167803259645.

Ibn Kathir, I. ibn “U. (1999). Tafsir al-Qur’'an al-"Azim (Vol. 4). Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah.

Mahmood, S. (2012). Politics of piety: The Islamic revival and the feminist subject.
Princeton University Press.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2151

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1037/1089-2680.9.2.103
https://doi.org/10.1037/0022-3514.85.2.348
https://doi.org/10.1177/0022167803259645

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Mauss, 1. B., Hankin, B. L., Kappes, A., & Tamir, M. (2018). The costs of believing
emotions are contagious: Consequences of holding implicit theories of
emotion in daily life. Journal of Experimental Psychology: General, 147(8), 1170~
1186. https:/ /doi.org/10.1037 / xge0000452.

Mubhtadin, R. (2022). Toxic positivity: Mengenal sisi gelap dari pikiran positif. Gramedia
Pustaka Utama.

Mulia, S. M. (2005). Islam dan kekerasan dalam rumah tangga. Kompas Media
Nusantara.

Al-Qurtubi, A. “A. M. ibn A. ibn A. B. (2006). Al-Jami’ li ahkam al-Qur’an (Vol. 9). Dar
al-Kutub al-Ilmiyyah.

Seligman, M. E. P. (1998). Positive psychology: Fundamental assumptions. Oxford
University Press.

Seligman, M. E. P. (2002). Authentic happiness: Using the new positive psychology to
realize your potential for lasting fulfillment. Free Press.

Seligman, M. E. P, & Csikszentmihalyi, M. (2000). Positive psychology: An
introduction. American Psychologist, 55(1), 5-14.
https:/ /doi.org/10.1037/0003-066X.55.1.5

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 2152

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1037/xge0000452
https://doi.org/10.1037/0003-066X.55.1.5

