
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2140 
 

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra 

 
 

Respons Al-Qur’an Terhadap Fenomena Toxic Positivity: Analisis 
Kritis Ayat-Ayat Ujian, Sabar dan Keseimbangan Emosi 
 
Afifah Nada Ulhaq1, Jun Firmansyah2, Aldomi Putra3  
Universitas PTIQ Jakarta, Jakarta, Indonesia1-3 
Email Korespondensi: afifahnadaul@gmail.com, junfirmansyah@ptiq.ac.id, 
aldo_862000@yahoo.com                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               

 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 06 Januari 2026 

 

ABSTRACT  
The phenomenon of toxic positivity has increasingly emerged in modern society as an 
excessive emphasis on positive thinking that neglects the reality of human suffering, negative 
emotions, and psychological processes. In the Islamic perspective, this tendency may 
contradict Qur’anic values that recognize trials, patience, and emotional balance as integral 
aspects of human life. This study aims to examine the Qur’anic response to the phenomenon 
of toxic positivity through a critical analysis of verses related to trials (ibtilā’), patience 
(ṣabr), and emotional balance. The research employs a qualitative method with a library 
research approach, utilizing thematic interpretation (tafsīr maudhu‘ī) of relevant Qur’anic 
verses, supported by classical and contemporary exegetical sources. The findings indicate 
that the Qur’an explicitly acknowledges suffering, sadness, and anxiety as part of divine law 
(sunnatullāh) and does not require humans to deny or suppress negative emotions. The 
concept of patience in the Qur’an is not understood as emotional denial, but rather as an 
active attitude in confronting life’s trials with awareness, spiritual resilience, and emotional 
equilibrium. The discussion highlights that Qur’anic teachings offer a realistic and 
humanistic paradigm of mental well-being, which contrasts with the repressive tendencies of 
toxic positivity. In conclusion, the Qur’an provides a balanced ethical and spiritual 
framework for engaging with life’s realities by recognizing human emotions as essential 
elements in the development of faith and spiritual maturity. 
Keywords: Qur’an, toxic positivity, trials, patience, emotional balance, Islamic mental 
health.   
 
ABSTRAK 
Fenomena toxic positivity berkembang dalam masyarakat modern sebagai kecenderungan 
menuntut sikap berpikir positif secara berlebihan hingga mengabaikan realitas penderitaan, 
emosi negatif, dan proses psikologis manusiawi. Dalam konteks keislaman, sikap ini 
berpotensi bertentangan dengan nilai-nilai Al-Qur’an yang memandang ujian, kesabaran, 
dan keseimbangan emosi sebagai bagian integral dari kehidupan manusia. Penelitian ini 
bertujuan untuk menganalisis respons Al-Qur’an terhadap fenomena toxic positivity 
melalui kajian kritis terhadap ayat-ayat yang berbicara tentang ujian (ibtilā’), sabar (ṣabr), 
dan pengelolaan emosi secara proporsional. Metode penelitian yang digunakan adalah 
metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research), menggunakan 
analisis tematik (tafsīr maudhu‘ī) terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang relevan, serta 
didukung oleh literatur tafsir klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3464          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:afifahnadaul@gmail.com
mailto:junfirmansyah@ptiq.ac.id
mailto:aldo_862000@yahoo.com
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3464


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2141 
 

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra 

Al-Qur’an secara tegas mengakui keberadaan penderitaan, kesedihan, dan kegelisahan 
sebagai bagian dari sunnatullah, serta tidak menuntut manusia untuk menutupi atau 
menafikan emosi negatif. Konsep sabar dalam Al-Qur’an tidak dimaknai sebagai 
penyangkalan emosi, melainkan sebagai sikap aktif dalam menghadapi ujian dengan 
kesadaran, keteguhan iman, dan keseimbangan emosional. Pembahasan ini menegaskan 
bahwa ajaran Al-Qur’an menawarkan paradigma kesehatan mental yang realistis dan 
humanis, berbeda dari toxic positivity yang cenderung menekan ekspresi emosi. 
Kesimpulannya, Al-Qur’an memberikan kerangka etis dan spiritual yang seimbang dalam 
menyikapi realitas hidup, dengan menempatkan emosi manusia sebagai bagian dari proses 
pembentukan keimanan dan kedewasaan spiritual. 
Kata kunci: Al-Qur’an, toxic positivity, ujian, sabar, keseimbangan emosi, kesehatan 
mental Islam. 

 
PENDAHULUAN  

Fenomena toxic positivity belakangan ini menjadi perhatian serius dalam 
kajian psikologi modern karena menggambarkan kecenderungan individu untuk 
terus mempertahankan pola pikir dan sikap positif, bahkan pada situasi yang secara 
emosional menuntut pengakuan terhadap perasaan negatif seperti sedih, marah, 
dan kecewa. Dalam perspektif psikologi positif, sikap optimis memang dipandang 
sebagai faktor penting dalam mendukung kesejahteraan mental individu (Gable & 
Haidt, 2005). Namun, ketika dorongan untuk selalu berpikir positif dilakukan 
secara berlebihan, hal tersebut justru dapat berkembang menjadi bentuk 
penyangkalan terhadap pengalaman emosional yang autentik dan realistis 
(Seligman & Csikszentmihalyi, 2000). Fenomena ini semakin nyata dalam ruang 
digital, khususnya media sosial, di mana ekspresi kesedihan kerap direspons 
dengan ajakan normatif seperti “tetap bahagia” atau “jangan bersedih,” seolah-olah 
emosi negatif merupakan sesuatu yang keliru atau harus segera dihindari, padahal 
sikap demikian berpotensi menimbulkan dampak psikologis yang tidak sehat 
(Held, 2004). 

Dalam kerangka ini, toxic positivity tidak dapat dipahami semata-mata 
sebagai persoalan psikologis, melainkan juga berkaitan dengan dimensi moral dan 
spiritual manusia dalam memaknai konsep kesabaran, ujian hidup, serta 
keseimbangan emosi dalam keseharian. Istilah toxic positivity sendiri banyak 
diperkenalkan melalui kajian psikologi populer, terutama seiring berkembangnya 
media sosial, untuk menggambarkan kecenderungan menekankan sikap positif 
secara berlebihan hingga menafikan emosi negatif yang sejatinya merupakan 
bagian alami dari pengalaman manusia. Kondisi tersebut menyebabkan emosi 
negatif yang seharusnya diakui dan dikelola secara sehat justru terpendam dan 
berpotensi menimbulkan tekanan psikologis yang lebih serius di kemudian hari 
(Gordon, 2021). Representasi kebahagiaan, pencapaian, dan motivasi instan yang 
masif di media sosial kemudian membentuk standar semu melalui budaya “good 
vibes only” yang dipopulerkan oleh figur publik dan influencer, sehingga mendorong 
individu untuk selalu menampilkan citra kuat dan optimis meskipun tengah 
mengalami luka emosional (Mauss et al., 2018). Menariknya, pola serupa tidak 
hanya hadir dalam ruang sekuler, tetapi juga merembes ke dalam praktik 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2142 
 

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra 

keagamaan, termasuk dalam tradisi Islam yang menjunjung tinggi nilai sabar, 
ikhlas, dan tawakal. Dalam praktik tertentu, ajaran tersebut terkadang ditafsirkan 
secara reduktif sehingga berubah menjadi tekanan psikologis yang menutup ruang 
ekspresi emosi manusia, seperti dalam kasus kekerasan dalam rumah tangga yang 
sering kali ditanggapi dengan nasihat agar korban terutama perempuan tetap 
bersabar dan menerima kondisi tersebut sebagai takdir ilahi, sehingga 
memperlihatkan adanya ruang dialog kritis antara psikologi modern dan tafsir 
keagamaan yang perlu dikaji secara lebih mendalam (Mahmood, 2012). 
  Pada titik ini terlihat adanya ruang dialog penting antara psikologi modern 
dan tafsir keagamaan dalam memahami fenomena toxic positivity. Psikologi modern 
menegaskan bahwa emosi negatif memiliki fungsi adaptif yang esensial, seperti 
membantu refleksi diri, kewaspadaan terhadap ancaman, dan perjuangan atas hak 
personal, sehingga penekanan emosi atas nama sikap positif justru berisiko memicu 
stres berkepanjangan dan gangguan kesehatan mental (Gross, 2014). Persoalan ini 
menjadi relevan dalam konteks keislaman, sebab Al-Qur’an tidak meniadakan 
kompleksitas emosi manusia, sebagaimana tergambar dalam kisah para nabi yang 
mengekspresikan kesedihan, ketakutan, dan keluh kesah sebagai bagian dari fitrah 
dan dinamika spiritual, bukan sebagai tanda lemahnya iman (Ibn Katshir, 1999). Di 
sisi lain, psikologi positif juga mengakui bahwa optimisme dan emosi positif 
memiliki peran konstruktif dalam membangun kebahagiaan dan ketahanan hidup, 
sehingga toxic positivity tidak dapat dipahami secara hitam-putih, melainkan perlu 
ditempatkan dalam kerangka keseimbangan emosi yang proporsional (Seligman, 
2002). 
  Bagi sebagian individu, ungkapan seperti “tetap semangat” atau “coba lihat 
sisi positifnya” kerap dipersepsikan sebagai bentuk dukungan yang membantu 
mereka bertahan menghadapi situasi sulit. Namun demikian, berbagai kajian 
menunjukkan bahwa optimisme yang dipaksakan justru dapat berdampak negatif 
bagi kesehatan mental, karena mendorong individu untuk menyingkirkan dan 
menolak pengalaman emosional yang sebenarnya sedang dialami. Kondisi inilah 
yang oleh Goodman disebut sebagai toxic positivity, yakni situasi ketika tuntutan 
untuk selalu tampak positif berubah menjadi tekanan psikologis yang merugikan 
(Goodman, 2022). Celah penelitian yang hendak diisi dalam kajian ini adalah 
perlunya analisis tafsir tematik yang bersifat kritis agar ajaran Al-Qur’an tentang 
sabar, ujian, dan keseimbangan emosi tidak direduksi menjadi praktik toxic 
positivity. Fenomena toxic positivity sendiri berkembang sebagai isu penting dalam 
psikologi kontemporer, berakar dari paradigma psikologi positif yang sejak akhir 
1990-an menekankan optimisme, rasa syukur, dan kebahagiaan sebagai elemen 
utama kesehatan mental dan ketahanan individu (Seligman, 1998). 
  Penekanan emosi atas nama sikap positif justru berpotensi menumpuk luka 
batin, terutama ketika konsep “sabar” disalahgunakan dalam masyarakat religius 
sebagai alat membungkam keluhan, padahal Al-Qur’an memaknai sabar sebagai 
pengelolaan emosi yang sadar dan terarah kepada Allah. Fenomena ini 
memunculkan perdebatan antara pandangan yang mengagungkan optimisme 
tanpa syarat dan pandangan kritis yang menilai sikap tersebut mengabaikan 
realitas emosional. Al-Qur’an sendiri menawarkan jalan tengah dengan mengakui 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2143 
 

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra 

emosi negatif tanpa membiarkan manusia larut di dalamnya, sehingga dapat dibaca 
sebagai kritik terhadap toxic positivity sekaligus koreksi atas pemahaman sabar yang 
keliru. Minimnya kajian yang mengintegrasikan psikologi modern dan tafsir Al-
Qur’an berisiko melahirkan kesenjangan pemahaman kesehatan mental dalam 
Islam serta melanggengkan praktik ketidakadilan sosial atas nama kesabaran 
(Mahmood, 2012). 
  Paradigma psikologi positif kemudian banyak diadopsi dalam berbagai 
penelitian dan praktik konseling sebagai pendekatan untuk membantu individu 
keluar dari kondisi stres dan depresi, dengan menekankan peran emosi positif 
dalam memperluas cara berpikir serta memperkuat sumber daya psikologis 
individu dalam menghadapi persoalan hidup (Fredrickson, 2009). Namun, seiring 
perkembangannya, pendekatan ini juga menuai kritik tajam terkait dampak negatif 
dari optimisme yang dipaksakan, yang dikenal sebagai toxic positivity, yaitu kondisi 
ketika sikap selalu positif dilembagakan sebagai norma sosial hingga 
menyingkirkan emosi negatif yang sejatinya memiliki fungsi adaptif (Goodman, 
2021). Kritik serupa disampaikan oleh Bonanno yang menegaskan bahwa emosi 
seperti duka, marah, dan takut justru berperan penting dalam proses pemulihan 
dari trauma, sehingga tidak semestinya ditekan (Bonanno, 2009). Jika ditinjau dari 
khazanah tafsir klasik, Al-Qur’an sesungguhnya menghadirkan pandangan yang 
lebih seimbang terhadap emosi manusia, sebagaimana penjelasan Al-Qurthubi 
bahwa tangisan Nabi Ya‘qub atas kehilangan putranya merupakan ekspresi 
kemanusiaan yang tetap berada dalam koridor sabar, bukan tanda lemahnya iman 
(Al-Qurthubi, 1967). Pandangan ini sejalan dengan tafsir Ibn Kathir yang 
memahami rasa takut Nabi Musa ketika menghadapi Fir‘aun sebagai fitrah 
manusiawi yang tidak mengurangi kedudukan spiritual seorang nabi di hadapan 
Allah (Ibn Kathir, 1980). 
  Dalam praktik keagamaan masa kini, makna sabar kerap direduksi menjadi 
sikap pasif menerima keadaan, tanpa memberi ruang yang memadai bagi ekspresi 
kesedihan atau kemarahan. Sejumlah dai atau tokoh agama menekankan kewajiban 
untuk selalu sabar dan pasrah terhadap takdir, sehingga dalam konteks tertentu 
melahirkan pola yang menyerupai toxic positivity. Hal ini tampak, misalnya, dalam 
kasus kekerasan dalam rumah tangga, ketika korban terutama perempuan lebih 
sering diarahkan untuk “bersabar” dan “ikhlas menerima ujian” daripada didorong 
untuk mencari keadilan atau menghentikan kekerasan yang dialami (Mulia, 2005). 
Dalam psikologi modern terdapat perdebatan mengenai posisi emosi negatif, di 
mana sebagian pandangan menekankan emosi positif sebagai kunci kesehatan 
mental, sementara riset mutakhir justru menunjukkan bahwa penolakan emosi 
negatif dapat berdampak buruk bagi kesejahteraan psikologis (Gross & John, 2003). 
Perdebatan ini relevan dengan khazanah tafsir klasik, sebab para mufassir tidak 
pernah meniadakan emosi manusiawi; Ibn Kathîr, misalnya, menegaskan bahwa 
tangisan Nabi Ya‘qub merupakan ekspresi kasih sayang yang wajar dan tidak 
menunjukkan kelemahan iman (Ibn Kathîr, t.t.).  
  Dalam praktik keagamaan kontemporer, perbedaan pandangan juga muncul 
antara pemaknaan sabar yang mutlak dan tuntutan reinterpretasi agar ajaran 
tersebut tetap peka terhadap realitas sosial, sehingga tafsir tematik dipandang 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2144 
 

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra 

sebagai pendekatan moderat yang setia pada teks sekaligus kontekstual (Abou-
Bakr, 2011). Masuknya toxic positivity ke dalam ruang keberagamaan berisiko 
melahirkan pemahaman agama yang keliru, karena emosi negatif sering dicap 
sebagai tanda lemahnya iman, padahal penekanan emosi justru dapat 
memperparah kondisi mental (Gordon, 2021). Meski demikian, kajian yang 
mengaitkan fenomena ini secara langsung dengan tafsir Al-Qur’an masih terbatas, 
sementara penelitian populer lebih banyak membahasnya dari sisi psikologi 
kontemporer (Muhtadin, 2022). Urgensi penelitian ini tampak dari dampak sosial 
pemahaman keagamaan yang keliru terhadap konsep sabar, ujian, dan syukur, 
yang kerap digunakan untuk membenarkan praktik represif, terutama dalam relasi 
keluarga dan gender, melalui narasi “kesabaran tanpa kritik” (Mahmood, 2012). 
Karena itu, kajian ini penting untuk mendorong pengelolaan emosi yang sehat 
dalam kerangka nilai Qur’ani tanpa terjerumus pada praktik yang merugikan 
kemanusiaan (Abou-Bakr, 2011). Al-Qur’an sendiri mengakui spektrum emosi 
manusia, sebagaimana tergambar dalam kisah para nabi yang mengekspresikan 
kesedihan, ketakutan, dan penderitaan sebagai bagian dari fitrah yang diarahkan 
secara konstruktif, bukan sebagai tanda lemahnya iman, sebagaimana ditegaskan 
oleh para mufassir klasik seperti al-Qurthubî (Al-Qurthubî, 2006). 
  Dengan demikian, kajian ini memiliki relevansi bukan semata karena isu 
toxic positivity sedang mengemuka dalam diskursus psikologi dan media sosial, 
melainkan juga karena Al-Qur’an menegaskan bahwa emosi negatif merupakan 
bagian integral dari fitrah manusia. Oleh karena itu, mengaitkan tafsir ayat-ayat 
tentang sabar, ujian, dan keseimbangan emosi dengan fenomena toxic positivity 
menjadi langkah strategis untuk menghadirkan perspektif Qur’ani yang lebih 
proporsional, reflektif, dan memerdekakan. 

 
METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
kepustakaan (library research), karena objek kajiannya berupa teks-teks normatif Al-
Qur’an serta literatur tafsir dan psikologi yang relevan. Pendekatan kualitatif dipilih 
untuk memahami secara mendalam makna, konteks, dan implikasi ayat-ayat Al-
Qur’an dalam merespons fenomena toxic positivity sebagai gejala psikologis dan 
sosial kontemporer (Creswell, 2014). Metode penafsiran yang digunakan adalah 
tafsir tematik (tafsīr mawdhū‘ī), yaitu menghimpun dan menganalisis ayat-ayat Al-
Qur’an yang berkaitan dengan tema ujian (ibtilā’), sabar (ṣabr), serta keseimbangan 
emosi manusia, kemudian mengkaji keterkaitannya secara komprehensif. 
Pendekatan ini dipandang efektif untuk menyingkap pandangan Al-Qur’an secara 
utuh terhadap suatu fenomena tertentu, sekaligus memungkinkan dialog dengan 
realitas sosial dan keilmuan modern (Al-Farmawī, 1997). 

Sumber data primer dalam penelitian ini meliputi Al-Qur’an dan kitab-kitab 
tafsir klasik serta kontemporer, seperti Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Ibn Kathīr dan 
Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān karya al-Qurṭubī. Adapun sumber data sekunder berupa 
literatur psikologi modern, khususnya psikologi emosi dan psikologi positif, yang 
membahas konsep toxic positivity, regulasi emosi, serta kesehatan mental, baik 
dalam bentuk buku maupun artikel jurnal ilmiah (Gross, 2014; Goodman, 2021). 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2145 
 

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu dengan 
menelaah, mengklasifikasi, dan mencatat data yang relevan dari sumber-sumber 
tertulis tersebut. Selanjutnya, data dianalisis menggunakan analisis deskriptif-
analitis dan kritis, dengan cara menguraikan makna ayat-ayat Al-Qur’an 
berdasarkan penafsiran para mufassir, kemudian mendialogkannya dengan 
temuan-temuan psikologi modern terkait toxic positivity. Pendekatan interdisipliner 
digunakan untuk menjembatani kajian tafsir Al-Qur’an dan psikologi, sehingga 
penelitian ini tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga kontekstual dan 
aplikatif dalam menjawab problem kesehatan mental umat Islam masa kini. Melalui 
metode ini, diharapkan dapat dirumuskan perspektif Qur’ani yang seimbang dalam 
memahami emosi manusia, tanpa menafikan realitas penderitaan maupun terjebak 
pada sikap optimisme yang menekan pengalaman emosional (Abou-Bakr, 2011). 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
  Hasil penelitian mengindikasikan bahwa kemunculan toxic positivity 
berkaitan erat dengan cara manusia kontemporer memandang emosi, penderitaan, 
dan kebahagiaan. Dalam kerangka ini, Al-Qur’an hadir sebagai sumber normatif 
yang tidak menolak keberadaan emosi negatif, melainkan mengakuinya sebagai 
bagian tak terpisahkan dari pengalaman hidup manusia. Temuan awal ini 
menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak mengajarkan optimisme yang bersifat semu 
dan menekan realitas batin, tetapi menawarkan pendekatan spiritual yang realistis 
dan proporsional. Kajian terhadap ayat-ayat tentang ujian (ibtilā’) menunjukkan 
bahwa Al-Qur’an memandang penderitaan sebagai bagian dari hukum kehidupan 
yang mengandung nilai pendidikan dan pembentukan spiritual. Ujian dipahami 
sebagai sarana penguatan karakter dan pematangan iman, bukan sekadar bentuk 
hukuman. Perspektif ini berbeda dengan kecenderungan toxic positivity yang 
mengabaikan penderitaan demi mempertahankan narasi kebahagiaan yang 
artifisial. 
  Dalam pembahasan mengenai sabar (ṣabr), penelitian ini menemukan bahwa 
Al-Qur’an menempatkan sabar sebagai sikap aktif dan reflektif yang melibatkan 
kesadaran emosional, bukan sebagai sikap pasif yang menuntut pengingkaran 
perasaan. Al-Qur’an membuka ruang bagi ekspresi emosi seperti sedih dan takut, 
selama diarahkan secara tepat dan tidak bermuara pada keputusasaan. Dengan 
demikian, konsep sabar Qur’ani jelas berbeda dari pola toxic positivity yang 
menekan pengalaman emosional. Penelitian ini juga menunjukkan bahwa kisah-
kisah para nabi dalam Al-Qur’an berfungsi sebagai model pengelolaan emosi yang 
sehat dan manusiawi. Ekspresi kesedihan Nabi Ya‘qub, ketakutan Nabi Musa, serta 
keluhan Nabi Ayyub menggambarkan bahwa emosi negatif bukan indikator 
lemahnya iman, melainkan bagian dari fitrah manusia yang dibingkai dalam 
kesadaran spiritual. Narasi-narasi ini menegaskan penolakan Al-Qur’an terhadap 
penindasan emosi atas nama kesalehan. 
  Lebih lanjut, hasil penelitian mengungkap adanya keterkaitan antara toxic 
positivity dan praktik keagamaan masa kini yang cenderung mereduksi makna sabar 
dan ujian. Pemahaman yang sempit terhadap konsep tersebut berpotensi 
melahirkan budaya pasrah yang menormalisasi penderitaan, khususnya dalam 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2146 
 

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra 

relasi sosial dan gender. Dalam konteks ini, Al-Qur’an justru tampil sebagai teks 
yang mendorong kesadaran kritis dan tanggung jawab moral. Dalam dialog dengan 
psikologi modern, penelitian ini menemukan titik temu antara prinsip Qur’ani dan 
kajian psikologi emosi yang menekankan pentingnya pengakuan terhadap emosi 
negatif. Keduanya sepakat bahwa penekanan emosi dapat berdampak buruk bagi 
kesehatan mental. Temuan ini memperlihatkan bahwa ajaran Al-Qur’an memiliki 
relevansi yang kuat dalam diskursus kesehatan mental kontemporer. 
  Pembahasan hasil penelitian ini juga menegaskan bahwa sikap Al-Qur’an 
terhadap toxic positivity bersifat evaluatif sekaligus konstruktif. Al-Qur’an tidak 
menolak nilai harapan dan optimisme, tetapi menempatkannya dalam kerangka 
keseimbangan emosional, etika, dan spiritualitas. Pendekatan ini menghadirkan 
alternatif yang lebih manusiawi dibandingkan optimisme berlebihan yang 
menafikan realitas penderitaan. Secara keseluruhan, bagian pembuka ini 
mengantarkan pada analisis yang lebih rinci mengenai ayat-ayat tentang ujian, 
sabar, dan keseimbangan emosi sebagai respons Qur’ani terhadap toxic positivity. 
Pembahasan lanjutan akan menunjukkan bagaimana Al-Qur’an merumuskan 
keseimbangan antara pengakuan terhadap penderitaan dan penguatan spiritual 
sebagai pijakan etis dalam menghadapi tantangan kesehatan mental di era modern. 
Dari penjelasan tersebut maka dapat di jelaskan dalam beberapa hal, diantaranya 
adalah sebagai berikut: 
 
Wacana Umum tentang Toxic Positivy, Hakikat Manusia dan Eemosinya dalam 
Perspektif Islam 
  Wacana tentang toxic positivity muncul sebagai kritik terhadap budaya 
modern yang menuntut individu untuk selalu berpikir positif dan menampilkan 
kebahagiaan, tanpa memberi ruang bagi pengalaman emosional yang bersifat 
negatif. Dalam psikologi kontemporer, istilah ini digunakan untuk 
menggambarkan kondisi ketika optimisme yang berlebihan justru menekan realitas 
batin seseorang dan mengabaikan kompleksitas emosi manusia (Goodman, 2021). 
Fenomena ini semakin menguat seiring perkembangan media sosial yang 
mendorong pencitraan diri secara terus-menerus. Dalam konteks kesehatan mental, 
toxic positivity dipandang bermasalah karena bertentangan dengan prinsip dasar 
regulasi emosi. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa emosi negatif memiliki 
fungsi adaptif, seperti membantu refleksi diri, memperkuat relasi sosial, dan 
mendorong penyelesaian masalah secara realistis. Penolakan terhadap emosi 
negatif justru dapat memperburuk stres, kecemasan, dan depresi (Gross, 2015; Ford 
& Gross, 2019). 
  Psikologi emosi modern menegaskan bahwa kesejahteraan mental tidak 
dibangun dengan menghilangkan emosi negatif, melainkan dengan mengelolanya 
secara sehat dan proporsional. Pendekatan ini menempatkan emosi sebagai sinyal 
psikologis yang penting, bukan sebagai musuh yang harus disingkirkan. Oleh 
karena itu, kritik terhadap toxic positivity berangkat dari kesadaran bahwa manusia 
bukan makhluk yang hidup dalam kondisi emosional tunggal (Quoidbach et al., 
2015). Dalam perspektif Islam, pandangan tentang manusia (insān) sejak awal telah 
menempatkan emosi sebagai bagian dari fitrah. Al-Qur’an menggambarkan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2147 
 

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra 

manusia sebagai makhluk yang memiliki rasa takut, sedih, harap, dan cinta, yang 
semuanya merupakan potensi psikologis yang diciptakan Allah. Dengan demikian, 
Islam tidak memandang emosi negatif sebagai penyimpangan, melainkan sebagai 
bagian dari dinamika kemanusiaan yang harus diarahkan (Rahman, 2017). 
  Hakikat manusia dalam Islam juga dipahami sebagai makhluk jasmani, 
ruhani, dan emosional yang saling terintegrasi. Emosi berfungsi sebagai 
penghubung antara akal dan hati (qalb), sehingga pengelolaannya menjadi aspek 
penting dalam pembentukan kepribadian dan spiritualitas. Pendekatan ini 
menunjukkan bahwa Islam memiliki kerangka antropologis yang selaras dengan 
temuan psikologi modern tentang kompleksitas emosi (Rothman & Coyle, 2018). Al-
Qur’an secara eksplisit mengakui keberadaan emosi negatif dan tidak 
memerintahkan penyangkalannya. Ayat-ayat tentang kesedihan, ketakutan, dan 
kegelisahan manusia justru hadir untuk memberikan bimbingan moral dan 
spiritual, bukan untuk menghapus emosi tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa 
Islam menolak gagasan optimisme semu yang menekan realitas batin manusia 
(Keshavarzi & Haque, 2019). 
  Konsep sabar dalam Islam sering disalahpahami sebagai sikap pasif atau 
penindasan emosi. Padahal, sabar dalam Al-Qur’an bermakna keteguhan, 
kesadaran, dan kemampuan mengelola emosi secara konstruktif dalam 
menghadapi ujian hidup. Sabar bukanlah meniadakan kesedihan atau kemarahan, 
melainkan mengarahkannya agar tidak melahirkan keputusasaan atau tindakan 
destruktif (Ansari, 2016). Dalam praktik keagamaan kontemporer, pemahaman 
sabar yang reduktif kerap bersinggungan dengan pola toxic positivity. Nasihat 
keagamaan yang hanya menekankan “ikhlas” dan “bersyukur” tanpa empati 
emosional berpotensi menutup ruang ekspresi batin dan bahkan melanggengkan 
ketidakadilan sosial. Kritik terhadap praktik ini semakin menguat dalam kajian 
Islam dan kesehatan mental (Haque et al., 2021). 
  Dialog antara wacana toxic positivity dan perspektif Islam menunjukkan 
bahwa ajaran Islam justru menawarkan pendekatan emosional yang lebih 
seimbang. Islam tidak menolak harapan dan optimisme, tetapi menempatkannya 
dalam bingkai realistis yang mengakui penderitaan sebagai bagian dari kehidupan. 
Pendekatan ini selaras dengan konsep emotional flexibility dalam psikologi modern 
(Kashdan & Rottenberg, 2015). Dengan demikian, wacana toxic positivity menjadi 
pintu masuk penting untuk menegaskan kembali pandangan Islam tentang hakikat 
manusia dan emosinya. Islam memandang manusia sebagai makhluk yang utuh, 
dengan spektrum emosi yang luas dan bermakna secara spiritual. Perspektif ini 
menawarkan alternatif etis dan teologis yang lebih manusiawi dibandingkan 
budaya positif semu, serta relevan untuk menjawab tantangan kesehatan mental 
umat manusia di era kontemporer (Goodman, 2021; Haque et al., 2021). 
 
Sabar, Ujian dan Keseimbangan Emosi dalam Al-Qur’an 
  Konsep sabar, ujian, dan keseimbangan emosi merupakan tema sentral 
dalam Al-Qur’an yang berkaitan erat dengan hakikat kehidupan manusia. Al-
Qur’an memandang kehidupan sebagai rangkaian ujian yang tidak terpisahkan dari 
eksistensi manusia, baik dalam bentuk kesulitan maupun kenikmatan. Dalam 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2148 
 

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra 

konteks ini, sabar tidak hanya dipahami sebagai sikap menahan diri, tetapi sebagai 
mekanisme spiritual dan emosional dalam menghadapi realitas hidup secara sadar 
dan bermakna (Quraish Shihab, 2018). Ujian (ibtilā’) dalam Al-Qur’an digambarkan 
sebagai sarana pendidikan ilahiah untuk menguji kualitas iman dan kematangan 
kepribadian manusia. Ujian tidak selalu bermakna penderitaan, melainkan 
mencakup seluruh pengalaman hidup yang menuntut respons moral dan 
emosional yang tepat. Perspektif ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak 
menafikan emosi manusia dalam menghadapi ujian, tetapi justru mengarahkan 
bagaimana emosi tersebut dikelola agar menghasilkan pertumbuhan spiritual 
(Nasruddin Umar, 2019). 
  Sabar dalam Al-Qur’an memiliki dimensi aktif dan dinamis. Ia tidak identik 
dengan kepasrahan pasif atau pembungkaman emosi, melainkan keteguhan batin 
dalam menghadapi tekanan dengan kesadaran penuh kepada Allah. Penafsiran ini 
menegaskan bahwa sabar berkaitan erat dengan pengendalian emosi, bukan 
penghapusannya, sehingga tetap memberi ruang bagi ekspresi kesedihan, 
ketakutan, maupun keluh kesah selama tidak melahirkan keputusasaan (Mustaqim, 
2017). Al-Qur’an juga menampilkan kisah para nabi sebagai teladan konkret 
pengelolaan emosi yang seimbang. Ekspresi emosi Nabi Ya‘qub, Nabi Musa, dan 
Nabi Ayyub menunjukkan bahwa emosi negatif merupakan bagian dari fitrah 
manusia yang tidak bertentangan dengan keimanan. Para mufassir Indonesia 
menegaskan bahwa kisah-kisah ini mengajarkan pentingnya kejujuran emosional 
dalam relasi manusia dengan Tuhan (Shihab, 2019). 
  Keseimbangan emosi dalam Al-Qur’an tercermin dari prinsip moderasi 
(wasatiyyah) yang menolak sikap berlebihan, baik dalam mengekspresikan emosi 
maupun dalam menekannya. Al-Qur’an tidak membenarkan larut dalam 
kesedihan, tetapi juga tidak mendorong penyangkalan terhadap penderitaan. 
Prinsip ini menunjukkan bahwa kesehatan emosional dalam Islam dibangun 
melalui keseimbangan antara kesadaran emosi dan kendali diri (Abdul Mustaqim, 
2020). Dalam kajian psikologi Islam di Indonesia, sabar dipandang sebagai strategi 
regulasi emosi berbasis spiritualitas. Penelitian menunjukkan bahwa individu yang 
memahami sabar secara aktif cenderung memiliki daya tahan mental yang lebih 
baik dalam menghadapi stres dan krisis kehidupan. Hal ini menegaskan relevansi 
ajaran Qur’ani dalam konteks kesehatan mental kontemporer (Fuad Nashori, 2016). 
  Namun, dalam praktik keagamaan masyarakat, konsep sabar sering 
mengalami penyempitan makna. Nasihat keagamaan yang menekankan sabar 
tanpa empati emosional berpotensi berubah menjadi tekanan psikologis, terutama 
bagi kelompok rentan. Beberapa akademisi Indonesia mengkritik kecenderungan 
ini karena berpotensi melahirkan sikap pasif dan pembenaran terhadap 
ketidakadilan sosial (Siti Musdah Mulia, 2015). Al-Qur’an menegaskan bahwa 
kesabaran harus berjalan seiring dengan ikhtiar dan keadilan. Ujian tidak 
dimaksudkan untuk menormalisasi penderitaan yang bersumber dari kezaliman 
manusia, melainkan untuk mendorong transformasi diri dan perbaikan sosial. 
Perspektif ini menempatkan sabar sebagai kekuatan moral yang membebaskan, 
bukan alat pembungkaman emosi atau legitimasi ketidakadilan (Umar, 2020). 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2149 
 

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra 

  Dalam konteks keseimbangan emosi, Al-Qur’an mengarahkan manusia 
untuk menyalurkan emosi kepada Allah melalui doa, munajat, dan pengaduan 
spiritual. Praktik ini berfungsi sebagai mekanisme penyembuhan batin yang 
memungkinkan individu tetap jujur terhadap emosinya tanpa kehilangan harapan. 
Pendekatan ini sejalan dengan temuan psikologi modern tentang pentingnya 
ekspresi emosi yang sehat (Nashori & Rachman, 2018). Dengan demikian, konsep 
sabar, ujian, dan keseimbangan emosi dalam Al-Qur’an membentuk satu kesatuan 
etis dan spiritual yang utuh. Al-Qur’an tidak menolak emosi negatif, tetapi 
mengarahkannya agar menjadi sarana pendewasaan iman dan kematangan 
psikologis. Perspektif ini menawarkan alternatif Qur’ani yang lebih manusiawi dan 
relevan dalam menghadapi tantangan kesehatan mental masyarakat Muslim 
Indonesia di era kontemporer (Mustaqim, 2020; Shihab, 2019). 
 
Analisis Kritis: Respon Al-Qur’an terhadap Toxic Positivity 
  Respons Al-Qur’an terhadap fenomena toxic positivity dapat dipahami 
melalui cara Al-Qur’an memandang realitas penderitaan, emosi, dan dinamika 
hidup manusia. Al-Qur’an tidak menampilkan kehidupan sebagai ruang 
kebahagiaan tanpa luka, melainkan sebagai medan ujian yang sarat dengan 
tantangan emosional dan spiritual. Perspektif ini secara implisit mengkritik 
kecenderungan toxic positivity yang menolak atau menutupi realitas penderitaan 
demi mempertahankan citra optimisme semu (Ismail Fahmi Arrauf, 2018). Al-
Qur’an secara konsisten mengakui keberadaan emosi negatif seperti takut, sedih, 
dan cemas sebagai bagian dari fitrah manusia. Pengakuan ini tampak dalam 
berbagai ayat yang tidak melarang ekspresi emosi, tetapi justru memberi arahan 
agar emosi tersebut tidak berujung pada keputusasaan. Pendekatan ini 
menunjukkan bahwa Al-Qur’an menolak logika penyangkalan emosi yang menjadi 
ciri utama toxic positivity (Ahmad Rofiq, 2019). 
  Dalam kerangka ujian (ibtilā’), Al-Qur’an memandang penderitaan bukan 
sebagai anomali yang harus disembunyikan, tetapi sebagai mekanisme ilahiah 
untuk pembentukan kesadaran moral dan kematangan spiritual. Ujian menuntut 
respons emosional yang jujur dan bertanggung jawab, bukan kepura-puraan 
bahagia. Hal ini menjadi kritik mendasar terhadap budaya positif berlebihan yang 
meminggirkan makna ujian dalam kehidupan manusia (Muhammad Chirzin, 2017). 
Konsep sabar dalam Al-Qur’an juga berfungsi sebagai koreksi terhadap toxic 
positivity. Sabar bukanlah perintah untuk selalu tersenyum atau menekan rasa sakit, 
melainkan keteguhan dalam menghadapi realitas pahit dengan kesadaran dan 
keadilan. Penafsiran sabar yang aktif ini menolak pemaknaan pasif yang kerap 
selaras dengan praktik toxic positivity dalam kehidupan sosial dan keagamaan (Zuly 
Qodir, 2020). Al-Qur’an juga memberikan ruang bagi keluhan dan pengaduan 
emosional manusia kepada Allah, sebagaimana tercermin dalam doa-doa para nabi. 
Praktik pengaduan spiritual ini menunjukkan bahwa Islam tidak mengajarkan 
represi emosi, tetapi menyalurkannya secara transformatif. Pendekatan ini 
berseberangan dengan toxic positivity yang menilai keluhan sebagai kelemahan 
personal (M. Amin Abdullah, 2016). 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2150 
 

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra 

  Dalam konteks sosial, Al-Qur’an menolak normalisasi penderitaan yang 
bersumber dari ketidakadilan manusia. Ayat-ayat tentang amar ma‘ruf dan nahi 
munkar menegaskan bahwa sabar tidak boleh digunakan untuk membenarkan 
kezaliman. Perspektif ini menjadi kritik Qur’ani terhadap toxic positivity yang sering 
kali melanggengkan ketimpangan sosial dengan dalih kesabaran dan kepasrahan 
(Syafiq Hasyim, 2018). Analisis kritis ini juga menunjukkan bahwa Al-Qur’an 
mendorong keseimbangan antara harapan dan realitas. Harapan (raja’) selalu 
diiringi dengan kesadaran akan kesulitan dan tanggung jawab moral. Dengan 
demikian, optimisme dalam Islam bersifat realistis dan etis, bukan optimisme 
represif sebagaimana dalam toxic positivity (Sahiron Syamsuddin, 2017). 
Pendekatan Qur’ani terhadap emosi juga tercermin dalam prinsip keadilan 
terhadap diri sendiri (‘adl al-nafs). Menolak emosi negatif secara total justru 
merupakan bentuk ketidakadilan terhadap kemanusiaan seseorang. Al-Qur’an 
menekankan pentingnya mengenali kondisi batin sebelum melakukan transformasi 
spiritual, sebuah prinsip yang sejalan dengan kritik terhadap toxic positivity (Munir 
Mulkhan, 2019). 
  Dalam dialog dengan psikologi kontemporer, respons Al-Qur’an terhadap 
toxic positivity dapat dipahami sebagai pendekatan preventif terhadap krisis 
kesehatan mental. Dengan mengakui penderitaan dan emosi negatif, Al-Qur’an 
membangun fondasi kesehatan psikologis yang berbasis kejujuran emosional dan 
ketahanan spiritual. Pendekatan ini relevan dalam konteks masyarakat Muslim 
modern yang menghadapi tekanan sosial dan digital (Abdul Rohman, 2021). 
Dengan demikian, analisis kritis ini menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak hanya 
relevan dalam mengkritik toxic positivity, tetapi juga menawarkan alternatif etis dan 
spiritual yang lebih manusiawi. Al-Qur’an menolak penyangkalan emosi, 
menegaskan makna ujian dan sabar yang aktif, serta mendorong keseimbangan 
emosi yang membebaskan. Perspektif Qur’ani ini penting untuk dikembangkan 
sebagai kontribusi Islam dalam diskursus kesehatan mental dan kemanusiaan 
kontemporer (Amin Abdullah, 2016; Syamsuddin, 2017). 

 
SIMPULAN  

Berdasarkan hasil kajian dan analisis yang telah dilakukan, penelitian ini 
menyimpulkan bahwa fenomena toxic positivity merupakan persoalan serius dalam 
kehidupan psikologis dan sosial masyarakat kontemporer, termasuk dalam praktik 
keberagamaan umat Islam. Toxic positivity tidak sekadar mendorong sikap optimis, 
tetapi cenderung menafikan emosi negatif yang sejatinya merupakan bagian dari 
fitrah manusia. Penolakan terhadap emosi seperti sedih, marah, dan takut justru 
berpotensi menimbulkan tekanan psikologis yang lebih besar serta melanggengkan 
ketidakadilan sosial, terutama ketika dikaitkan dengan pemaknaan keagamaan 
yang keliru. Penelitian ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an memiliki pandangan 
yang jauh lebih seimbang terhadap emosi manusia. Al-Qur’an mengakui 
keberadaan emosi negatif sebagai bagian dari dinamika ujian hidup, sekaligus 
memberikan arahan etis dan spiritual agar emosi tersebut tidak berujung pada 
keputusasaan. Konsep sabar, ujian, dan keseimbangan emosi dalam Al-Qur’an 
tidak dimaksudkan untuk menekan atau membungkam ekspresi perasaan, 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2151 
 

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra 

melainkan untuk mengelolanya secara sadar, bertanggung jawab, dan 
transformatif. Melalui analisis tafsir tematik, ditemukan bahwa Al-Qur’an secara 
implisit mengkritik praktik toxic positivity, baik dalam ranah psikologis maupun 
keagamaan. Al-Qur’an tidak mengajarkan optimisme semu yang menutup realitas 
penderitaan, tetapi menekankan optimisme realistis yang berpijak pada kejujuran 
emosional, keadilan, dan penguatan spiritual. Dengan demikian, pemaknaan sabar 
yang aktif dan kontekstual menjadi kunci untuk menghindari penyalahgunaan 
ajaran agama yang justru memperkuat praktik toxic positivity. Penelitian ini juga 
menegaskan pentingnya dialog antara tafsir Al-Qur’an dan psikologi modern, 
khususnya dalam isu kesehatan mental. Integrasi kedua disiplin ini memungkinkan 
lahirnya pendekatan yang lebih holistik dan manusiawi dalam memahami serta 
mengelola emosi. Oleh karena itu, studi ini diharapkan dapat menjadi kontribusi 
akademik dalam pengembangan kajian tafsir yang responsif terhadap problematika 
kontemporer, sekaligus mendorong praktik keberagamaan yang lebih sehat, kritis, 
dan membebaskan. 

 
UCAPAN TERIMAKASIH  

Penulis menyampaikan terima kasih kepada Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & 
Hukum atas kesempatan dan kepercayaannya dalam mempublikasikan artikel ini. 
Ucapan terima kasih juga ditujukan kepada diri sendiri atas komitmen dan dedikasi 
dalam menyelesaikan penelitian ini. 

 
DAFTAR RUJUKAN  
Abou-Bakr, O. (2011). Tafsir and gender: Modernist and postmodernist approaches. 

Al-‘Arabiyya, 44, 145–167. 
Bonanno, G. A. (2009). The other side of sadness: What the new science of bereavement tells 

us about life after loss. Basic Books. 
Fredrickson, B. L. (2009). Positivity. Crown Publishing Group. 
Gable, S. L., & Haidt, J. (2005). What (and why) is positive psychology? Review of 

General Psychology, 9(2), 103–110. https://doi.org/10.1037/1089-2680.9.2.103.  
Goodman, W. L. (2022). Toxic positivity: Keeping it real in a world obsessed with being 

happy. TarcherPerigee. 
Gordon, C. (2021). Toxic positivity: Keeping it real in a world obsessed with being happy. 

HarperOne. 
Gross, J. J. (Ed.). (2014). Handbook of emotion regulation (2nd ed.). Guilford Press. 
Gross, J. J., & John, O. P. (2003). Individual differences in two emotion regulation 

processes: Implications for affect, relationships, and well-being. Journal of 
Personality and Social Psychology, 85(2), 348–362. 
https://doi.org/10.1037/0022-3514.85.2.348 

Held, B. S. (2004). The negative side of positive psychology. Journal of Humanistic 
Psychology, 44(1), 9–46. https://doi.org/10.1177/0022167803259645.  

Ibn Kathīr, I. ibn ‘U. (1999). Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm (Vol. 4). Dār al-Kutub al-
‘Ilmiyyah. 

Mahmood, S. (2012). Politics of piety: The Islamic revival and the feminist subject. 
Princeton University Press. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1037/1089-2680.9.2.103
https://doi.org/10.1037/0022-3514.85.2.348
https://doi.org/10.1177/0022167803259645


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  2152 
 

Copyright; Afifah Nada Ulhaq, Jun Firmansyah, Aldomi Putra 

Mauss, I. B., Hankin, B. L., Kappes, A., & Tamir, M. (2018). The costs of believing 
emotions are contagious: Consequences of holding implicit theories of 
emotion in daily life. Journal of Experimental Psychology: General, 147(8), 1170–
1186. https://doi.org/10.1037/xge0000452.  

Muhtadin, R. (2022). Toxic positivity: Mengenal sisi gelap dari pikiran positif. Gramedia 
Pustaka Utama. 

Mulia, S. M. (2005). Islam dan kekerasan dalam rumah tangga. Kompas Media 
Nusantara. 

Al-Qurṭubī, A. ‘A. M. ibn A. ibn A. B. (2006). Al-Jāmi‘ li aḥkām al-Qur’ān (Vol. 9). Dār 
al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Seligman, M. E. P. (1998). Positive psychology: Fundamental assumptions. Oxford 
University Press. 

Seligman, M. E. P. (2002). Authentic happiness: Using the new positive psychology to 
realize your potential for lasting fulfillment. Free Press. 

Seligman, M. E. P., & Csikszentmihalyi, M. (2000). Positive psychology: An 
introduction. American Psychologist, 55(1), 5–14. 
https://doi.org/10.1037/0003-066X.55.1.5 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1037/xge0000452
https://doi.org/10.1037/0003-066X.55.1.5

