M Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
B hitps://ejournal.yayasanpendidikandzurrivatulquran.id/index.php/AlZyn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

DOI: https:/ /doi.org/10.61104 /alz.v4il. 3203

Peran Abu Bakar Ash-Shiddiq dalam Membangun Stabilitas Politik
dan Agama Islam

Apriani Sri Mulyani!, Achmad Maftuh Sujana?, Rani Wulandari3, Ade Ika
Ahadiyah*

Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten, Indonesia

Email Korespondensi: srimulyaniapriani@gmail.com, achmad.maftuh@uinbanten.ac.id,
wulandariranii02576@gmail.com, ikaade384@gmail.com

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025

Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 01 Januari 2026
ABSTRACT
Humans are inherently born leaders, ever since the Prophet Adam was created as a caliph,
tasked with taking care of the earth. The word "caliph" itself can be interpreted as a liaison
or leader who conveys and directs something. As a leader, expertise is required in managing
the behavior of others in their work through the use of power. A leader has the right to direct,
mobilize, and influence those under his command to carry out the commands that must be
carried out to achieve a desired goal. Therefore, a leader must possess good leadership skills
to achieve harmony within the leadership and achieve the outlined goals. In relation to this
leadership, Islam began its leadership with the sending of Muhammad (peace be upon him)
as a prophet and messenger to invite humanity to the truth and embrace Islam as a faith.
During the struggle and spread of Islam, the Prophet Muhammad automatically became the
leader of the Muslims until the end of his life. After the Prophet Muhammad's death,
Muslims were filled with deep sorrow. They lost a beloved leader, one with a unique and

complex personality, broad insight, and a trustworthy character.
Keywords: Leadership, Abu Bakr Al-Siddig, Omar Ibn Al-Khattab

ABSTRAK

Pada dasarnya manusia dilahirkan sebagai pemimpin, semenjak Nabi Adam diciptakan
sebagai khalifah untuk ditugaskan mengurus bumi, kata khalifah itu sendiri dapat diartikan
sebagai penghubung atau pemimpin untuk menyampaikan memimpin sesuatu. Sebagai
pemimpin dituntut keahliannya dalam mengatur perilaku orang lain di dalam kerjanya
dengan mengqunakan kekuasaan. Pemimpin mempunyai hak kekuasaan untuk
mengarahkan, mengerahkan, dan mempengaruhi orang yang dipimpinya untuk
melaksanakan titah-titah yang harus dilaksanakan dalam mencapai suatu tujuan yang
dinginkan. Maka dari itu seorang pemimpin harus mempunyai kemampuan seni memimpin
yang baik, sehingga akan tercapai keselarasan dalam sebuah kepemimpinan, dan tercapai
pula tujuan tujuan yang telah digariskan. Berkaitan dengan kepemimpinan ini, Islam
memulai sebuah kepemimpinananya dengan diutusnya Muhammad SAW sebagai nabi dan
rasul untuk mengajak manusia ke arah kebenaran, memeluk Islam sebagai suatu keyakinan.
Dalam perjalanan perjuangan dan penyebaran Islam, nabi Muhammad secara otomatis
sebagai pemimpin kaum muslimin sampai akhir hayatnya. Setelah Nabi Muhammad wafat,
kaum muslimin dirundung kesedihan yang mendalam, mereka kehilangan sosok pemimpin
yang dicintai, sosok pemimpin yang mempunyai kepribadian yang unik dan kompleks,
berwawasan luas, dan bersifat amanah.

Kata Kunci: Kepemimpinan, Abu Bakar Al-Shiddig, Omar Ibn Al-Khattab

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 959

Copyright; Apriani Sri Mulyani, Achmad Maftuh Sujana, Rani Wulandari, Ade Ika Ahadiyah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:srimulyaniapriani@gmail.com1
mailto:achmad.maftuh@uinbanten.ac.id2
mailto:wulandariranii02576@gmail.com3
mailto:ikaade384@gmail.com4
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.%203203

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

PENDAHULUAN

Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, umat Islam menghadapi situasi
krusial yang menentukan arah masa depan kepemimpinan mereka. Wafatnya Rasul
bukan hanya meninggalkan duka mendalam bagi kaum muslimin, tetapi juga
menimbulkan pertanyaan mendesak mengenai siapa yang berhak menggantikan
posisi beliau sebagai pemimpin umat. Dalam konteks ini, para sahabat besar segera
menyadari bahwa keberlanjutan kepemimpinan adalah sebuah kebutuhan
mendesak untuk menjaga stabilitas umat, menghindari perpecahan, dan
memastikan bahwa ajaran Islam tetap berjalan dengan baik. Situasi genting ini
akhirnya mendorong kaum muslimin untuk berkumpul di Saqifah Bani Sa‘idah,
sebuah tempat yang menjadi lokasi pertemuan penting antara kaum Anshar dan
Mubhajirin untuk melakukan musyawarah politik pertama dalam sejarah Islam
pasca-wafatnya Rasulullah.

Dalam pertemuan tersebut, muncul beberapa pandangan tentang siapa yang
paling layak memegang tampuk kepemimpinan. Kaum Anshar merasa memiliki
hak karena selama ini mereka menjadi kelompok pendukung utama yang
memberikan perlindungan bagi Nabi dan para Muhajirin ketika hijrah ke Madinah.
Di sisi lain, kaum Mubhajirin juga menganggap diri mereka berhak memimpin
karena mereka merupakan kelompok pertama yang memeluk Islam, mendampingi
Nabi dalam dakwah sejak awal, serta memiliki kedudukan sosial dan spiritual yang
tinggi dalam komunitas muslim. Perbedaan pendapat tersebut memunculkan
dinamika dan tensi yang cukup besar, dan apabila tidak diselesaikan dengan
bijaksana berpotensi menimbulkan perpecahan umat di masa yang sangat sensitif
itu.

Dalam suasana yang penuh ketegangan tersebut, tampil peran besar tiga
sahabat utama: Abu Bakar al-Siddiq, Umar bin Khattab, dan Abu Ubaidah bin
Jarrah. Abu Bakar dengan kebijaksanaannya mengingatkan umat Islam bahwa
kepemimpinan harus diberikan kepada orang yang paling dekat dengan Rasul dan
paling memahami agama. Umar bin Khattab kemudian memperkuat argumen
tersebut dengan menunjukkan bahwa Abu Bakar merupakan orang yang selalu
menjadi pendamping setia Nabi dalam setiap perjalanan, termasuk saat hijrah, serta
orang yang pertama kali menjadi imam pengganti Nabi ketika beliau sakit.
Diplomasi halus dan argumentasi rasional yang disampaikan oleh Umar dan Abu
Ubaidah membuat suasana memanas itu menjadi lebih tenang. Pada momen
tersebut, Umar bin Khattab mengangkat tangan Abu Bakar sebagai bentuk deklarasi
baiat, diikuti oleh Abu Ubaidah bin Jarrah, kemudian disusul oleh kaum Muhajirin
dan Anshar lainnya.

Proses ini menunjukkan bagaimana para sahabat menyelesaikan persoalan
besar dengan pendekatan musyawarah (sytra), ijtihad, serta semangat ukhuwwah
yang tinggi. Mengingat kondisi umat yang baru saja ditinggalkan pemimpinnya,
kemampuan para sahabat untuk mengedepankan persatuan di atas kepentingan
golongan merupakan bukti kedewasaan politik mereka. Namun dalam catatan
sejarah juga disebutkan bahwa Ali bin Abi Thalib tidak hadir pada baiat awal
tersebut karena sedang mendampingi jenazah Rasulullah SAW bersama keluarga

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 960

Copyright; Apriani Sri Mulyani, Achmad Maftuh Sujana, Rani Wulandari, Ade Ika Ahadiyah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

beliau. Ali baru menyatakan baiatnya enam bulan kemudian, setelah kondisi umat
stabil dan setelah beliau melihat kebutuhan untuk menjaga kesatuan umat Islam
lebih besar dibanding mempertahankan pendapat politik pribadi. Perbedaan waktu
baiat ini menjadi salah satu titik awal pembahasan panjang dalam sejarah politik
Islam, tetapi mayoritas ulama menilai bahwa perbedaan itu tidak menggugurkan
komitmen Ali terhadap persatuan umat.

Pembaiatan Abu Bakar secara umum yang dilakukan keesokan harinya di
Masjid Nabawi menjadi simbol legitimasi publik yang menyatukan seluruh
komponen masyarakat muslim. Keputusan ini menjadi fondasi awal terbentuknya
institusi khilafah dalam Islam dan menjadi preseden penting dalam sejarah
pemerintahan muslim. Peristiwa Saqifah tidak hanya menjadi momen politik
pertama umat Islam, tetapi juga menunjukkan bahwa diskursus politik dalam Islam
sejak awal telah didasarkan pada musyawarah, argumentasi, kepentingan umum,
dan persatuan umat. Oleh karena itu, peristiwa ini memiliki makna historis,
sosiologis, dan teologis yang sangat besar dalam pembentukan tradisi politik Islam
selanjutnya (Faisal, Mukti, & Dahlan, 2022).

METODE

Metode yang digunakan pada penulisan artikel ini adalah literature review.
Penelitian ini memakai pendekatan tinjauan literatur untuk mengumpulkan data
dan menganalisis pemikiran politik pada masa Khulafaur Rasyidin. dalam
pendekatan ini, penulis mempelajari berbagai artikel, buku, dan sumber-sumber
utama yang relevan dengan topik yang dibahas, mirip karya-karya sejarah, tafsir,
serta literatur ilmiah yang mengupas aspek politik Islam pada masa khalifah
pertama. dengan memanfaatkan kajian-kajian terdahulu, penelitian ini bertujuan
untuk menerima pemahaman yang lebih komprehensif tentang dinamika politik
yang terjadi pada masa tersebut.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Kondisi Politik Islam Setelah Wafatnya Rasulullah SAW

Wafatnya Rasulullah SAW pada tahun 632 M (11 H) menjadi titik krusial
dalam sejarah Islam. Umat Islam tiba-tiba dihadapkan pada kekosongan
kepemimpinan, baik sebagai pemimpin agama maupun kepala negara. Sejak awal,
umat Islam telah dijanjikan dalam Al-Qur’an sebagai khayra ummah komunitas
terbaik yang memiliki peran strategis dalam membawa perubahan bagi masyarakat
global. Janji tersebut memberikan dorongan teologis dan sosiologis kepada kaum
muslimin untuk menjaga kelangsungan kepemimpinan Islam. Namun demikian,
fakta sejarah menunjukkan adanya keragaman sudut pandang dalam memahami
peristiwa politik pasca-wafatnya Rasulullah. Hal ini dipengaruhi oleh perbedaan
pengalaman, latar sosial, dan teori-teori politik yang berkembang di kalangan
sahabat. Lebih-lebih, sejarah Islam pada masa awal sangat erat kaitannya dengan
dinamika politik dan kekuasaan, sehingga muncul berbagai kepentingan kelompok
maupun individu di dalamnya (Ely Zainuddin, 2015).

Ketiadaan wasiat atau penunjukan langsung dari Rasulullah SAW mengenai
siapa yang menjadi penggantinya membuat para sahabat harus melakukan ijtihad

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 961

Copyright; Apriani Sri Mulyani, Achmad Maftuh Sujana, Rani Wulandari, Ade Ika Ahadiyah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

politik. Umat Islam menyadari pentingnya segera memilih pemimpin untuk
mempertahankan stabilitas agama, persatuan sosial, dan keberlanjutan negara
Madinah yang baru tumbuh. Kaum Anshar dan Muhajirin, sebagai dua kelompok
utama dalam masyarakat Islam, memiliki kontribusi besar dalam perjuangan
dakwah sehingga masing-masing merasa layak mengajukan calon pemimpin.
Kaum Anshar berkumpul di Sagifah Bani Sa’idah, dipimpin oleh Sa‘ad bin Ubadah,
dan mengusulkan agar kepemimpinan dibagi dua: “Dari kami seorang pemimpin
dan dari kalian seorang pemimpin.” Mereka menekankan bahwa keberhasilan
dakwah di Madinah tidak mungkin terjadi tanpa dukungan mereka. Para Muhajirin
segera datang, yaitu Abu Bakar, Umar bin Khattab, dan Abu Ubaidah bin Jarrah,
untuk mencegah perpecahan bangsa yang baru terbentuk.

Dalam suasana diskusi yang memanas, Abu Bakar mengambil peran
diplomatis dengan menyampaikan argumentasi yang menyejukkan. Ia
mengingatkan bahwa kepemimpinan Quraisy memiliki legitimasi sosial di Jazirah
Arab sebuah faktor penting untuk menjaga stabilitas politik. Abu Bakar bahkan
menawarkan dua calon selain dirinya yaitu Umar bin Khattab dan Abu Ubaidah bin
Jarrah, untuk menunjukkan bahwa ia tidak mengejar kepentingan pribadi.
Argumentasi ini mempengaruhi banyak pihak; namun, sebelum Umar dan Abu
Ubaidah mengangkat baiat, Basyir bin Sa‘ad dari kalangan Anshar terlebih dahulu
mengucapkan baiat kepada Abu Bakar. Langkah ini disusul oleh tokoh-tokoh
Anshar dan Mubhajirin lainnya, sehingga terjadilah baiat khusus (bai‘at khassah) di
Saqgifah Bani Sa‘idah (Hermanto, 2014).

Keesokan harinya, diadakan baiat umum (bai‘at ‘ammah) di Masjid Nabawi
yang diikuti oleh para sahabat besar, termasuk Ali bin Abi Thalib, Utsman bin
Affan, Zubair bin Awwam, Sa‘ad bin Abi Waqqas, Talhah bin Ubaidillah, dan
lainnya (Purwanto, 2024). Dengan demikian, terpilihlah Abu Bakar sebagai khalifah
pertama. Proses pemilihan yang penuh ijtihad, musyawarah, dan diplomasi ini
menggambarkan kedewasaan politik para sahabat dalam mengutamakan persatuan
umat di tengah potensi konflik besar pasca-wafatnya Rasulullah.

Peran Abu Bakar dalam Membangun Stabilitas Politik

Abu Bakar ash-Shiddiq memiliki nama asli Abdullah bin Abi Quhafah, yang
terkenal dengan gelar ash-Shiddiq karena menjadi orang pertama yang
membenarkan peristiwa Isra' Mi'raj ketika banyak orang meragukannya. Latar
belakangnya sebagai sahabat terdekat Rasulullah SAW menjadikan dirinya sosok
yang memiliki kredibilitas tinggi di mata umat Islam. Abu Bakar dikenal sangat
dermawan, rendah hati, dan memiliki kepedulian sosial yang tinggi. Beliau pernah
membebaskan banyak budak yang disiksa karena memeluk Islam, seperti Bilal bin
Rabah. Seluruh hartanya pernah ia serahkan untuk perjuangan Islam, menunjukkan
komitmen total terhadap agama dan umat (Tumangger, 2021). Karakter inilah yang
menjadikan Abu Bakar sosok yang tepat untuk memimpin umat Islam di masa
krisis.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 962

Copyright; Apriani Sri Mulyani, Achmad Maftuh Sujana, Rani Wulandari, Ade Ika Ahadiyah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Kebijakan Politik Abu Bakar sebagai Khalifah

Sebagai khalifah pertama, Abu Bakar menghadapi berbagai tantangan besar
baik dari dalam maupun luar negeri. Kekuasaan legislatif, eksekutif, dan yudikatif
semuanya berada di tangan khalifah, karena struktur negara Islam masih sangat
sederhana. Stabilitas politik pada masa awal ini sangat rapuh karena perpecahan
dan konflik suku di Jazirah Arab masih mudah muncul kembali.
1. Pengiriman Pasukan Usamah bin Zaid

Sebelum wafat, Rasulullah telah memerintahkan pasukan yang dipimpin
Usamah bin Zaid untuk berangkat ke Syam. Namun sebagian sahabat mengusulkan
agar misi ini dibatalkan demi menjaga stabilitas internal. Abu Bakar menolak usulan
itu dan tetap memberangkatkan pasukan karena menganggapnya sebagai amanah
Rasul. Keputusan ini memperlihatkan ketegasan Abu Bakar dan menegaskan
konsistensi negara Islam dalam menepati janji politik dan militernya.

2. Pemberantasan Penolak Zakat

Salah satu persoalan besar adalah banyaknya suku yang enggan membayar
zakat setelah Rasulullah wafat. Mereka menganggap zakat hanya kewajiban kepada
Rasul, bukan kepada negara. Abu Bakar bersikeras memerangi kelompok ini karena
memutuskan zakat berarti memutuskan pilar ekonomi Islam. Ketegasan Abu Bakar
menjaga integritas agama dan negara.

3. Perlawanan Terhadap Nabi Palsu

Beberapa orang mengaku nabi, seperti Musailamah al-Kazzab, Al-Aswad al-
Ansi, Sajah binti al-Harits, dan Tulaihah al-Asadi. Fenomena ini mengancam
stabilitas aqidah dan politik. Melalui strategi militer yang dipimpin Khalid bin
Walid, gerakan ini berhasil dipadamkan dan stabilitas kembali terjaga.

4. Perang Riddah (Apostasi)

Perang ini terjadi karena munculnya suku-suku yang kembali murtad setelah
wafatnya Nabi. Abu Bakar memerangi mereka demi mempertahankan persatuan
dan eksistensi negara Islam. Perang Riddah menjadi fondasi penting dalam menjaga
keutuhan umat.

5. Perang Yamamah

Di Yamamah, pasukan Islam menghadapi Musailamah al-Kazzab.
Pertempuran ini sangat besar dan mengakibatkan gugurnya lebih dari 70 penghafal
Al-Qur'an. Kemenangan ini memulihkan kembali wilayah-wilayah yang
memberontak.

6. Penaklukan Eksternal

Setelah stabilitas dalam negeri terjaga, Abu Bakar memulai ekspansi ke
wilayah kekaisaran Romawi dan Persia. Dalam waktu singkat, pasukan Islam
berhasil menguasai beberapa wilayah penting, menunjukkan kemampuan Abu
Bakar dalam diplomasi dan strategi militer.

7. Pengumpulan Al-Qur’an

Gugurnya banyak penghafal Al-Qur’an pada Perang Yamamah membuat
Umar bin Khattab mendorong pengumpulan mushaf agar tidak hilang. Abu Bakar
membentuk panitia yang dipimpin Zaid bin Tsabit untuk mengumpulkan dan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 963

Copyright; Apriani Sri Mulyani, Achmad Maftuh Sujana, Rani Wulandari, Ade Ika Ahadiyah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

membukukan Al-Qur’an. Keputusan ini menjadi salah satu warisan terbesar Abu
Bakar yang menjaga keaslian Al-Qur’an hingga kini.

SIMPULAN

Berdasarkan uraian mengenai dinamika politik setelah wafatnya Rasulullah
SAW, dapat disimpulkan bahwa masa tersebut merupakan periode krisis yang
menuntut kedewasaan politik umat Islam. Ketiadaan wasiat mengenai pengganti
Nabi menyebabkan munculnya perbedaan pendapat antara kelompok Anshar dan
Muhajirin mengenai siapa yang paling layak memimpin umat. Diskusi panjang dan
tensi di Saqifah Bani Sa’idah menunjukkan bahwa umat berada pada batas
perpecahan yang berbahaya. Namun, melalui musyawarah, diplomasi, dan
kebijaksanaan tokoh-tokoh besar seperti Abu Bakar, Umar bin Khattab, dan Abu
Ubaidah bin Jarrah, umat Islam berhasil menentukan Abu Bakar sebagai khalifah
pertama. Proses bai‘at khusus di Saqifah dan bai‘at umum di Masjid Nabawi
menandai awal terbentuknya institusi khilafah serta menunjukkan bahwa
persatuan dan kepentingan umat jauh lebih utama daripada ambisi politik
kelompok tertentu. Peristiwa ini menjadi fondasi penting dalam sejarah peradaban
Islam karena memperlihatkan mekanisme ijtihad politik yang mengutamakan
ukhuwah dan stabilitas umat. Peran Abu Bakar ash-Shiddiq selanjutnya terbukti
sangat signifikan dalam menegakkan stabilitas politik dan agama Islam. Pada masa
pemerintahannya, ia menghadapi berbagai tantangan besar seperti penolakan
zakat, gerakan nabi palsu, pemberontakan murtad (Perang Riddah), serta ekspansi
asing dari Romawi dan Persia. Dengan ketegasan, keimanan kuat, dan
kecerdasannya, Abu Bakar mampu mengatasi seluruh ancaman tersebut sehingga
keutuhan negara Islam tetap terjaga. Kebijakan strategis seperti memberangkatkan
pasukan Usamah, memerangi kelompok pembangkang zakat, menumpas
pemberontak Yamamah, hingga memprakarsai pengumpulan Al-Qur’an menjadi
warisan monumental yang menjaga kemurnian ajaran Islam hingga kini.
Keberhasilan Abu Bakar tidak hanya menunjukkan kapasitasnya sebagai pemimpin
politik, tetapi juga sebagai tokoh spiritual yang memahami urgensi persatuan umat.
Kepemimpinannya menjadi teladan bahwa stabilitas negara hanya dapat terwujud
apabila dipandu oleh keimanan, ketegasan, dan komitmen total terhadap
kebenaran.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, S., & Rahman, M. A. (2022). Kontribusi Abu Bakar dalam pembentukan
pemerintahan Islam. Jurnal Studi Islam dan Politik, 4(2), 78-89.

Ahmad Yani. (2022). Khulafah al-Rasyidun: Menelaah kepemimpinan Abu Bakar
al-Shiddiq. Carita: Jurnal Sejarah dan Budaya, 5(1), 45-60.

Al Fajri, M., Kartika, M., & Supriyanto, S. (2023). Peradaban Islam pada masa Abu
Bakar as-Siddiq. Madani: Jurnal IImiah Multidisiplin, 6(2), 123-134.

Al-Fauzan, M. (2024). Peran Abu Bakar dalam mempersatukan umat Islam. Jurnal
Peradaban Islam Kontemporer, 9(1), 55-67.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 964

Copyright; Apriani Sri Mulyani, Achmad Maftuh Sujana, Rani Wulandari, Ade Ika Ahadiyah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Bakar, I. A. (2008). Sejarah peradaban Islam. Retrieved from https:/ /repository.uin-
malang.ac.id

Ely Zainudin. (2015). Peradaban Islam pada masa Khulafah Rasyidin. Jurnal
Intelegensia, 3(1), 50-58.
https:/ /ejournal.unisnu.ac.id/JI/article/download /1337 /1345

Faisal, F., Mukti, A., & Dahlan, Z. (2022). Perspektif sosial dan politik terhadap
kebangkitan pembangunan ekonomi melalui kepemimpinan Abu Bakar al-
Shiddiq dan Umar ibn al-Khattab. GOVERNANCE: Jurnal Ilmiah Kajian
Politik Lokal dan Pembangunan, 8(3), 171-175.

Fajri, A., Kartika, M., & Supriyanto, S. (2023). Peradaban Islam pada masa Abu
Bakar as-Siddiq. Jurnal Penerbit Daarul Huda, 7(1), 65-75. Retrieved from
https:/ /jurnal.penerbitdaarulhuda.my.id

Hasan, Z. (2019). Kebijakan sosial dan politik pada masa Abu Bakar as-Siddiq.
Jurnal Ilmu Keislaman dan Peradaban, 3(1), 45-53.

Ismail, A., & Zaini, H. (2021). Kajian militer pada masa Khalifah Abu Bakar ash-
Shiddiq. Jurnal Kajian Sejarah Islam, 7(1), 12-20.

Nasution, S. (2020). Administrasi pemerintahan Islam masa Khalifah Abu Bakar.
Jurnal Sejarah Islam, 8(2), 15-28.

Pemerintahan Abu Bakar ash-Shiddiq dalam perspektif sejarah Islam. (2022). Jurnal
Ilmu Keislaman, 12(1), 21-35.

Purwanto, A. (2024). Kebijakan strategis Abu Bakar ash-Shiddiq pada masa
Khalifah Rasyidah. Khozinatul Ulum: Jurnal Islam dan Manajemen, 2(2), 56-
67.

Purwanto, A. (2024). Kebijakan strategis Abu Bakar ash-Shiddiq pada masa
Khalifah Rasyidah. Global Education Journal, 2(2), 111-122.

Refliani, S., & Lestari, S. I. (2024). Kebijakan fiskal zaman Abu Bakar as-Siddiq dan
Umar bin Khattab. Jurnal Ekonomi Islam, 5(2), 75-88.

Rifai, M. A. (2023). Strategi diplomasi pada era Abu Bakar as-Siddiq. Jurnal
Diplomasi dan Hubungan Internasional Islam, 5(3), 33-45.

Roselani, N., Lubis, M. R., & Azhari, S. (2023). Peradaban Islam masa Khalifah
Rasyidin. Journal on Education, 9(3), 112-125.

Sulistio, E., Purnomo, A., & Setiabudi, D. I. (2022). Analisis sejarah peradaban Islam
masa Khulafaurrasyidin. Jurnal Anfa, 4(2), 43-58. https:/ /jurnal.anfa.co.id

Tumangger, M. (2021). Pemerintahan Abu Bakar. At-Tafkir, 3(1), 55-77.

Zulfia Rifda, & Dzulkifli, I. H. (2023). 7482-article text-24512-1-10-20231228, 2(2),
131-148.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 965

Copyright; Apriani Sri Mulyani, Achmad Maftuh Sujana, Rani Wulandari, Ade Ika Ahadiyah


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

