
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  959 
 

Copyright; Apriani Sri Mulyani, Achmad Maftuh Sujana, Rani Wulandari, Ade Ika Ahadiyah 

 
 

Peran Abu Bakar Ash-Shiddiq dalam Membangun Stabilitas Politik 
dan Agama Islam 
 
Apriani Sri Mulyani1, Achmad Maftuh Sujana2, Rani Wulandari3, Ade Ika 
Ahadiyah4 
Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten, Indonesia 
Email Korespondensi:  srimulyaniapriani@gmail.com, achmad.maftuh@uinbanten.ac.id, 
wulandariranii02576@gmail.com, ikaade384@gmail.com 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 01 Januari 2026 

 

ABSTRACT  
Humans are inherently born leaders, ever since the Prophet Adam was created as a caliph, 
tasked with taking care of the earth. The word "caliph" itself can be interpreted as a liaison 
or leader who conveys and directs something. As a leader, expertise is required in managing 
the behavior of others in their work through the use of power. A leader has the right to direct, 
mobilize, and influence those under his command to carry out the commands that must be 
carried out to achieve a desired goal. Therefore, a leader must possess good leadership skills 
to achieve harmony within the leadership and achieve the outlined goals. In relation to this 
leadership, Islam began its leadership with the sending of Muhammad (peace be upon him) 
as a prophet and messenger to invite humanity to the truth and embrace Islam as a faith. 
During the struggle and spread of Islam, the Prophet Muhammad automatically became the 
leader of the Muslims until the end of his life. After the Prophet Muhammad's death, 
Muslims were filled with deep sorrow. They lost a beloved leader, one with a unique and 
complex personality, broad insight, and a trustworthy character. 
Keywords:  Leadership, Abu Bakr Al-Siddiq, Omar Ibn Al-Khattab 
 

ABSTRAK 
Pada dasarnya manusia dilahirkan sebagai pemimpin, semenjak Nabi Adam diciptakan 
sebagai khalifah untuk ditugaskan mengurus bumi, kata khalifah itu sendiri dapat diartikan 
sebagai penghubung atau pemimpin untuk menyampaikan memimpin sesuatu. Sebagai 
pemimpin dituntut keahliannya dalam mengatur perilaku orang lain di dalam kerjanya 
dengan menggunakan kekuasaan. Pemimpin mempunyai hak kekuasaan untuk 
mengarahkan, mengerahkan, dan mempengaruhi orang yang dipimpinya untuk 
melaksanakan titah-titah yang harus dilaksanakan dalam mencapai suatu tujuan yang 
dinginkan. Maka dari itu seorang pemimpin harus mempunyai kemampuan seni memimpin 
yang baik, sehingga akan tercapai keselarasan dalam sebuah kepemimpinan, dan tercapai 
pula tujuan tujuan yang telah digariskan. Berkaitan dengan kepemimpinan ini, Islam 
memulai sebuah kepemimpinananya dengan diutusnya Muhammad SAW sebagai nabi dan 
rasul untuk mengajak manusia ke arah kebenaran, memeluk Islam sebagai suatu keyakinan. 
Dalam perjalanan perjuangan dan penyebaran Islam, nabi Muhammad secara otomatis 
sebagai pemimpin kaum muslimin sampai akhir hayatnya. Setelah Nabi Muhammad wafat, 
kaum muslimin dirundung kesedihan yang mendalam, mereka kehilangan sosok pemimpin 
yang dicintai, sosok pemimpin yang mempunyai kepribadian yang unik dan kompleks, 
berwawasan luas, dan bersifat amanah. 
Kata Kunci:  Kepemimpinan, Abu Bakar Al-Shiddiq, Omar Ibn Al-Khattab 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1. 3203          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:srimulyaniapriani@gmail.com1
mailto:achmad.maftuh@uinbanten.ac.id2
mailto:wulandariranii02576@gmail.com3
mailto:ikaade384@gmail.com4
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.%203203


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  960 
 

Copyright; Apriani Sri Mulyani, Achmad Maftuh Sujana, Rani Wulandari, Ade Ika Ahadiyah 

PENDAHULUAN  
Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, umat Islam menghadapi situasi 

krusial yang menentukan arah masa depan kepemimpinan mereka. Wafatnya Rasul 
bukan hanya meninggalkan duka mendalam bagi kaum muslimin, tetapi juga 
menimbulkan pertanyaan mendesak mengenai siapa yang berhak menggantikan 
posisi beliau sebagai pemimpin umat. Dalam konteks ini, para sahabat besar segera 
menyadari bahwa keberlanjutan kepemimpinan adalah sebuah kebutuhan 
mendesak untuk menjaga stabilitas umat, menghindari perpecahan, dan 
memastikan bahwa ajaran Islam tetap berjalan dengan baik. Situasi genting ini 
akhirnya mendorong kaum muslimin untuk berkumpul di Saqifah Bani Sa‘idah, 
sebuah tempat yang menjadi lokasi pertemuan penting antara kaum Anshar dan 
Muhajirin untuk melakukan musyawarah politik pertama dalam sejarah Islam 
pasca-wafatnya Rasulullah. 

Dalam pertemuan tersebut, muncul beberapa pandangan tentang siapa yang 
paling layak memegang tampuk kepemimpinan. Kaum Anshar merasa memiliki 
hak karena selama ini mereka menjadi kelompok pendukung utama yang 
memberikan perlindungan bagi Nabi dan para Muhajirin ketika hijrah ke Madinah. 
Di sisi lain, kaum Muhajirin juga menganggap diri mereka berhak memimpin 
karena mereka merupakan kelompok pertama yang memeluk Islam, mendampingi 
Nabi dalam dakwah sejak awal, serta memiliki kedudukan sosial dan spiritual yang 
tinggi dalam komunitas muslim. Perbedaan pendapat tersebut memunculkan 
dinamika dan tensi yang cukup besar, dan apabila tidak diselesaikan dengan 
bijaksana berpotensi menimbulkan perpecahan umat di masa yang sangat sensitif 
itu. 

Dalam suasana yang penuh ketegangan tersebut, tampil peran besar tiga 
sahabat utama: Abu Bakar al-Siddiq, Umar bin Khattab, dan Abu Ubaidah bin 
Jarrah. Abu Bakar dengan kebijaksanaannya mengingatkan umat Islam bahwa 
kepemimpinan harus diberikan kepada orang yang paling dekat dengan Rasul dan 
paling memahami agama. Umar bin Khattab kemudian memperkuat argumen 
tersebut dengan menunjukkan bahwa Abu Bakar merupakan orang yang selalu 
menjadi pendamping setia Nabi dalam setiap perjalanan, termasuk saat hijrah, serta 
orang yang pertama kali menjadi imam pengganti Nabi ketika beliau sakit. 
Diplomasi halus dan argumentasi rasional yang disampaikan oleh Umar dan Abu 
Ubaidah membuat suasana memanas itu menjadi lebih tenang. Pada momen 
tersebut, Umar bin Khattab mengangkat tangan Abu Bakar sebagai bentuk deklarasi 
baiat, diikuti oleh Abu Ubaidah bin Jarrah, kemudian disusul oleh kaum Muhajirin 
dan Anshar lainnya. 

Proses ini menunjukkan bagaimana para sahabat menyelesaikan persoalan 
besar dengan pendekatan musyawarah (syūrā), ijtihad, serta semangat ukhuwwah 
yang tinggi. Mengingat kondisi umat yang baru saja ditinggalkan pemimpinnya, 
kemampuan para sahabat untuk mengedepankan persatuan di atas kepentingan 
golongan merupakan bukti kedewasaan politik mereka. Namun dalam catatan 
sejarah juga disebutkan bahwa Ali bin Abi Thalib tidak hadir pada baiat awal 
tersebut karena sedang mendampingi jenazah Rasulullah SAW bersama keluarga 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  961 
 

Copyright; Apriani Sri Mulyani, Achmad Maftuh Sujana, Rani Wulandari, Ade Ika Ahadiyah 

beliau. Ali baru menyatakan baiatnya enam bulan kemudian, setelah kondisi umat 
stabil dan setelah beliau melihat kebutuhan untuk menjaga kesatuan umat Islam 
lebih besar dibanding mempertahankan pendapat politik pribadi. Perbedaan waktu 
baiat ini menjadi salah satu titik awal pembahasan panjang dalam sejarah politik 
Islam, tetapi mayoritas ulama menilai bahwa perbedaan itu tidak menggugurkan 
komitmen Ali terhadap persatuan umat. 

Pembaiatan Abu Bakar secara umum yang dilakukan keesokan harinya di 
Masjid Nabawi menjadi simbol legitimasi publik yang menyatukan seluruh 
komponen masyarakat muslim. Keputusan ini menjadi fondasi awal terbentuknya 
institusi khilafah dalam Islam dan menjadi preseden penting dalam sejarah 
pemerintahan muslim. Peristiwa Saqifah tidak hanya menjadi momen politik 
pertama umat Islam, tetapi juga menunjukkan bahwa diskursus politik dalam Islam 
sejak awal telah didasarkan pada musyawarah, argumentasi, kepentingan umum, 
dan persatuan umat. Oleh karena itu, peristiwa ini memiliki makna historis, 
sosiologis, dan teologis yang sangat besar dalam pembentukan tradisi politik Islam 
selanjutnya (Faisal, Mukti, & Dahlan, 2022). 

METODE 
Metode yang digunakan pada penulisan artikel ini adalah literature review. 

Penelitian ini memakai pendekatan tinjauan literatur untuk mengumpulkan data 
dan menganalisis pemikiran politik pada masa Khulafaur Rasyidin. dalam 
pendekatan ini, penulis mempelajari berbagai artikel, buku, dan sumber-sumber 
utama yang relevan dengan topik yang dibahas, mirip karya-karya sejarah, tafsir, 
serta literatur ilmiah yang mengupas aspek politik Islam pada masa khalifah 
pertama. dengan memanfaatkan kajian-kajian terdahulu, penelitian ini bertujuan 
untuk menerima pemahaman yang lebih komprehensif tentang dinamika politik 
yang terjadi pada masa tersebut. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Kondisi Politik Islam Setelah Wafatnya Rasulullah SAW 

Wafatnya Rasulullah SAW pada tahun 632 M (11 H) menjadi titik krusial 
dalam sejarah Islam. Umat Islam tiba-tiba dihadapkan pada kekosongan 
kepemimpinan, baik sebagai pemimpin agama maupun kepala negara. Sejak awal, 
umat Islam telah dijanjikan dalam Al-Qur’an sebagai khayra ummah komunitas 
terbaik yang memiliki peran strategis dalam membawa perubahan bagi masyarakat 
global. Janji tersebut memberikan dorongan teologis dan sosiologis kepada kaum 
muslimin untuk menjaga kelangsungan kepemimpinan Islam. Namun demikian, 
fakta sejarah menunjukkan adanya keragaman sudut pandang dalam memahami 
peristiwa politik pasca-wafatnya Rasulullah. Hal ini dipengaruhi oleh perbedaan 
pengalaman, latar sosial, dan teori-teori politik yang berkembang di kalangan 
sahabat. Lebih-lebih, sejarah Islam pada masa awal sangat erat kaitannya dengan 
dinamika politik dan kekuasaan, sehingga muncul berbagai kepentingan kelompok 
maupun individu di dalamnya (Ely Zainuddin, 2015). 

Ketiadaan wasiat atau penunjukan langsung dari Rasulullah SAW mengenai 
siapa yang menjadi penggantinya membuat para sahabat harus melakukan ijtihad 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  962 
 

Copyright; Apriani Sri Mulyani, Achmad Maftuh Sujana, Rani Wulandari, Ade Ika Ahadiyah 

politik. Umat Islam menyadari pentingnya segera memilih pemimpin untuk 
mempertahankan stabilitas agama, persatuan sosial, dan keberlanjutan negara 
Madinah yang baru tumbuh. Kaum Anshar dan Muhajirin, sebagai dua kelompok 
utama dalam masyarakat Islam, memiliki kontribusi besar dalam perjuangan 
dakwah sehingga masing-masing merasa layak mengajukan calon pemimpin. 
Kaum Anshar berkumpul di Saqifah Bani Sa’idah, dipimpin oleh Sa‘ad bin Ubadah, 
dan mengusulkan agar kepemimpinan dibagi dua: “Dari kami seorang pemimpin 
dan dari kalian seorang pemimpin.” Mereka menekankan bahwa keberhasilan 
dakwah di Madinah tidak mungkin terjadi tanpa dukungan mereka. Para Muhajirin 
segera datang, yaitu Abu Bakar, Umar bin Khattab, dan Abu Ubaidah bin Jarrah, 
untuk mencegah perpecahan bangsa yang baru terbentuk. 

Dalam suasana diskusi yang memanas, Abu Bakar mengambil peran 
diplomatis dengan menyampaikan argumentasi yang menyejukkan. Ia 
mengingatkan bahwa kepemimpinan Quraisy memiliki legitimasi sosial di Jazirah 
Arab sebuah faktor penting untuk menjaga stabilitas politik. Abu Bakar bahkan 
menawarkan dua calon selain dirinya yaitu Umar bin Khattab dan Abu Ubaidah bin 
Jarrah, untuk menunjukkan bahwa ia tidak mengejar kepentingan pribadi. 
Argumentasi ini mempengaruhi banyak pihak; namun, sebelum Umar dan Abu 
Ubaidah mengangkat baiat, Basyir bin Sa‘ad dari kalangan Anshar terlebih dahulu 
mengucapkan baiat kepada Abu Bakar. Langkah ini disusul oleh tokoh-tokoh 
Anshar dan Muhajirin lainnya, sehingga terjadilah baiat khusus (bai‘at khassah) di 
Saqifah Bani Sa‘idah (Hermanto, 2014). 

Keesokan harinya, diadakan baiat umum (bai‘at ‘ammah) di Masjid Nabawi 
yang diikuti oleh para sahabat besar, termasuk Ali bin Abi Thalib, Utsman bin 
Affan, Zubair bin Awwam, Sa‘ad bin Abi Waqqas, Talhah bin Ubaidillah, dan 
lainnya (Purwanto, 2024). Dengan demikian, terpilihlah Abu Bakar sebagai khalifah 
pertama. Proses pemilihan yang penuh ijtihad, musyawarah, dan diplomasi ini 
menggambarkan kedewasaan politik para sahabat dalam mengutamakan persatuan 
umat di tengah potensi konflik besar pasca-wafatnya Rasulullah. 

 
Peran Abu Bakar dalam Membangun Stabilitas Politik 

Abu Bakar ash-Shiddiq memiliki nama asli Abdullah bin Abi Quhafah, yang 
terkenal dengan gelar ash-Shiddiq karena menjadi orang pertama yang 
membenarkan peristiwa Isra' Mi’raj ketika banyak orang meragukannya. Latar 
belakangnya sebagai sahabat terdekat Rasulullah SAW menjadikan dirinya sosok 
yang memiliki kredibilitas tinggi di mata umat Islam. Abu Bakar dikenal sangat 
dermawan, rendah hati, dan memiliki kepedulian sosial yang tinggi. Beliau pernah 
membebaskan banyak budak yang disiksa karena memeluk Islam, seperti Bilal bin 
Rabah. Seluruh hartanya pernah ia serahkan untuk perjuangan Islam, menunjukkan 
komitmen total terhadap agama dan umat (Tumangger, 2021). Karakter inilah yang 
menjadikan Abu Bakar sosok yang tepat untuk memimpin umat Islam di masa 
krisis. 

 
 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  963 
 

Copyright; Apriani Sri Mulyani, Achmad Maftuh Sujana, Rani Wulandari, Ade Ika Ahadiyah 

Kebijakan Politik Abu Bakar sebagai Khalifah 
Sebagai khalifah pertama, Abu Bakar menghadapi berbagai tantangan besar 

baik dari dalam maupun luar negeri. Kekuasaan legislatif, eksekutif, dan yudikatif 
semuanya berada di tangan khalifah, karena struktur negara Islam masih sangat 
sederhana. Stabilitas politik pada masa awal ini sangat rapuh karena perpecahan 
dan konflik suku di Jazirah Arab masih mudah muncul kembali. 
1.  Pengiriman Pasukan Usamah bin Zaid 

Sebelum wafat, Rasulullah telah memerintahkan pasukan yang dipimpin 
Usamah bin Zaid untuk berangkat ke Syam. Namun sebagian sahabat mengusulkan 
agar misi ini dibatalkan demi menjaga stabilitas internal. Abu Bakar menolak usulan 
itu dan tetap memberangkatkan pasukan karena menganggapnya sebagai amanah 
Rasul. Keputusan ini memperlihatkan ketegasan Abu Bakar dan menegaskan 
konsistensi negara Islam dalam menepati janji politik dan militernya. 
2.  Pemberantasan Penolak Zakat 

Salah satu persoalan besar adalah banyaknya suku yang enggan membayar 
zakat setelah Rasulullah wafat. Mereka menganggap zakat hanya kewajiban kepada 
Rasul, bukan kepada negara. Abu Bakar bersikeras memerangi kelompok ini karena 
memutuskan zakat berarti memutuskan pilar ekonomi Islam. Ketegasan Abu Bakar 
menjaga integritas agama dan negara. 
3.  Perlawanan Terhadap Nabi Palsu 

Beberapa orang mengaku nabi, seperti Musailamah al-Kazzab, Al-Aswad al-
Ansi, Sajah binti al-Harits, dan Tulaihah al-Asadi. Fenomena ini mengancam 
stabilitas aqidah dan politik. Melalui strategi militer yang dipimpin Khalid bin 
Walid, gerakan ini berhasil dipadamkan dan stabilitas kembali terjaga. 
4.  Perang Riddah (Apostasi) 

Perang ini terjadi karena munculnya suku-suku yang kembali murtad setelah 
wafatnya Nabi. Abu Bakar memerangi mereka demi mempertahankan persatuan 
dan eksistensi negara Islam. Perang Riddah menjadi fondasi penting dalam menjaga 
keutuhan umat. 
5. Perang Yamamah 

Di Yamamah, pasukan Islam menghadapi Musailamah al-Kazzab. 
Pertempuran ini sangat besar dan mengakibatkan gugurnya lebih dari 70 penghafal 
Al-Qur’an. Kemenangan ini memulihkan kembali wilayah-wilayah yang 
memberontak. 
6.  Penaklukan Eksternal 

Setelah stabilitas dalam negeri terjaga, Abu Bakar memulai ekspansi ke 
wilayah kekaisaran Romawi dan Persia. Dalam waktu singkat, pasukan Islam 
berhasil menguasai beberapa wilayah penting, menunjukkan kemampuan Abu 
Bakar dalam diplomasi dan strategi militer. 
7.  Pengumpulan Al-Qur’an 

Gugurnya banyak penghafal Al-Qur’an pada Perang Yamamah membuat 
Umar bin Khattab mendorong pengumpulan mushaf agar tidak hilang. Abu Bakar 
membentuk panitia yang dipimpin Zaid bin Tsabit untuk mengumpulkan dan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  964 
 

Copyright; Apriani Sri Mulyani, Achmad Maftuh Sujana, Rani Wulandari, Ade Ika Ahadiyah 

membukukan Al-Qur’an. Keputusan ini menjadi salah satu warisan terbesar Abu 
Bakar yang menjaga keaslian Al-Qur’an hingga kini. 
 
SIMPULAN  

Berdasarkan uraian mengenai dinamika politik setelah wafatnya Rasulullah 
SAW, dapat disimpulkan bahwa masa tersebut merupakan periode krisis yang 
menuntut kedewasaan politik umat Islam. Ketiadaan wasiat mengenai pengganti 
Nabi menyebabkan munculnya perbedaan pendapat antara kelompok Anshar dan 
Muhajirin mengenai siapa yang paling layak memimpin umat. Diskusi panjang dan 
tensi di Saqifah Bani Sa‘idah menunjukkan bahwa umat berada pada batas 
perpecahan yang berbahaya. Namun, melalui musyawarah, diplomasi, dan 
kebijaksanaan tokoh-tokoh besar seperti Abu Bakar, Umar bin Khattab, dan Abu 
Ubaidah bin Jarrah, umat Islam berhasil menentukan Abu Bakar sebagai khalifah 
pertama. Proses bai‘at khusus di Saqifah dan bai‘at umum di Masjid Nabawi 
menandai awal terbentuknya institusi khilafah serta menunjukkan bahwa 
persatuan dan kepentingan umat jauh lebih utama daripada ambisi politik 
kelompok tertentu. Peristiwa ini menjadi fondasi penting dalam sejarah peradaban 
Islam karena memperlihatkan mekanisme ijtihad politik yang mengutamakan 
ukhuwah dan stabilitas umat. Peran Abu Bakar ash-Shiddiq selanjutnya terbukti 
sangat signifikan dalam menegakkan stabilitas politik dan agama Islam. Pada masa 
pemerintahannya, ia menghadapi berbagai tantangan besar seperti penolakan 
zakat, gerakan nabi palsu, pemberontakan murtad (Perang Riddah), serta ekspansi 
asing dari Romawi dan Persia. Dengan ketegasan, keimanan kuat, dan 
kecerdasannya, Abu Bakar mampu mengatasi seluruh ancaman tersebut sehingga 
keutuhan negara Islam tetap terjaga. Kebijakan strategis seperti memberangkatkan 
pasukan Usamah, memerangi kelompok pembangkang zakat, menumpas 
pemberontak Yamamah, hingga memprakarsai pengumpulan Al-Qur’an menjadi 
warisan monumental yang menjaga kemurnian ajaran Islam hingga kini. 
Keberhasilan Abu Bakar tidak hanya menunjukkan kapasitasnya sebagai pemimpin 
politik, tetapi juga sebagai tokoh spiritual yang memahami urgensi persatuan umat. 
Kepemimpinannya menjadi teladan bahwa stabilitas negara hanya dapat terwujud 
apabila dipandu oleh keimanan, ketegasan, dan komitmen total terhadap 
kebenaran. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, S., & Rahman, M. A. (2022). Kontribusi Abu Bakar dalam pembentukan 

pemerintahan Islam. Jurnal Studi Islam dan Politik, 4(2), 78–89. 
Ahmad Yani. (2022). Khulafah al-Rasyidun: Menelaah kepemimpinan Abu Bakar 

al-Shiddiq. Carita: Jurnal Sejarah dan Budaya, 5(1), 45–60. 
Al Fajri, M., Kartika, M., & Supriyanto, S. (2023). Peradaban Islam pada masa Abu 

Bakar as-Siddiq. Madani: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 6(2), 123–134. 
Al-Fauzan, M. (2024). Peran Abu Bakar dalam mempersatukan umat Islam. Jurnal 

Peradaban Islam Kontemporer, 9(1), 55–67. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  965 
 

Copyright; Apriani Sri Mulyani, Achmad Maftuh Sujana, Rani Wulandari, Ade Ika Ahadiyah 

Bakar, I. A. (2008). Sejarah peradaban Islam. Retrieved from https://repository.uin-
malang.ac.id 

Ely Zainudin. (2015). Peradaban Islam pada masa Khulafah Rasyidin. Jurnal 
Intelegensia, 3(1), 50–58. 
https://ejournal.unisnu.ac.id/JI/article/download/1337/1345 

Faisal, F., Mukti, A., & Dahlan, Z. (2022). Perspektif sosial dan politik terhadap 
kebangkitan pembangunan ekonomi melalui kepemimpinan Abu Bakar al-
Shiddiq dan Umar ibn al-Khattab. GOVERNANCE: Jurnal Ilmiah Kajian 
Politik Lokal dan Pembangunan, 8(3), 171–175. 

Fajri, A., Kartika, M., & Supriyanto, S. (2023). Peradaban Islam pada masa Abu 
Bakar as-Siddiq. Jurnal Penerbit Daarul Huda, 7(1), 65–75. Retrieved from 
https://jurnal.penerbitdaarulhuda.my.id 

Hasan, Z. (2019). Kebijakan sosial dan politik pada masa Abu Bakar as-Siddiq. 
Jurnal Ilmu Keislaman dan Peradaban, 3(1), 45–53. 

Ismail, A., & Zaini, H. (2021). Kajian militer pada masa Khalifah Abu Bakar ash-
Shiddiq. Jurnal Kajian Sejarah Islam, 7(1), 12–20. 

Nasution, S. (2020). Administrasi pemerintahan Islam masa Khalifah Abu Bakar. 
Jurnal Sejarah Islam, 8(2), 15–28. 

Pemerintahan Abu Bakar ash-Shiddiq dalam perspektif sejarah Islam. (2022). Jurnal 
Ilmu Keislaman, 12(1), 21–35. 

Purwanto, A. (2024). Kebijakan strategis Abu Bakar ash-Shiddiq pada masa 
Khalifah Rasyidah. Khozinatul Ulum: Jurnal Islam dan Manajemen, 2(2), 56–
67. 

Purwanto, A. (2024). Kebijakan strategis Abu Bakar ash-Shiddiq pada masa 
Khalifah Rasyidah. Global Education Journal, 2(2), 111–122. 

Refliani, S., & Lestari, S. I. (2024). Kebijakan fiskal zaman Abu Bakar as-Siddiq dan 
Umar bin Khattab. Jurnal Ekonomi Islam, 5(2), 75–88. 

Rifai, M. A. (2023). Strategi diplomasi pada era Abu Bakar as-Siddiq. Jurnal 
Diplomasi dan Hubungan Internasional Islam, 5(3), 33–45. 

Roselani, N., Lubis, M. R., & Azhari, S. (2023). Peradaban Islam masa Khalifah 
Rasyidin. Journal on Education, 9(3), 112–125. 

Sulistio, E., Purnomo, A., & Setiabudi, D. I. (2022). Analisis sejarah peradaban Islam 
masa Khulafaurrasyidin. Jurnal Anfa, 4(2), 43–58. https://jurnal.anfa.co.id 

Tumangger, M. (2021). Pemerintahan Abu Bakar. At-Tafkir, 3(1), 55–77. 
Zulfia Rifda, & Dzulkifli, I. H. (2023). 7482-article text-24512-1-10-20231228, 2(2), 

131–148. 
  
 
 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

