8 Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
Bl https: / /cjournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/ AlZyn p-ISSN 3026-2925
4 Volume 4 Number 1, 2026

DOI: https:/ /doi.org/10.61104/alz.v4i1.3173

Perpektif Mahzab Imam Syafi'l dalam Penyelesaian Munasakhat di
Indonesia

M. Iftah Irzaqil!, M. Akmal Pratama?, Abid Khaidar Zamzami3, Mohammad
Syaifuddin?

Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan, Indonesia’+

Email Korespondensi: m.ifath.irzaqi@mhs.uingusdur.ac.id,
‘m.akmal.pratama@mhs.uingusdur.ac.id2, abid.khaidar.zamzami@mbhs.uingusdur.ac.id,
mohammad.syaifuddin.@uinqusdur.ac.id

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 01 Januari 2026

ABSTRACT

Munasakhah (chain inheritance) is a crucial issue in Faraidh science that requires complex
methodological solutions, given that the Shafi'i school of thought is the main reference in
Indonesia. This phenomenon arises when an heir dies before the inheritance of his predecessor
is distributed, creating overlapping rights. This study aims to analyze the procedures,
theoretical foundations, and relevance of the Shafi'i school of thought in resolving
Munasakhah in the context of contemporary inheritance law.Using the library research
method, qualitative data was collected from classical Shafi'i figh books and positive law
regulations, namely the Compilation of Islamic Law (KHI). The results of the study show that
the Shafi'i school emphasizes the gradual resolution of Munasakhah (tadarruj) based on two
fundamental principles: transfer of ownership (intigal al-milk) and certainty of the order of
death (at-tartib). This methodology requires careful calculation, analyzing the conditions of
the remaining heirs at each level of death.Despite facing technical challenges, the Shafi'i
methodology has proven to be compatible with the Compilation of Islamic Law (KHI) system
and is highly likely to be integrated with digital technology (SIMWARIS) to minimize
calculation errors. This framework, which upholds justice (al-'adl) and accuracy (at-tartib),
remains an authoritative and applicable guide for Religious Courts and the community in
ensuring the lawful and fair distribution of assets.

Keywords: Munasakhah, Figh of Inheritance, Imam Shafi'i, Islamic Family Law, Religious
Courts.

ABSTRAK

Munasakhah (warisan berantai) merupakan isu krusial dalam ilmu Faraidh yang
memerlukan penyelesaian metodologis kompleks, mengingat mazhab Syafi'i menjadi acuan
utama di Indonesia. Fenomena ini muncul ketika ahli waris meninggal sebelum harta
warisan pendahulunya dibagikan, menciptakan tumpang tindih hak. Penelitian ini
bertujuan menganalisis prosedur, landasan teoretis, dan relevansi mazhab Syafi'i dalam
menyelesaikan Munasakhah dalam konteks hukum waris kontemporer.Menggunakan
metode penelitian perpustakaan (Library Research), data kualitatif dikumpulkan dari kitab-
kitab figh klasik mazhab Syafi'i dan peraturan hukum positif, yaitu Kompilasi Hukum Islam
(KHI).Hasil penelitian menunjukkan bahwa mazhab Syafi'i menekankan penyelesaian
Munasakhah secara bertahap (tadarruj) berdasarkan dua prinsip fundamental: peralihan
kepemilikan (intiqal al-milk) dan kepastian urutan kematian (at-tartib). Metodologi ini

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 895

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:m.ifath.irzaqi@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:m.akmal.pratama@mhs.uingusdur.ac.id2,%20abid.khaidar.zamzami@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:mohammad.syaifuddin.@uingusdur.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3173

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

menuntut perhitungan yang cermat, menganalisis kondisi ahli waris yang tersisa pada
setiap tingkatan kematian.Meskipun menghadapi tantangan teknis, metodologi Syafi'i
terbukti kompatibel dengan sistem Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan sangat mungkin
untuk diintegrasikan dengan teknologi digital (SIMWARIS) guna meminimalisir kesalahan
perhitungan. Kerangka kerja ini, yang menjunjung tinggi keadilan (al-'adl) dan ketepatan
(at-tartib), tetap menjadi panduan yang otoritatif dan applicable bagi Pengadilan Agama
dan masyarakat dalam memastikan distribusi harta yang sah dan adil.

Kata Kunci: Munasakhah, Figh Warisan, Imam Syafi'i, Hukum Keluarga Islam,
Pengadilan Agama.

PENDAHULUAN

Ilmu Faraidh, yang secara spesifik dikenal sebagai Ilmu Waris Islam,
menempati posisi sentral dalam struktur hukum Islam (Figih Muamalah). Disiplin
ilmu ini berfungsi sebagai panduan normatif yang secara eksklusif mengatur tata
cara dan proporsi pembagian aset peninggalan (tirkah) seseorang yang telah wafat.
Signifikansi Faraidh terletak pada perannya yang vital dalam menjamin bahwa
proses distribusi warisan dieksekusi secara akurat dan adil, sejalan dengan mandat
fundamental syariat Islam.

Landasan ontologis Ilmu Waris ini berakar kuat pada sumber-sumber
hukum utama Islam, yaitu Al-Qur'an, Hadis, dan [jma' ulama. Ketentuan-ketentuan
krusial mengenai penetapan hak dan porsi ahli waris secara eksplisit difirmankan
dalam Surah An-Nisa' (terutama ayat 7 hingga 12), yang menegaskan urgensi
penerapannya. Oleh karena itu, dalam kerangka Hukum Islam, IImu Faraidh
memegang kedudukan esensial sebagai instrumen untuk menegakkan prinsip
keadilan distributif dan menciptakan keseimbangan sosial-ekonomi di antara para
pewaris, sekaligus memitigasi potensi sengketa terkait harta peninggalan.
Misalnya, bagian untuk anak laki-laki biasanya lebih besar dibandingkan
dengan anak perempuan, dan pasangan suami atau istri mendapatkan bagian
tertentu dari harta Perhitungan dan Pembagian: Proses perhitungan melibatkan
pembagian harta berdasarkan bagian yang telah ditetapkan dan kadang-
kadang melibatkan sistem pecahan yang harus disesuaikan dengan total harta
yang ada (Ifah Lathifah, 2024). Dalam mengimplementasikan prinsip keadilan
tersebut, Faraidh menggunakan metode fraksional yang terperinci. Sistem ini
menetapkan bagian-bagian pasti (furudhul mugqaddarah) bagi ahli waris tertentu,
dengan mempertimbangkan variabel seperti kekerabatan dan jenis kelamin
(misalnya, perbedaan porsi antara anak laki-laki dan anak perempuan). Meskipun
didasarkan pada perhitungan yang presisi, implementasi di lapangan seringkali
dihadapkan pada kasus-kasus yang rumit, salah satunya adalah masalah
Munasakhah. Munasakhah merujuk pada situasi warisan berantai di mana salah
satu atau lebih ahli waris meninggal dunia sebelum proses pembagian warisan
pertama terselesaikan, yang kemudian menuntut perhitungan waris yang berlapis
dan lebih kompleks.

Isu Munasakhah (warisan berantai) merupakan salah satu segmen
pembahasan Figih Mawaris yang paling menantang dan kompleks. Kerumitan ini
muncul akibat adanya kematian ganda secara berurutan di kalangan ahli waris

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 896

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

sebelum warisan pertama didistribusikan, yang secara substansial menuntut kehati-
hatian dan kecermatan yang tinggi dalam menganalisis dan menetapkan subjek
penerima warisan serta proporsi pembagian harta mereka. Lebih lanjut, selisih
waktu kematian di antara para pewaris dalam kasus Munasakhah memiliki dampak
signifikan, yaitu perubahan status kepemilikan harta secara bertahap atau berlapis.
Untuk menjamin bahwa hasil pembagian warisan benar-benar mencerminkan
keadilan syariat, diperlukan kerangka metodologi yang jelas, sehingga referensi dan
analisis komparatif terhadap pandangan dari berbagai mazhab fikih menjadi
instrumen esensial dalam merumuskan solusi yang valid dan akuntabel.

Sebagai salah satu otoritas yurisprudensi Islam (Figh) yang paling
berpengaruh, Mazhab Imam Syafi'i menawarkan metodologi yang spesifik dalam
menangani kompleksitas kasus Munasakhah (warisan berantai). Pendekatan ini
secara konsisten menekankan perlunya verifikasi urutan waktu kematian dan
validitas status pewarisan pada setiap jenjang peristiwa. Perbedaan utama dengan
mazhab fikih lainnya sering kali terletak pada teknis implementasi, seperti
kontroversi mengenai apakah pembagian warisan harus dieksekusi secara bertahap
(mengikuti setiap urutan kematian) atau menggunakan metode penyelesaian
gabungan (jami'). Oleh karena itu, melakukan kajian mendalam terhadap perspektif
Mazhab Syafi'i menjadi krusial untuk mengurai dasar hukum, kerangka teori, dan
aplikasi praktisnya dalam penyelesaian Munasakhah.

Secara kontekstual, studi mengenai Munasakhah dari sudut pandang
Mazhab Syafi'i sangat relevan di Indonesia, mengingat mayoritas umat Islam di
negara ini mengadopsi pandangan mazhab tersebut. Dalam ranah praktik
pembagian warisan di masyarakat, maupun dalam konteks Lembaga Peradilan
Agama, kasus Munasakhah kerap memicu persoalan substantif. Permasalahan ini
bukan hanya berkaitan dengan ketidakpahaman teoretis terhadap hukum waris,
tetapi juga meliputi kesulitan teknis perhitungan dan tantangan dalam
implementasi keputusan hukum di lapangan.

Salah satu kendala utama yang dihadapi dalam penerapan Ilmu Faraidh di
tingkat masyarakat adalah keterbatasan pemahaman konseptual, terutama
mengenai kasus Munasakhah. Secara umum, masih banyak dijumpai anggapan
keliru di mana publik berasumsi bahwa proses distribusi harta warisan cukup
diselesaikan dalam satu tahapan tunggal setelah wafatnya pewaris pertama
(mursyid). Padahal, esensi dari Munasakhah terletak pada prinsip pewarisan
berantai: setiap kali terjadi kematian seorang ahli waris sebelum aset warisan dibagi
tuntas, status kepemilikan dan proporsi hak waris akan berubah secara bertingkat
dan memunculkan ahli waris baru. Disparitas pemahaman antara ketentuan syariat
dengan praktik di lapangan ini kerap kali mengakibatkan pembagian warisan yang
tidak sah menurut kaidah Fikih, sehingga secara inheren meningkatkan risiko
konflik dan sengketa di antara pihak-pihak yang berhak.

Selain kendala pemahaman di masyarakat, tantangan lain muncul dari
perbedaan pendapat (ikhtilaf) di kalangan internal ulama (fukaha) Mazhab Syafi’i
sendiri. Meskipun mazhab ini menyediakan kerangka hukum yang kokoh, masih
terdapat variasi penafsiran dan metodologi penerapan dalam penyelesaian kasus
Munasakhah. Salah satu isu sentral yang diperdebatkan adalah prosedur
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 897

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

pembagian harta: apakah harta warisan dari pewaris pertama harus segera
diselesaikan sebelum terjadi kematian ahli waris berikutnya, atau bolehkah proses
perhitungan ditunda dan diselesaikan secara komprehensif setelah seluruh
rangkaian kematian terjadi (metode gabungan). Perbedaan metodologis ini
memiliki implikasi signifikan terhadap penetapan jumlah akhir harta yang akan
diterima oleh ahli waris terakhir. Lebih lanjut, ulama otoritatif dalam mazhab
seperti Imam Nawawi dan Ar-Rafi’i turut memberikan perhatian pada kondisi-
kondisi khusus, seperti kasus di mana urutan waktu kematian tidak dapat
diverifikasi, yang berpotensi menyebabkan gugurnya hak waris dan menuntut
kehati-hatian yudisial dalam proses penyelesaian.

Tantangan substansial yang ketiga terletak pada aspek teknis perhitungan
dan implementasi. Penyelesaian kasus Munasakhah secara syar'i menuntut
kompetensi matematis yang memadai, mengingat prosesnya melibatkan
serangkaian tahapan perhitungan yang saling terkait dan berjenjang (multi-tier
calculation). Dalam ranah praktik, baik di Pengadilan Agama maupun di tingkat
komunitas, sering teridentifikasi adanya kesalahan fatal dalam proses identifikasi
dan validasi status ahli waris, khususnya dalam membedakan antara pihak yang
masih memiliki hak waris dan pihak yang haknya telah gugur. Di samping itu,
keterbatasan penguasaan metodologi Fikih Syafi'i oleh para pihak yang bersengketa
maupun penyelesai di masyarakat seringkali mendorong pengambilan solusi yang
didasarkan pada adat istiadat lokal atau konsensus kekeluargaan, yang pada
akhirnya mendistorsi penetapan hak waris sejati sesuai dengan prinsip-prinsip Ilmu
Faraidh.

Oleh karena itu, permasalahan di lapangan menunjukkan adanya
kesenjangan antara teori fikih Syafi'i dengan praktik penerapannya dalam kasus
munasakhah. Hal ini menegaskan pentingnya penelitian yang mendalam tentang
perspektif mazhab Imam Syafi’i dalam penyelesaian munasakhah, agar dapat me
Berdasarkan kompleksitas dan kendala-kendala yang telah diuraikan di atas, dapat
ditarik sebuah kesimpulan penting bahwa terdapat diskrepansi nyata antara
kerangka teoretis Fikih Mazhab Syafi'i mengenai Munasakhah dengan realitas
penerapannya di lapangan. Kesenjangan ini secara kuat menjustifikasi urgensi
untuk melaksanakan kajian akademik yang komprehensif terhadap metodologi
penyelesaian Munasakhah berdasarkan perspektif Imam Syafi’i. Tujuan utama dari
penelitian ini adalah untuk menghasilkan panduan yang bersifat instruktif, valid,
dan dapat diaplikasikan (aplikatif). Hasil penelitian diharapkan dapat menjadi
referensi yang otoritatif, baik bagi masyarakat yang berupaya menyelesaikan
warisan secara mandiri maupun bagi lembaga peradilan dan hukum Islam di
Indonesia.mberikan panduan yang jelas, akurat, dan aplikatif bagi masyarakat
maupun lembaga hukum Islam.

METODE

Penelitian kualitatif ini menggunakan metode kepustakaan (library
research), dengan memanfaatkan akses ke pusat-pusat informasi akademik seperti
perpustakaan dan basis data jurnal elektronik untuk menghimpun data yang
relevan. Data, dipahami sebagai rekaman terstruktur dari fakta teramati dan diakui
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 898

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

keabsahannya, dikumpulkan dan diklasifikasikan menjadi dua kategori utama:
Sumber Data Primer, yaitu informasi yang diambil langsung dari sumber aslinya
(berupa temuan baru, pemahaman ulang, atau gagasan utama), dan Sumber Data
Sekunder, yaitu rujukan yang memberikan informasi secara tidak langsung kepada
peneliti.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Dan Dasar Hukum Munasakhat

Dalam diskursus keilmuan hukum Islam, terdapat beberapa terminologi
yang digunakan secara bergantian untuk merujuk pada Hukum Kewarisan, di
antaranya adalah figh mawaris, ilmu fara-id, dan hukum kewarisan itu sendiri.
Secara etimologis, istilah Figh Mawari§ merupakan gabungan dari dua kata Arab.
Kata Figh mengindikasikan aktivitas mengetahui atau memahami secara
mendalam, yaitu melalui upaya pemikiran dan analisis yang intensif. Sementara itu,
kata Mawari$§ merupakan bentuk jamak dari kata Mirds, yang secara leksikal
dimaknai sebagai aset atau harta peninggalan (tirkah) yang sah untuk
didistribusikan kepada pihak-pihak yang berhak (ahli waris) setelah meninggalnya
pewaris. Berdasarkan pemaknaan terminologis tersebut, Figh Mawari$ dapat
dikonsepsikan sebagai disiplin keilmuan spesifik yang mengkaji segala aspek
terkait harta warisan (tirkah). Secara substantif, ilmu ini mencakup pembahasan
mengenai mekanisme transfer kepemilikan harta dari pewaris kepada ahli waris,
identifikasi subjek yang secara sah berhak menerima aset peninggalan tersebut,
serta penetapan proporsi atau bagian yang menjadi hak dari masing-masing
penerima warisan.((Moh. Muhibbin dan Abdul Wahid, 2009).Dalam kerangka
sistem yudisial Indonesia, ilmu fara-id seringkali disetarakan dan dikenal dengan
istilah “Hukum Waris”. Secara definitif, Hukum Waris ini merupakan seperangkat
norma dan ketentuan yang mengatur mengenai konsekuensi hukum terhadap aset
kekayaan (harta peninggalan) seseorang setelah ia wafat, termasuk mekanisme
pengalihan dan distribusinya.(Subekti, 1969).

IImu Mawérié merupakan disiplin ilmu fundamental yang berdiri di atas dua
pilar keilmuan utama: ilmu fikih (sebagai landasan normatif) dan ilmu hitung
(sebagai alat metodologis). Fokus utamanya adalah menentukan dan melaksanakan
perhitungan warisan bagi pihak-pihak yang secara sah memiliki hak waris. Tujuan
esensial dari ilmu ini adalah untuk memastikan bahwa setiap individu yang berhak
atas harta peninggalan (tirkah) benar-benar menerima porsi dan haknya secara
proporsional dan akurat sesuai dengan ketetapan syariat(Abdul Malik Kamal bin
as-Sayyid Salim, 2009). Menurut kerangka peraturan perundang-undangan di
Indonesia, secara spesifik dalam Pasal 171 huruf (a) Kompilasi Hukum Islam (KHI),
Hukum Kewarisan diartikan sebagai seperangkat ketentuan yang mengelola tiga
aspek utama: (1) mekanisme pengalihan hak kepemilikan atas harta peninggalan
(tirkah) dari pewaris, (2) identifikasi pihak-pihak yang sah untuk dikategorikan
sebagai ahli waris, serta (3) penetapan secara pasti mengenai porsi atau bagian yang
menjadi hak masing-masing ahli waris tersebut.Hasil analisis data dijelaskan
dengan benar di dalam artikel. Bagian diskusi menjelaskan temuan secara logis,
dikaitkan dengan sumber-sumber yang relevan.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 899

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Merujuk pada pandangan As-Sayyid As-Syarif, definisi Munasakhah adalah
proses pengalihan porsi warisan yang seharusnya diterima oleh seorang ahli waris
kepada individu lain yang berhak mewarisinya. Pengalihan ini terjadi dikarenakan
ahli waris pertama tersebut telah wafat sebelum proses finalisasi dan pembagian
keseluruhan harta peninggalan (tirkah) dari pewaris pertama terlaksana. pada
pemikiran H. Moh. Anwar dalam konteks hukum Islam, Munasakhah didefinisikan
sebagai sistem pewarisan berantai (warisan beruntun). Beliau memberikan ilustrasi
kasus Munasakhah terjadi ketika seorang individu meninggal dunia dengan
meninggalkan ahli waris tertentu (misalnya, ayah, ibu, suami, dan anak), namun
sebelum harta peninggalannya didistribusikan, salah satu ahli waris tersebut,
seperti sang ayah, turut meninggal dunia. Kejadian ini secara otomatis memicu
pembukaan kasus warisan baru yang terhubung dengan warisan sebelumnya(H.
Moh. Anwar, 1988). Selanjutnya, mengacu pada penjelasan dari almarhum Bapak
A. Assaad Yunus, seorang dosen senior dari Fakultas Syariah IAIN Alauddin Ujung
Pandang (saat itu), beliau mengemukakan bahwa istilah Munasakhah secara
etimologis berakar dari kata bahasa Arab nasakh. Kata nasakh ini memiliki makna
dasar menghapus, memindahkan, atau mengalihkan sesuatu(A.Assaad Yunus,
1992).

Secara etimologis, istilah Munasakhah memiliki makna dasar penghapusan,
pemindahan, atau pengalihan sesuatu dari satu pihak ke pihak lain. Berdasarkan
seluruh definisi yang telah diuraikan sebelumnya, dapat ditarik sebuah kesimpulan
terminologis bahwa Munasakhah dalam konteks Hukum Kewarisan merujuk pada
suatu kondisi di mana terjadi kematian beruntun dari satu orang atau lebih yang
merupakan ahli waris sah. Peristiwa kematian susulan ini terjadi sebelum seluruh
harta peninggalan (tirkah) dari pewaris pertama tuntas dibagikan. Konsekuensi
dari kejadian ini adalah pengalihan hak waris yang seharusnya diterima oleh ahli
waris yang meninggal tersebut kepada ahli warisnya sendiri (waris dari waris),
karena ia wafat sebelum harta warisan pokok diadministrasikan.

Biografi Singkat Imam Syafii
1. Riwayat Hidup

Nama lengkap dari tokoh besar Mazhab Syafi'i adalah Muhammad bin Idris.
Silsilah nasab beliau, yang menghubungkannya langsung dengan suku Quraisy,
tercatat sebagai berikut: Muhammad bin Idris bin al-Abbas bin Utsman bin Syafi’i
bin as-Saib bin Ubaid bin Abdi Yazid bin Hasyim bin al-Muthalib bin Abdi Manaf
bin Qushay bin Kilab bin Murrah bin Ka’ab bin Lu’ai bin Ghalib(M. Bahri Ghazali,
1992). Imam Syafi’i dilahirkan di Gaza Palestina.((Syaikh Abdul Qadir Ar -
Rahbawi, 2007)) Imam Syafi’i dilahirkan pada tahun 150 Hijriyah, sebuah tahun
yang istimewa karena bertepatan dengan tahun wafatnya salah satu ulama fikih
besar lainnya, yakni Imam Abu Hanifah (an-Nu'man). Kehidupan masa kecil
Muhammad bin Idris as-Syafi’i diwarnai dengan status yatim, sebab ayahnya wafat
di usia yang relatif muda, sehingga beliau diasuh penuh oleh ibunya. Dalam
kehidupan berkeluarga, Imam Syafi'i menikahi Hamidah binti Nafi’ bin Unaisah
bin Amru bin Utsman bin Affan. Dari pernikahan ini, beliau dikaruniai beberapa
orang anak, di antaranya: Abu Utsman Muhammad (yang kemudian dikenal
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 900

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

sebagai seorang hakim di Halib, Syam/Suriah), Fathimah, dan Zainab(Imam Syafi’i
Abu Abdullah Muhammad bin Idris, 2004).

Berdasarkan riwayat yang disampaikan oleh Abu Nu’aim melalui sanad dari
Ibrahim bin Murad, kepribadian Imam Syafi'i digambarkan memiliki adab (akhlak)
yang luhur, berkarakter gagah, berasal dari golongan bangsawan, serta memiliki
jiwa yang agung (berjiwa besar). Sementara itu, ulama lain, az-Za'farani,
menambahkan bahwa Imam Syafi’'i dikenal sebagai sosok yang berwajah menawan
(simpatik) dan memiliki sifat dermawan (ringan tangan). Al-Muzni, salah satu
murid terkemuka Imam Syafi'i, memberikan kesaksian mengenai daya tarik fisik
gurunya dengan menyatakan: "Saya belum pernah menjumpai seorang pun yang
memiliki paras lebih menawan daripada asy-Syafi'i." Al-Muzni juga menyoroti
keindahan gestur beliau dengan menambahkan, "Ketika beliau menyentuh
janggutnya,terlihat bahwa tidak ada orang lain yang melakukannya dengan cara
yang lebih indah dan berwibawa.".

Kejeniusan Imam Syafi’i terlihat sejak usia belia. Pada usia tujuh tahun,
beliau telah menyelesaikan hafalan 30 juz Al-Qur’an. Kedalaman keilmuannya terus
berkembang; pada usia sepuluh tahun (ada riwayat lain menyebutkan tiga belas
tahun), beliau berhasil menghafal kitab al-Muwaththa’, sebuah karya monumental
dari gurunya, Imam Malik. Puncak pencapaian akademis mudanya adalah ketika
beliau dipercaya dan diizinkan untuk mengeluarkan fatwa oleh gurunya, Muslim
bin Khalid az-Zanji, saat beliau menginjak usia lima belas tahun (ada juga yang
menyebut delapan belas tahun)(Syaikh Ahmad Farid, 2007).

2. Pendidikan

Imam an-Nawawi menyajikan ringkasan perjalanan keilmuan Imam Syafi’i
sebagai berikut: Awalnya, beliau memperdalam Fikih di Makkah, berguru kepada
Muslim bin Khalid az-Zanji dan sejumlah ulama Makkah lainnya. Kemudian, beliau
melanjutkan pengembaraan ilmiahnya ke Madinah dengan niat utama berguru
kepada Abu Abdillah Malik bin Anas (Imam Malik). Selama di Madinah, Imam
Malik menunjukkan perlakuan istimewa dan mulia kepada as-Syafi’i, didorong
oleh kekaguman terhadap nasab, kecerdasan intelektual, ketajaman analisis, akal,
dan akhlaknya.Pada kesempatan itu, Imam as-Syafi’i membacakan hafalan kitab al-
Muwaththa” karya Imam Malik di hadapan gurunya. Saking terkesimanya Imam
Malik terhadap kualitas hafalan dan bacaan tersebut, beliau memintanya untuk
mengulanginya. Setelah beberapa lama menimba ilmu, Imam Malik menyampaikan
sebuah nubuat yang sarat makna kepada Syafi'i: "Bertakwalah kamu kepada Allah.
Sesungguhnya kamu di masa mendatang akan memiliki sesuatu yang agung.

Dalam sebuah riwayat, tercatat bahwa Imam Malik pernah memberikan
nasihat spiritual kepada Imam Syafi’i, bunyinya: “Sesungguhnya Allah SWT telah
menerangi hatimu dengan cahaya-Nya (nur), maka janganlah kamu memadamkan
cahaya itu dengan perbuatan maksiat Setelah menimba ilmu dari Imam Malik,
Imam Syafi'i melanjutkan pengembaraan intelektualnya ke Yaman dan kemudian
berpindah ke Irak untuk mendedikasikan dirinya sepenuhnya pada pengembangan
ilmu agama. Selama menetap di Irak inilah, beliau menghasilkan karya
monumentalnya yang dinamai Kitab al-Hujjah, yang kemudian dikenal sebagai
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 901

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Qaul Qadim (Pendapat Lama) beliau. Pada tahun 199 Hijriyah, beliau
meninggalkan Irak dan berhijrah menuju Mesir. Seluruh pandangan dan karya
yang beliau susun selama di Mesir inilah yang kemudian dikodifikasikan dan
dikenal sebagai Qaul Jadid (Pendapat Baru)((Syaikh Abdul Qadir ar-Rahbawi ).

Ibnu Hajar menjelaskan bahwa ketika otoritas fikih di Madinah berada di
puncak keemasannya di bawah kepemimpinan Imam Malik, Imam Syafi'i secara
khusus mengunjungi Madinah untuk menimba ilmu darinya. Demikian pula, saat
kepemimpinan fikih di Irak mencapai kematangan melalui mazhab Abu Hanifah,
Imam Syafi’i tidak ragu untuk berguru kepada murid utama Abu Hanifah, yaitu
Muhammad ibn Hassan al-Syaibany. Fenomena ini menghasilkan sebuah
keistimewaan bagi Imam Syafi’i, di mana beliau berhasil menggabungkan dan
menguasai pengetahuan dari dua aliran pemikiran fikih terbesar pada masanya:
Ashab al-Hadits (diwakili Imam Malik) dan Ashab al-Ra'yi (diwakili madrasah Abu
Hanifah). Dari rekam jejak keilmuan ini, dapat disimpulkan bahwa Imam Syafi’i
memiliki spektrum pengetahuan yang luar biasa luas, mencakup kompetensi yang
mendalam di bidang Ahlu al-Hadits maupun Ahlu al-Ra'y(Huzaimah Tahido
Yanggo, 1997).

3. Karya -Karya Imam Syafii

Merujuk pada catatan Al-Baihaqi dalam karyanya Managqib asy-Syafi'i, Imam
Syafi'i dikenal sangat produktif dalam menghasilkan karya tulis, dengan jumlah
diperkirakan mencapai sekitar 140-an judul kitab, yang mencakup baik disiplin
Ushul (prinsip dasar hukum) maupun Fur@’ (cabang-cabang fikih).

Di antara karya-karya beliau yang paling berpengaruh dan terkenal meliputi:

1) Kitab al Umm

2)  Kitab as Sunnah al Ma’tsurah

3) Kitab ar Risalah

4)  Kitab al Figh al Akbar

5) Kitab Musnad

6) Kitab Ihktilaf al Hadits

7)  Kitab al Agidah

8) Kitab Ushul ad Din Masa’il as Sunah
9) Kitab Ahkam al-Qur’an

Pandangan dan Prosedur Penyelesaian Munasakhah Menurut Mazhab Imam
Syafi’i

Menurut perspektif Mazhab Imam Syafi’i, penyelesaian perkara Munasakhah
(warisan berantai) tidak boleh dilakukan secara arbitrer, melainkan harus tunduk
pada kaidah-kaidah fikih faraidh yang terstruktur dan ketat. Secara eksplisit, Imam
Syafi'i—sebagaimana tercantum dalam karyanya Al-Umm—memberikan
penekanan bahwa setiap kali terjadi kematian susulan di antara para ahli waris
sebelum harta warisan primer didistribusikan, maka perhitungan warisan wajib
dilakukan secara bertahap. Proses ini mengharuskan adanya re-kalkulasi harta
berdasarkan urutan waktu kematian serta status ahli waris yang tersisa pada setiap
jenjang peristiwa tersebut(Muhammad bin Idris asy -Syafii). Oleh karena itu,

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 902

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

prinsip mendasar dalam penyelesaian ini adalah dilakukannya proses pembagian
secara berlapis atau bertahap (tadarruj). Metodologi ini wajib diterapkan guna
memastikan akurasi dan mencegah terjadinya dua hal: (1) terabaikannya hak waris
yang sah, dan (2) pemberian warisan kepada pihak-pihak yang secara syar'i telah
gugur haknya atau tidak berhak menerimanya.

Ada beberapa prosedur dari Imam Syafii yaitu:
1. Menentukan Urutan Kematian Secara Pasti

Dalam memulai proses penyelesaian, tahap inisial yang esensial adalah
validasi kronologis terhadap urutan waktu wafatnya setiap ahli waris. Penekanan
pada urutan ini sangat krusial, sebab kaidah fundamental dalam pewarisan Islam
menegaskan bahwa seseorang hanya dapat mewarisi harta pihak lain apabila ia
meninggal dunia setelah pewaris tersebut. Dengan kata lain, penentuan siapa yang
berhak menjadi ahli waris bergantung penuh pada kepastian bahwa ia masih hidup
pada saat pewarisnya wafat(Wahbah az -Zuhaili, 1989). Apabila terdapat
ketidakpastian mengenai urutan waktu kematian (seperti kasus kematian serentak
akibat musibah atau bencana), Imam Syafi'i berpendapat bahwa tidak terjadi
pewarisan timbal balik di antara pihak-pihak yang meninggal tersebut. Hal ini
disebabkan oleh tidak terpenuhinya prasyarat fundamental dalam hukum waris,
yaitu kepastian bahwa ahli waris harus masih hidup setelah pewarisnya wafat.
Prinsip fikih ini dirumuskan sebagai man syukka fi sababi al-irtsi lam yarith, yang
secara harfiah berarti "barang siapa yang diragukan sebab pewarisannya, maka ia
tidak berhak mewarisi(Yahya bin Syaraf an-Nawawi, 1996).

2. Menentukan Ahli Waris pada Setiap Tahap Kematian

dalam penyelesaian kasus Munasakhah adalah identifikasi dan validasi status
ahli waris pada momen terjadinya setiap kematian. Setiap peristiwa wafat menuntut
penetapan secara akurat mengenai siapa saja ahli waris yang secara syar'i masih
hidup dan memenuhi seluruh kriteria pewarisan pada saat itu. Dalam Mazhab
Syafi’i, terdapat tiga syarat utama yang wajib dipenuhi oleh calon ahli waris, yaitu:
(@) adanya hubungan nasab, perkawinan, atau wala’ (pembebasan budak); (b)
kepastian bahwa ahli waris masih hidup ketika pewaris meninggal dunia; dan (c)
tidak adanya mawani” al-irts (penghalang waris) yang menggugurkan hak, seperti
karena menjadi pelaku pembunuhan terhadap pewaris atau perbedaan keyakinan
(ikhtilaf ad-din).

3. Menghitung Bagian Warisan Tahap Pertama

Tahap berikutnya dalam metodologi Munasakhah adalah kalkulasi porsi
warisan yang ditinggalkan oleh pewaris pertama. Seluruh aset peninggalan (tirkah)
harus didistribusikan sesuai dengan regulasi yang termaktub dalam Al-Qur’an dan
prinsip-prinsip fikih faraidh. Dalam konteks Mazhab Syafi'i, penetapan porsi bagi
setiap ahli waris harus dilakukan secara proporsional berdasarkan dalil-dalil nas
yang eksplisit, contohnya adalah prinsip yang menetapkan bahwa bagian anak laki-
laki adalah dua kali lipat dari bagian anak perempuan (berdasarkan Surah An-Nisa’
ayat 11). Begitu porsi warisan ini telah terhitung dan ditetapkan, hak kepemilikan
setiap ahli waris dianggap valid secara hukum (haggan mu'tabaran), terlepas dari
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 903

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

apakah mereka telah menerima aset tersebut secara fisik atau belum (Ar -Ramli,
1995).

4. Mewariskan Kembali Bagian Ahli Waris yang Meninggal

Apabila terjadi peristiwa di mana salah satu ahli waris meninggal dunia
sebelum proses distribusi harta warisan tuntas dilaksanakan, maka porsi warisan
yang telah ditetapkan dan sah menjadi haknya secara otomatis dialihkan
kepemilikannya kepada ahli warisnya sendiri. Mekanisme ini dalam fikih dikenal
sebagai intiqal al-milk, atau perpindahan hak milik akibat kematian.
Konsekuensinya, porsi harta yang sebelumnya merupakan hak ahli waris yang
meninggal tersebut harus dihitung ulang dan didistribusikan kepada ahli waris
tahap kedua berdasarkan garis kekerabatan yang baru. Imam Nawawi—
sebagaimana termaktub dalam karyanya Al-Majmu’—memperkuat pandangan ini
dengan menegaskan bahwa perpindahan hak waris tersebut sah secara hukum,
sebab hak kepemilikan atas warisan telah secara definitif melekat pada ahli waris
sejak saat pewaris pertama wafat(An-Nawawi).

5. Menetapkan Jumlah Akhir Bagian untuk Setiap Ahli Waris yang Masih Hidup

Setelah seluruh tahapan perhitungan berlapis tuntas dilaksanakan, hasil akhir
dari proses tersebut akan merefleksikan total porsi warisan yang secara sah menjadi
hak bagi ahli waris yang masih hidup hingga saat penyelesaian. Imam Syafi'i
menekankan bahwa pembagian ini wajib didasarkan pada dua prinsip fundamental:
al-‘adl (keadilan distributif) dan at-tartib (urutan atau sistematika yang terstruktur).
Kedua prinsip ini berfungsi untuk menjamin bahwa setiap ahli waris pada akhirnya
menerima haknya secara proporsional dan sesuai dengan ketetapan syar’i yang telah
digariskan.

Para otoritas fikih di kalangan ulama Syafi'iyah, seperti Ar-Ramli dan Ibnu
Hajar al-Haitami, memberikan penekanan khusus pada pentingnya dokumentasi
dan pencatatan yang detail (teliti) dalam penanganan kasus Munasakhah.
Penekanan ini bertujuan utama untuk menghindari kekeliruan atau tumpang tindih
(overlap) dalam berbagai tahapan kalkulasi yang berpotensi merusak akurasi hasil
perhitungan warisan.

Dalam konteks kekinian, pendekatan metodologis Mazhab Syafi'i ini
menunjukkan keselarasan yang signifikan dengan prosedur administrasi hukum
waris di Lembaga Peradilan Agama. Setiap peristiwa kematian wajib dibuktikan
melalui dokumen legal yang sah (seperti akta kematian) sebagai prasyarat
fundamental untuk memvalidasi urutan kematian dan mengukuhkan hak
pewarisan.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa keseluruhan prosedur
penyelesaian Munasakhah menurut perspektif Imam Syafi'i bercirikan sistematis
dan bertahap. Pendekatan ini secara konsisten menempatkan penekanan pada tiga
aspek utama: (1) kejelasan mutlak urutan kematian, (2) kepastian hukum terhadap
hak waris yang melekat, dan (3) proses distribusi yang dilaksanakan secara
bertingkat (tadarruj). Prinsip-prinsip ini menjadi garansi utama untuk tercapainya

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 904

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

keadilan syar'i sekaligus berfungsi sebagai proteksi untuk mencegah sengketa dan
perebutan harta yang bertentangan dengan ketentuan agama.

Tantangan dan Solusi Praktis dalam Penerapan Fikih Munasakhah Mazhab
Syafi’i

Implementasi praktis dari ketentuan hukum Munasakhah yang
berlandaskan pada kerangka Mazhab Imam Syafi’i seringkali dihadapkan pada
serangkaian tantangan di lapangan. Kendala-kendala ini muncul dari berbagai
dimensi, termasuk keterbatasan pemahaman di kalangan masyarakat umum,
kompleksitas aspek administrasi hukum, hingga kesulitan dalam menerapkan
metodologi perhitungan faraidh yang secara inheren rumit. Oleh karena itu,
diperlukan analisis komprehensif terhadap tantangan-tantangan ini. Tujuan
analisis tersebut adalah untuk memastikan bahwa penyelesaian kasus warisan
berantai dapat dieksekusi secara akurat dan sepenuhnya sejalan dengan prinsip-
prinsip syariat Islam.

1. Keterbatasan Pemahaman Komunitas terhadap Konsep Munasakhah

Kendala fundamental dalam proses penyelesaian Munasakhah bersumber
dari rendahnya literasi masyarakat mengenai ketentuan hukum waris Islam secara
menyeluruh, termasuk ketidaktahuan tentang konsep pewarisan berantai itu
sendiri. Sebuah kesalahpahaman umum yang sering dijumpai adalah anggapan
bahwa perpindahan hak waris baru terjadi setelah adanya distribusi fisik atas harta
peninggalan. Padahal, sesuai dengan pandangan Mazhab Syafi’i, hak kepemilikan
warisan telah melekat secara hukum pada ahli waris sejak momen wafatnya
pewaris (al-milk ats-tsabit bil-maut). Disparitas antara pemahaman syariat dan
praktik ini tidak hanya memantik konflik internal di dalam keluarga tetapi juga
berkontribusi signifikan terhadap terhambatnya proses administrasi dan
pembagian harta warisan(A. Djazuli, 2010).

Ulama terkemuka di kalangan Syafi'iyah bersepakat dan menekankan
urgensi integrasi edukasi faraidh secara menyeluruh di komunitas. Tujuannya
adalah agar pengetahuan tentang pembagian warisan menjadi bagian integral dari
literasi hukum Islam dasar yang dikuasai oleh umat. Konsekuensinya, lembaga-
lembaga keagamaan serta otoritas peradilan agama di Indonesia memikul mandat
yang signifikan untuk menginisiasi program sosialisasi dan pelatihan yang
memadai. Program tersebut harus ditujukan untuk meningkatkan kompetensi
masyarakat dalam memahami dan mengaplikasikan mekanisme perhitungan
Munasakhah secara benar.

2. Kesulitan Teknis dalam Menghitung Bagian Warisan Berlapis

Tantangan esensial yang kedua terletak pada kompleksitas teknis dalam
melaksanakan perhitungan porsi warisan ketika rangkaian kematian yang terjadi
melebihi satu kali (kasus Munasakhah). Secara faktual, kasus pewarisan berantai ini
seringkali melibatkan sejumlah besar ahli waris yang tersebar di beberapa generasi,
yang secara langsung meningkatkan kerumitan dalam menentukan bagian
individual secara tepat. Sesuai dengan metodologi Imam Syafi’i, disyaratkan bahwa
setiap tingkat kematian wajib dihitung dan diolah secara independen, dan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 905

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

kemudian hasilnya harus dikonversi dan diintegrasikan secara cermat. Prosedur
berlapis ini sangat penting demi memastikan bahwa hak setiap ahli waris yang
masih qualified tetap terjamin dan tidak terabaikan(Asy-Syafi’i, ).

Guna memitigasi kesulitan teknis yang muncul, sejumlah ulama
kontemporer, seperti Wahbah az-Zuhaili, merekomendasikan penggunaan metode
aljadwal al-faraidh (tabel waris berjenjang). Pendekatan ini bertujuan untuk
menyederhanakan proses kalkulasi matematis kasus Munasakhah secara lebih
sistematis, tanpa mengorbankan akurasi ketentuan hukum fikih yang
mendasarinya. Di Indonesia sendiri, metodologi berbasis tabel ini telah diadopsi
dan diintegrasikan ke dalam modul pelatihan di lingkungan peradilan agama, serta
menjadi basis pengembangan sistem digital untuk penetapan warisan berbasis
aplikasi(Badilag Mahkamah Agung RI, 2021).

1. Tantangan Administratif dan Hukum Positif

Dari perspektif administrasi hukum, implementasi ketentuan Munasakhah
seringkali terkendala oleh sistem hukum waris nasional yang di Indonesia
menganut prinsip pluralisme, yaitu mengakomodasi berbagai sistem hukum (Islam,
adat, dan perdata Barat). Secara praktis, dalam prosedur di Pengadilan Agama,
resolusi kasus warisan berantai mengharuskan adanya bukti kematian berjenjang
(yaitu, akta kematian dari pewaris pertama dan seluruh ahli waris antara) guna
menjamin keabsahan urutan pewarisan sesuai hukum. Absennya dokumentasi
resmi ini dapat menyebabkan proses pembagian warisan tidak dapat dilaksanakan
berdasarkan prinsip tadarruj (pembagian bertahap) yang disyaratkan oleh
fikih.(Mustafa al-Khin, 2005).

Tantangan implementasi Munasakhah secara administratif diperumit oleh
karakter sistem hukum waris nasional di Indonesia yang menganut pluralitas.
Sistem ini wajib mengakomodasi berbagai kerangka hukum, termasuk syariat
Islam, adat, dan hukum perdata. Dalam tataran operasional di Pengadilan Agama,
resolusi sengketa warisan berantai menuntut adanya verifikasi dokumenter yang
lengkap, yaitu berupa akta kematian berjenjang dari pewaris awal hingga seluruh
ahli waris yang meninggal, demi memastikan urutan pewarisan yang legal. Jika
dokumen resmi ini tidak tersedia, pelaksanaan pembagian berdasarkan prinsip
tadarruj (bertahap) yang diamanatkan oleh fikih akan terhambat.

Walau demikian, dari kacamata Mazhab Syafi'i, ketertiban administratif
yang ketat ini justru selaras dengan prinsip at-tatsabbut (kehati-hatian dan validasi)
dalam penetapan hak. Oleh karena itu, rekomendasi solusi yang diajukan adalah
integrasi harmonis antara fikih faraidh dan sistem hukum positif di Indonesia.
Bentuk integrasi ini meliputi pendirian lembaga sertifikasi khusus ahli faraidh di
bawah otoritas Pengadilan Agama, serta digitalisasi sistem perhitungan warisan
yang secara eksplisit berbasiskan metodologi fikih Syafi'i.(M. Nurul Irfan, 2019).

2. Upaya Solusi: Integrasi Pendekatan Fikih dan Teknologi

Di tengah tuntutan zaman modern, resolusi kasus Munasakhah menuntut
adanya sinergi yang efektif antara kaidah fikih Syafi’i dan inovasi teknologi hukum
kontemporer. Salah satu manifestasinya adalah pemanfaatan perangkat lunak
(software) kalkulasi waris yang dirancang secara spesifik berdasarkan metodologi
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 906

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Mazhab Syafi’i. Teknologi ini mampu mengotomatisasi perhitungan porsi warisan
berlapis bagi setiap ahli waris, dengan mengacu pada data urutan kematian dan
hubungan kekerabatan (nasab). Pendekatan inovatif ini memiliki dua manfaat
utama: tidak hanya memfasilitasi dan mempercepat proses perhitungan, tetapi
yang lebih krusial, ia juga membantu memelihara akurasi dan ketepatan hukum
sesuai dengan prinsip al-‘adl (keadilan) dan al-amanah (ketelitian) yang sangat
ditekankan dalam yurisprudensi Syafi'i..

Dalam mengimplementasikan fikih Munasakhah dalam kerangka Mazhab
Syafi'i dapat diatasi melalui sebuah strategi komprehensif. Strategi ini melibatkan
perpaduan antara peningkatan edukasi dan literasi hukum di tengah masyarakat,
perbaikan menyeluruh pada sistem administrasi hukum waris, peningkatan
kapasitas teknis melalui pelatihan bagi aparat hukum (seperti hakim dan
penghulu), serta optimalisasi pemanfaatan teknologi digital yang landasannya
berpegangan teguh pada prinsip-prinsip syariat.

Relevansi Konsep Munasakhah Mazhab Imam Syafi'i dalam Konteks Hukum
Waris Modern di Indonesia

Mazhab Imam Syafi’i dikenal memiliki kerangka yurisprudensi waris yang
bersifat detail dan terstruktur, khususnya dalam penanganan kasus Munasakhah
atau pewarisan berantai. Prinsip-prinsip yang dikembangkan dalam mazhab ini
mempertahankan relevansi yang kuat dalam tatanan hukum waris modern di
Indonesia. Relevansi tersebut terlihat jelas, baik dalam implementasi hukum Islam
yang dilaksanakan oleh Pengadilan Agama maupun dalam upaya pengembangan
dan perbaikan sistem administrasi waris nasional.

1. Relevansi Prinsip Keadilan dan Kepastian Hukum

Mazhab Imam Syafi’i menempatkan dua nilai fundamental sebagai landasan
utama: prinsip al-‘adl (keadilan distributif) dan at-tatsabbut (kehati-hatian ekstrem
dalam proses penetapan hak). Kedua prinsip normatif ini menunjukkan keselarasan
tilosofis dengan kerangka hukum kontemporer di Indonesia, secara khusus sejalan
dengan asas kepastian hukum yang terjamin dalam Pasal 28D ayat (1) Undang-
Undang Dasar 1945, serta dengan asas keadilan yang dipegang teguh dalam hukum
perdata nasional.((Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun
1945, 1945))

Imam Syafi’i secara tegas berpendapat bahwa setiap hak waris wajib
didistribusikan berdasarkan ketetapan nas (dalil) yang eksplisit, dan harus
sepenuhnya terbebas dari intervensi kepentingan subjektif pihak keluarga. Prinsip
ini memiliki relevansi tinggi dalam konteks Indonesia, mengingat banyaknya
perselisihan waris yang dipicu oleh skema pembagian yang tidak selaras dengan
syariat atau akibat adanya interferensi adat yang bertentangan dengan Hukum
Islam. Melalui adopsi metodologi Syafi'i yang bercirikan sistematis dan berbasis
dalil, penegakan keadilan substantif dapat direalisasikan secara optimal dalam
resolusi kasus-kasus waris kontemporer.

2. Keselarasan dengan Sistem Hukum Nasional

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 907

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Konsepsi Munasakhah sebagaimana diatur dalam Mazhab Syafi'i
menunjukkan kesesuaian substansial dengan kerangka Hukum Waris Islam yang
termaktub dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) di Indonesia. Secara spesifik, Pasal
176 hingga 193 KHI mengatur secara rinci hak-hak para ahli waris sesuai dengan
ketentuan faraidh. Lebih lanjut, Pasal 189 KHI secara implisit mengakomodasi
kemungkinan penyelesaian warisan secara bertahap apabila terdapat ahli waris
yang wafat sebelum proses distribusi harta tuntas. Ketentuan KHI ini
mencerminkan kaidah Mazhab Syafi'i yang mensyaratkan bahwa perhitungan dan
penetapan hak waris harus diulang dan disesuaikan pada setiap jenjang kematian
guna menjamin keabsahan hak masing-masing pihak.Lebih lanjut, sistem
munasakhah Syafi'i memberikan kerangka yang jelas bagi hakim Pengadilan
Agama untuk memutus perkara waris yang kompleks, terutama dalam kasus
berantai yang melibatkan beberapa generasi.Hal ini memperkuat sinergi antara
fikih klasik dan hukum positif modern.

3. Relevansi dalam Era Digital dan Administrasi Modern

Pada era digital kontemporer, prinsip ketelitian yang ditekankan oleh
Mazhab Syafi'i—khususnya dalam memverifikasi urutan kematian dan
menetapkan hak-hak ahli waris—dapat diimplementasikan secara efisien melalui
sistem administrasi berbasis teknologi. Sebagai contoh nyata, beberapa Pengadilan
Agama di Indonesia telah mengadopsi dan memanfaatkan aplikasi Sistem
Informasi Manajemen Waris Islam (SIMWARIS). Inovasi ini berfungsi untuk
memfasilitasi dan mengautomasi proses perhitungan porsi warisan, yang secara
mendasar merujuk pada ketentuan hukum yang bersumber dari fikih Syafi'i.

Metodologi kalkulasi Munasakhah dalam Mazhab Syafi'i yang bersifat
multitingkat (berlapis) menunjukkan kompatibilitas tinggi dengan prinsip-prinsip
logika algoritma komputer. Kesesuaian ini disebabkan oleh karakter prosesnya
yang sistematis dan sangat bergantung pada urutan perhitungan matematis yang
terstruktur. Fenomena ini secara tegas membuktikan bahwa hukum Islam,
khususnya dalam korpus Mazhab Syafi’i, tidak berlawanan dengan semangat
modernisasi. Bahkan, fikih waris ini berpotensi besar untuk diintegrasikan secara
optimal dengan teknologi, yang pada akhirnya akan meningkatkan efisiensi
sekaligus akuntabilitas dalam penetapan hukum (Wahbah az -Zuhaili ).

4. Kontribusi terhadap Penguatan Peradilan Agama di Indonesia

Mazhab Syafi'i memegang peranan vital dalam penguatan yurisdiksi
Peradilan Agama sebagai institusi utama pelaksana hukum waris Islam di
Indonesia. Mayoritas hakim pada lembaga tersebut secara konsisten merujuk dan
menggunakan kerangka Mazhab Syafi'i sebagai basis ijtihad dalam memutuskan
kasus-kasus hukum yang belum diatur secara eksplisit dalam Kompilasi Hukum
Islam (KHI).

Selanjutnya, penggunaan metodologi analisis waris Munasakhah dari
Mazhab Syafi'i secara signifikan membantu para hakim. Metode ini berfungsi
sebagai instrumen untuk mencegah tumpang tindih atau konflik hak waris dan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 908

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

menjamin bahwa distribusi harta peninggalan terlaksana secara adil dan
proporsional sesuai dengan prinsip faraidh (A. Djazuli, 2010).

SIMPULAN

Dari sudut pandang Mazhab Imam Syafi’i, Munasakhah —atau fenomena
pewarisan berantai —didefinisikan sebagai kasus hukum yang secara mutlak
menuntut akurasi dan ketelitian dalam aplikasi kaidah-kaidah fikih faraidh.
Mazhab Syafi’'i berpendapat bahwa setiap peristiwa kematian susulan yang terjadi
sebelum harta warisan diselesaikan akan memicu pengalihan hak. Artinya, porsi
harta dari pewaris pertama berpindah kepada ahli waris yang tersisa, sekaligus hak
waris dari ahli waris yang meninggal turut diwariskan kepada ahli waris
berikutnya. Prinsip ini berpegangan pada asas intiqal al-milk bil-maut
(perpindahan hak kepemilikan karena kematian), serta menekankan pada nilai
fundamental keadilan (al-‘adl) dan keteraturan (at-tartib) sebagai upaya preventif
agar tidak ada hak sah ahli waris yang terlewatkan.

Oleh karena itu, kerangka fikih waris Mazhab Syafi’i tetap mempertahankan
relevansi yang sangat tinggi untuk diimplementasikan dalam konteks sistem
hukum waris kontemporer, terutama dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) di
Indonesia. Penerapan prinsip-prinsip Syafi'l khususnya yang menjamin keadilan
dan ketelitian dapat dioptimalkan melalui integrasi dengan teknologi hukum
digital. Strategi ini bertujuan untuk memfasilitasi dan menyederhanakan proses
perhitungan yang rumit, sehingga keadilan distributif bagi seluruh ahli waris dapat
terjamin.

DAFTAR RUJUKAN

Al-Khin, M., al-Bugha, M. D., & asy-Syarbaji, A. (2005). Al-Figh al-Manhaji ‘ala
Mazhab al-Imam asy-Syafi'i. Dar al-Qalam.

An-Nawawi, Y. b. S. (1996). Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab. Dar al-Fikr.

Ar-Ramli, S. (1995). Nihayah al-Mubhtaj ila Syarh al-Minhaj. Dar al-Fikr.

Azwar, S. (2009). Metode Penelitian. Pustaka Pelajar.

Az-Zuhaili, W. (1989). Al-Figh al-Islami wa Adillatuh. Dar al-Fikr.

Badilag Mahkamah Agung RI. (2021). Pedoman Pelaksanaan Tugas dan
Administrasi Peradilan Agama. Dirjen Badilag.

Departemen Agama RI. (2019). Al-Qur’an dan Terjemahannya. Lajnah Pentashihan
Mushaf Al-Qur’an.

Djazuli, A. (2010). Ilmu Faraidh: Pembagian Waris Menurut Islam. Raja Grafindo
Persada.

Huzaimah Tahido Yanggo. (1997). Pengantar Perbandingan Mazhab. Logos Wacana
IImu.

Ibnu Hajar al-Haitami. (1995). Tuhfah al-Muhtaj fi Syarh al-Minhaj. Dar al-Fikr.

Irfan, M. N. (2019). Hukum Kewarisan Islam di Indonesia. Amzah.

Kementerian Agama RI. (2015). Kompilasi Hukum Islam. Dirjen Bimas Islam.

Nasution, M. S. A. (2022). Digitalisasi Fikih Waris Islam. Deepublish.

Prastowo, A. (2012). Metode Penelitian Kualitatif. Ar-Ruzz Media.

Rofiqg, A. (2015). Hukum Islam di Indonesia. Raja Grafindo Persada.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 909

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Sarjono Soekanto, & Sri Mamudji. (2006). Penelitian Hukum Normatif. Raja

Grafindo Persada.
Syafi’i, I, Abu Abdullah Muhammad bin Idris. (2004). Ringkasan Kitab al Umm.

Pustaka Azzam.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 910

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

