
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  895 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

 
 

Perpektif Mahzab Imam Syafi’I dalam Penyelesaian Munasakhat di 
Indonesia 
 
M. Iftah Irzaqi1, M. Akmal Pratama2, Abid Khaidar Zamzami3, Mohammad 
Syaifuddin4  
Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan, Indonesia1-4 

Email Korespondensi: m.ifath.irzaqi@mhs.uingusdur.ac.id, 
m.akmal.pratama@mhs.uingusdur.ac.id2, abid.khaidar.zamzami@mhs.uingusdur.ac.id, 
mohammad.syaifuddin.@uingusdur.ac.id                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               

 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 01 Januari 2026 

 

ABSTRACT  
Munasakhah (chain inheritance) is a crucial issue in Faraidh science that requires complex 
methodological solutions, given that the Shafi'i school of thought is the main reference in 
Indonesia. This phenomenon arises when an heir dies before the inheritance of his predecessor 
is distributed, creating overlapping rights. This study aims to analyze the procedures, 
theoretical foundations, and relevance of the Shafi'i school of thought in resolving 
Munasakhah in the context of contemporary inheritance law.Using the library research 
method, qualitative data was collected from classical Shafi'i fiqh books and positive law 
regulations, namely the Compilation of Islamic Law (KHI).The results of the study show that 
the Shafi'i school emphasizes the gradual resolution of Munasakhah (tadarruj) based on two 
fundamental principles: transfer of ownership (intiqal al-milk) and certainty of the order of 
death (at-tartib). This methodology requires careful calculation, analyzing the conditions of 
the remaining heirs at each level of death.Despite facing technical challenges, the Shafi'i 
methodology has proven to be compatible with the Compilation of Islamic Law (KHI) system 
and is highly likely to be integrated with digital technology (SIMWARIS) to minimize 
calculation errors. This framework, which upholds justice (al-'adl) and accuracy (at-tartib), 
remains an authoritative and applicable guide for Religious Courts and the community in 
ensuring the lawful and fair distribution of assets. 
Keywords: Munasakhah, Fiqh of Inheritance, Imam Shafi'i, Islamic Family Law, Religious 
Courts. 
 
ABSTRAK  
Munasakhah (warisan berantai) merupakan isu krusial dalam ilmu Faraidh yang 
memerlukan penyelesaian metodologis kompleks, mengingat mazhab Syafi'i menjadi acuan 
utama di Indonesia. Fenomena ini muncul ketika ahli waris meninggal sebelum harta 
warisan pendahulunya dibagikan, menciptakan tumpang tindih hak. Penelitian ini 
bertujuan menganalisis prosedur, landasan teoretis, dan relevansi mazhab Syafi'i dalam 
menyelesaikan Munasakhah dalam konteks hukum waris kontemporer.Menggunakan 
metode penelitian perpustakaan (Library Research), data kualitatif dikumpulkan dari kitab-
kitab fiqh klasik mazhab Syafi'i dan peraturan hukum positif, yaitu Kompilasi Hukum Islam 
(KHI).Hasil penelitian menunjukkan bahwa mazhab Syafi'i menekankan penyelesaian 
Munasakhah secara bertahap (tadarruj) berdasarkan dua prinsip fundamental: peralihan 
kepemilikan (intiqal al-milk) dan kepastian urutan kematian (at-tartib). Metodologi ini 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3173          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:m.ifath.irzaqi@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:m.akmal.pratama@mhs.uingusdur.ac.id2,%20abid.khaidar.zamzami@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:mohammad.syaifuddin.@uingusdur.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3173


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  896 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

menuntut perhitungan yang cermat, menganalisis kondisi ahli waris yang tersisa pada 
setiap tingkatan kematian.Meskipun menghadapi tantangan teknis, metodologi Syafi'i 
terbukti kompatibel dengan sistem Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan sangat mungkin 
untuk diintegrasikan dengan teknologi digital (SIMWARIS) guna meminimalisir kesalahan 
perhitungan. Kerangka kerja ini, yang menjunjung tinggi keadilan (al-'adl) dan ketepatan 
(at-tartib), tetap menjadi panduan yang otoritatif dan applicable bagi Pengadilan Agama 
dan masyarakat dalam memastikan distribusi harta yang sah dan adil. 
Kata Kunci: Munasakhah, Fiqh Warisan, Imam Syafi'i, Hukum Keluarga Islam, 
Pengadilan Agama. 
 
PENDAHULUAN  

Ilmu Faraidh, yang secara spesifik dikenal sebagai Ilmu Waris Islam, 
menempati posisi sentral dalam struktur hukum Islam (Fiqih Muamalah). Disiplin 
ilmu ini berfungsi sebagai panduan normatif yang secara eksklusif mengatur tata 
cara dan proporsi pembagian aset peninggalan (tirkah) seseorang yang telah wafat. 
Signifikansi Faraidh terletak pada perannya yang vital dalam menjamin bahwa 
proses distribusi warisan dieksekusi secara akurat dan adil, sejalan dengan mandat 
fundamental syariat Islam.  

Landasan ontologis Ilmu Waris ini berakar kuat pada sumber-sumber 
hukum utama Islam, yaitu Al-Qur'an, Hadis, dan Ijma' ulama. Ketentuan-ketentuan 
krusial mengenai penetapan hak dan porsi ahli waris secara eksplisit difirmankan 
dalam Surah An-Nisa' (terutama ayat 7 hingga 12), yang menegaskan urgensi 
penerapannya. Oleh karena itu, dalam kerangka Hukum Islam, Ilmu Faraidh 
memegang kedudukan esensial sebagai instrumen untuk menegakkan prinsip 
keadilan distributif dan menciptakan keseimbangan sosial-ekonomi di antara para 
pewaris, sekaligus memitigasi potensi sengketa terkait harta peninggalan.  
Misalnya,  bagian  untuk  anak  laki-laki  biasanya  lebih  besar  dibandingkan 
dengan  anak  perempuan,  dan  pasangan  suami  atau  istri  mendapatkan  bagian  
tertentu dari harta Perhitungan dan  Pembagian:  Proses  perhitungan  melibatkan  
pembagian  harta berdasarkan   bagian   yang   telah ditetapkan   dan   kadang-
kadang   melibatkan   sistem pecahan yang harus disesuaikan dengan total harta 
yang ada  (Ifah  Lathifah, 2024). Dalam mengimplementasikan prinsip keadilan 
tersebut, Faraidh menggunakan metode fraksional yang terperinci. Sistem ini 
menetapkan bagian-bagian pasti (furudhul muqaddarah) bagi ahli waris tertentu, 
dengan mempertimbangkan variabel seperti kekerabatan dan jenis kelamin 
(misalnya, perbedaan porsi antara anak laki-laki dan anak perempuan). Meskipun 
didasarkan pada perhitungan yang presisi, implementasi di lapangan seringkali 
dihadapkan pada kasus-kasus yang rumit, salah satunya adalah masalah 
Munasakhah. Munasakhah merujuk pada situasi warisan berantai di mana salah 
satu atau lebih ahli waris meninggal dunia sebelum proses pembagian warisan 
pertama terselesaikan, yang kemudian menuntut perhitungan waris yang berlapis 
dan lebih kompleks. 

Isu Munasakhah (warisan berantai) merupakan salah satu segmen 
pembahasan Fiqih Mawaris yang paling menantang dan kompleks. Kerumitan ini 
muncul akibat adanya kematian ganda secara berurutan di kalangan ahli waris 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  897 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

sebelum warisan pertama didistribusikan, yang secara substansial menuntut kehati-
hatian dan kecermatan yang tinggi dalam menganalisis dan menetapkan subjek 
penerima warisan serta proporsi pembagian harta mereka. Lebih lanjut, selisih 
waktu kematian di antara para pewaris dalam kasus Munasakhah memiliki dampak 
signifikan, yaitu perubahan status kepemilikan harta secara bertahap atau berlapis. 
Untuk menjamin bahwa hasil pembagian warisan benar-benar mencerminkan 
keadilan syariat, diperlukan kerangka metodologi yang jelas, sehingga referensi dan 
analisis komparatif terhadap pandangan dari berbagai mazhab fikih menjadi 
instrumen esensial dalam merumuskan solusi yang valid dan akuntabel. 

Sebagai salah satu otoritas yurisprudensi Islam (Fiqh) yang paling 
berpengaruh, Mazhab Imam Syafi’i menawarkan metodologi yang spesifik dalam 
menangani kompleksitas kasus Munasakhah (warisan berantai). Pendekatan ini 
secara konsisten menekankan perlunya verifikasi urutan waktu kematian dan 
validitas status pewarisan pada setiap jenjang peristiwa. Perbedaan utama dengan 
mazhab fikih lainnya sering kali terletak pada teknis implementasi, seperti 
kontroversi mengenai apakah pembagian warisan harus dieksekusi secara bertahap 
(mengikuti setiap urutan kematian) atau menggunakan metode penyelesaian 
gabungan (jami'). Oleh karena itu, melakukan kajian mendalam terhadap perspektif 
Mazhab Syafi’i menjadi krusial untuk mengurai dasar hukum, kerangka teori, dan 
aplikasi praktisnya dalam penyelesaian Munasakhah. 

Secara kontekstual, studi mengenai Munasakhah dari sudut pandang 
Mazhab Syafi’i sangat relevan di Indonesia, mengingat mayoritas umat Islam di 
negara ini mengadopsi pandangan mazhab tersebut. Dalam ranah praktik 
pembagian warisan di masyarakat, maupun dalam konteks Lembaga Peradilan 
Agama, kasus Munasakhah kerap memicu persoalan substantif. Permasalahan ini 
bukan hanya berkaitan dengan ketidakpahaman teoretis terhadap hukum waris, 
tetapi juga meliputi kesulitan teknis perhitungan dan tantangan dalam 
implementasi keputusan hukum di lapangan. 

Salah satu kendala utama yang dihadapi dalam penerapan Ilmu Faraidh di 
tingkat masyarakat adalah keterbatasan pemahaman konseptual, terutama 
mengenai kasus Munasakhah. Secara umum, masih banyak dijumpai anggapan 
keliru di mana publik berasumsi bahwa proses distribusi harta warisan cukup 
diselesaikan dalam satu tahapan tunggal setelah wafatnya pewaris pertama 
(mursyid). Padahal, esensi dari Munasakhah terletak pada prinsip pewarisan 
berantai: setiap kali terjadi kematian seorang ahli waris sebelum aset warisan dibagi 
tuntas, status kepemilikan dan proporsi hak waris akan berubah secara bertingkat 
dan memunculkan ahli waris baru. Disparitas pemahaman antara ketentuan syariat 
dengan praktik di lapangan ini kerap kali mengakibatkan pembagian warisan yang 
tidak sah menurut kaidah Fikih, sehingga secara inheren meningkatkan risiko 
konflik dan sengketa di antara pihak-pihak yang berhak. 

Selain kendala pemahaman di masyarakat, tantangan lain muncul dari 
perbedaan pendapat (ikhtilaf) di kalangan internal ulama (fukaha) Mazhab Syafi’i 
sendiri. Meskipun mazhab ini menyediakan kerangka hukum yang kokoh, masih 
terdapat variasi penafsiran dan metodologi penerapan dalam penyelesaian kasus 
Munasakhah. Salah satu isu sentral yang diperdebatkan adalah prosedur 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  898 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

pembagian harta: apakah harta warisan dari pewaris pertama harus segera 
diselesaikan sebelum terjadi kematian ahli waris berikutnya, atau bolehkah proses 
perhitungan ditunda dan diselesaikan secara komprehensif setelah seluruh 
rangkaian kematian terjadi (metode gabungan). Perbedaan metodologis ini 
memiliki implikasi signifikan terhadap penetapan jumlah akhir harta yang akan 
diterima oleh ahli waris terakhir. Lebih lanjut, ulama otoritatif dalam mazhab 
seperti Imam Nawawi dan Ar-Rafi’i turut memberikan perhatian pada kondisi-
kondisi khusus, seperti kasus di mana urutan waktu kematian tidak dapat 
diverifikasi, yang berpotensi menyebabkan gugurnya hak waris dan menuntut 
kehati-hatian yudisial dalam proses penyelesaian. 

Tantangan substansial yang ketiga terletak pada aspek teknis perhitungan 
dan implementasi. Penyelesaian kasus Munasakhah secara syar'i menuntut 
kompetensi matematis yang memadai, mengingat prosesnya melibatkan 
serangkaian tahapan perhitungan yang saling terkait dan berjenjang (multi-tier 
calculation). Dalam ranah praktik, baik di Pengadilan Agama maupun di tingkat 
komunitas, sering teridentifikasi adanya kesalahan fatal dalam proses identifikasi 
dan validasi status ahli waris, khususnya dalam membedakan antara pihak yang 
masih memiliki hak waris dan pihak yang haknya telah gugur. Di samping itu, 
keterbatasan penguasaan metodologi Fikih Syafi’i oleh para pihak yang bersengketa 
maupun penyelesai di masyarakat seringkali mendorong pengambilan solusi yang 
didasarkan pada adat istiadat lokal atau konsensus kekeluargaan, yang pada 
akhirnya mendistorsi penetapan hak waris sejati sesuai dengan prinsip-prinsip Ilmu 
Faraidh. 

Oleh karena itu, permasalahan di lapangan menunjukkan adanya 
kesenjangan antara teori fikih Syafi’i dengan praktik penerapannya dalam kasus 
munasakhah. Hal ini menegaskan pentingnya penelitian yang mendalam tentang 
perspektif mazhab Imam Syafi’i dalam penyelesaian munasakhah, agar dapat me 
Berdasarkan kompleksitas dan kendala-kendala yang telah diuraikan di atas, dapat 
ditarik sebuah kesimpulan penting bahwa terdapat diskrepansi nyata antara 
kerangka teoretis Fikih Mazhab Syafi’i mengenai Munasakhah dengan realitas 
penerapannya di lapangan. Kesenjangan ini secara kuat menjustifikasi urgensi 
untuk melaksanakan kajian akademik yang komprehensif terhadap metodologi 
penyelesaian Munasakhah berdasarkan perspektif Imam Syafi’i. Tujuan utama dari 
penelitian ini adalah untuk menghasilkan panduan yang bersifat instruktif, valid, 
dan dapat diaplikasikan (aplikatif). Hasil penelitian diharapkan dapat menjadi 
referensi yang otoritatif, baik bagi masyarakat yang berupaya menyelesaikan 
warisan secara mandiri maupun bagi lembaga peradilan dan hukum Islam di 
Indonesia.mberikan panduan yang jelas, akurat, dan aplikatif bagi masyarakat 
maupun lembaga hukum Islam. 
 
METODE  

Penelitian kualitatif ini menggunakan metode kepustakaan (library 
research), dengan memanfaatkan akses ke pusat-pusat informasi akademik seperti 
perpustakaan dan basis data jurnal elektronik untuk menghimpun data yang 
relevan. Data, dipahami sebagai rekaman terstruktur dari fakta teramati dan diakui 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  899 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

keabsahannya, dikumpulkan dan diklasifikasikan menjadi dua kategori utama: 
Sumber Data Primer, yaitu informasi yang diambil langsung dari sumber aslinya 
(berupa temuan baru, pemahaman ulang, atau gagasan utama), dan Sumber Data 
Sekunder, yaitu rujukan yang memberikan informasi secara tidak langsung kepada 
peneliti. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Pengertian Dan Dasar Hukum Munasakhat 

Dalam diskursus keilmuan hukum Islam, terdapat beberapa terminologi 
yang digunakan secara bergantian untuk merujuk pada Hukum Kewarisan, di 
antaranya adalah fiqh mawârîś, ilmu farâ-iḍ, dan hukum kewarisan itu sendiri. 
Secara etimologis, istilah Fiqh Mawârîś merupakan gabungan dari dua kata Arab. 
Kata Fiqh mengindikasikan aktivitas mengetahui atau memahami secara 
mendalam, yaitu melalui upaya pemikiran dan analisis yang intensif. Sementara itu, 
kata Mawârîś merupakan bentuk jamak dari kata Mîrâś, yang secara leksikal 
dimaknai sebagai aset atau harta peninggalan (tirkah) yang sah untuk 
didistribusikan kepada pihak-pihak yang berhak (ahli waris) setelah meninggalnya 
pewaris. Berdasarkan pemaknaan terminologis tersebut, Fiqh Mawârîś dapat 
dikonsepsikan sebagai disiplin keilmuan spesifik yang mengkaji segala aspek 
terkait harta warisan (tirkah). Secara substantif, ilmu ini mencakup pembahasan 
mengenai mekanisme transfer kepemilikan harta dari pewaris kepada ahli waris, 
identifikasi subjek yang secara sah berhak menerima aset peninggalan tersebut, 
serta penetapan proporsi atau bagian yang menjadi hak dari masing-masing 
penerima warisan.((Moh.  Muhibbin  dan Abdul Wahid, 2009).Dalam kerangka 
sistem yudisial Indonesia, ilmu farâ-iḍ seringkali disetarakan dan dikenal dengan 
istilah “Hukum Waris”. Secara definitif, Hukum Waris ini merupakan seperangkat 
norma dan ketentuan yang mengatur mengenai konsekuensi hukum terhadap aset 
kekayaan (harta peninggalan) seseorang setelah ia wafat, termasuk mekanisme 
pengalihan dan distribusinya.(Subekti, 1969). 

Ilmu Mawârîś merupakan disiplin ilmu fundamental yang berdiri di atas dua 
pilar keilmuan utama: ilmu fikih (sebagai landasan normatif) dan ilmu hitung 
(sebagai alat metodologis). Fokus utamanya adalah menentukan dan melaksanakan 
perhitungan warisan bagi pihak-pihak yang secara sah memiliki hak waris. Tujuan 
esensial dari ilmu ini adalah untuk memastikan bahwa setiap individu yang berhak 
atas harta peninggalan (tirkah) benar-benar menerima porsi dan haknya secara 
proporsional dan akurat sesuai dengan ketetapan syariat(Abdul Malik Kamal bin 
as-Sayyid Salim, 2009). Menurut kerangka peraturan perundang-undangan di 
Indonesia, secara spesifik dalam Pasal 171 huruf (a) Kompilasi Hukum Islam (KHI), 
Hukum Kewarisan diartikan sebagai seperangkat ketentuan yang mengelola tiga 
aspek utama: (1) mekanisme pengalihan hak kepemilikan atas harta peninggalan 
(tirkah) dari pewaris, (2) identifikasi pihak-pihak yang sah untuk dikategorikan 
sebagai ahli waris, serta (3) penetapan secara pasti mengenai porsi atau bagian yang 
menjadi hak masing-masing ahli waris tersebut.Hasil analisis data dijelaskan 
dengan benar di dalam artikel. Bagian diskusi menjelaskan temuan secara logis, 
dikaitkan dengan sumber-sumber yang relevan.  

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  900 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

Merujuk pada pandangan As-Sayyid As-Syarif, definisi Munasakhah adalah 
proses pengalihan porsi warisan yang seharusnya diterima oleh seorang ahli waris 
kepada individu lain yang berhak mewarisinya. Pengalihan ini terjadi dikarenakan 
ahli waris pertama tersebut telah wafat sebelum proses finalisasi dan pembagian 
keseluruhan harta peninggalan (tirkah) dari pewaris pertama terlaksana.  pada 
pemikiran H. Moh. Anwar dalam konteks hukum Islam, Munasakhah didefinisikan 
sebagai sistem pewarisan berantai (warisan beruntun). Beliau memberikan ilustrasi 
kasus Munasakhah terjadi ketika seorang individu meninggal dunia dengan 
meninggalkan ahli waris tertentu (misalnya, ayah, ibu, suami, dan anak), namun 
sebelum harta peninggalannya didistribusikan, salah satu ahli waris tersebut, 
seperti sang ayah, turut meninggal dunia. Kejadian ini secara otomatis memicu 
pembukaan kasus warisan baru yang terhubung dengan warisan sebelumnya(H. 
Moh. Anwar, 1988). Selanjutnya, mengacu pada penjelasan dari almarhum Bapak 
A. Assaad Yunus, seorang dosen senior dari Fakultas Syariah IAIN Alauddin Ujung 
Pandang (saat itu), beliau mengemukakan bahwa istilah Munasakhah secara 
etimologis berakar dari kata bahasa Arab nasakh. Kata nasakh ini memiliki makna 
dasar menghapus, memindahkan, atau mengalihkan sesuatu(A.Assaad  Yunus, 
1992). 

Secara etimologis, istilah Munasakhah memiliki makna dasar penghapusan, 
pemindahan, atau pengalihan sesuatu dari satu pihak ke pihak lain. Berdasarkan 
seluruh definisi yang telah diuraikan sebelumnya, dapat ditarik sebuah kesimpulan 
terminologis bahwa Munasakhah dalam konteks Hukum Kewarisan merujuk pada 
suatu kondisi di mana terjadi kematian beruntun dari satu orang atau lebih yang 
merupakan ahli waris sah. Peristiwa kematian susulan ini terjadi sebelum seluruh 
harta peninggalan (tirkah) dari pewaris pertama tuntas dibagikan. Konsekuensi 
dari kejadian ini adalah pengalihan hak waris yang seharusnya diterima oleh ahli 
waris yang meninggal tersebut kepada ahli warisnya sendiri (waris dari waris), 
karena ia wafat sebelum harta warisan pokok diadministrasikan. 
 
Biografi Singkat Imam Syafii 
1. Riwayat Hidup  

Nama lengkap dari tokoh besar Mazhab Syafi’i adalah Muhammad bin Idris. 
Silsilah nasab beliau, yang menghubungkannya langsung dengan suku Quraisy, 
tercatat sebagai berikut: Muhammad bin Idris bin al-Abbas bin Utsman bin Syafi’i 
bin as-Saib bin Ubaid bin Abdi Yazid bin Hasyim bin al-Muthalib bin Abdi Manaf 
bin Qushay bin Kilab bin Murrah bin Ka’ab bin Lu’ai bin Ghalib(M. Bahri Ghazali, 
1992). Imam Syafi’i dilahirkan di Gaza Palestina.((Syaikh  Abdul Qadir  Ar -
Rahbawi, 2007)) Imam Syafi’i dilahirkan pada tahun 150 Hijriyah, sebuah tahun 
yang istimewa karena bertepatan dengan tahun wafatnya salah satu ulama fikih 
besar lainnya, yakni Imam Abu Hanifah (an-Nu’man). Kehidupan masa kecil 
Muhammad bin Idris as-Syafi’i diwarnai dengan status yatim, sebab ayahnya wafat 
di usia yang relatif muda, sehingga beliau diasuh penuh oleh ibunya. Dalam 
kehidupan berkeluarga, Imam Syafi’i menikahi Hamidah binti Nafi’ bin Unaisah 
bin Amru bin Utsman bin Affan. Dari pernikahan ini, beliau dikaruniai beberapa 
orang anak, di antaranya: Abu Utsman Muhammad (yang kemudian dikenal 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  901 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

sebagai seorang hakim di Halib, Syam/Suriah), Fathimah, dan Zainab(Imam Syafi’i 
Abu Abdullah Muhammad bin Idris, 2004). 

Berdasarkan riwayat yang disampaikan oleh Abu Nu’aim melalui sanad dari 
Ibrahim bin Murad, kepribadian Imam Syafi’i digambarkan memiliki adab (akhlak) 
yang luhur, berkarakter gagah, berasal dari golongan bangsawan, serta memiliki 
jiwa yang agung (berjiwa besar). Sementara itu, ulama lain, az-Za’farani, 
menambahkan bahwa Imam Syafi’i dikenal sebagai sosok yang berwajah menawan 
(simpatik) dan memiliki sifat dermawan (ringan tangan). Al-Muzni, salah satu 
murid terkemuka Imam Syafi’i, memberikan kesaksian mengenai daya tarik fisik 
gurunya dengan menyatakan: "Saya belum pernah menjumpai seorang pun yang 
memiliki paras lebih menawan daripada asy-Syafi’i." Al-Muzni juga menyoroti 
keindahan gestur beliau dengan menambahkan, "Ketika beliau menyentuh 
janggutnya,terlihat bahwa tidak ada orang lain yang melakukannya dengan cara 
yang lebih indah dan berwibawa.". 

Kejeniusan Imam Syafi’i terlihat sejak usia belia. Pada usia tujuh tahun, 
beliau telah menyelesaikan hafalan 30 juz Al-Qur’an. Kedalaman keilmuannya terus 
berkembang; pada usia sepuluh tahun (ada riwayat lain menyebutkan tiga belas 
tahun), beliau berhasil menghafal kitab al-Muwaththa’, sebuah karya monumental 
dari gurunya, Imam Malik. Puncak pencapaian akademis mudanya adalah ketika 
beliau dipercaya dan diizinkan untuk mengeluarkan fatwa oleh gurunya, Muslim 
bin Khalid az-Zanji, saat beliau menginjak usia lima belas tahun (ada juga yang 
menyebut delapan belas tahun)(Syaikh  Ahmad Farid, 2007). 

 
2. Pendidikan  

Imam an-Nawawi menyajikan ringkasan perjalanan keilmuan Imam Syafi’i 
sebagai berikut: Awalnya, beliau memperdalam Fikih di Makkah, berguru kepada 
Muslim bin Khalid az-Zanji dan sejumlah ulama Makkah lainnya. Kemudian, beliau 
melanjutkan pengembaraan ilmiahnya ke Madinah dengan niat utama berguru 
kepada Abu Abdillah Malik bin Anas (Imam Malik). Selama di Madinah, Imam 
Malik menunjukkan perlakuan istimewa dan mulia kepada as-Syafi’i, didorong 
oleh kekaguman terhadap nasab, kecerdasan intelektual, ketajaman analisis, akal, 
dan akhlaknya.Pada kesempatan itu, Imam as-Syafi’i membacakan hafalan kitab al-
Muwaththa’ karya Imam Malik di hadapan gurunya. Saking terkesimanya Imam 
Malik terhadap kualitas hafalan dan bacaan tersebut, beliau memintanya untuk 
mengulanginya. Setelah beberapa lama menimba ilmu, Imam Malik menyampaikan 
sebuah nubuat yang sarat makna kepada Syafi’i: "Bertakwalah kamu kepada Allah. 
Sesungguhnya kamu di masa mendatang akan memiliki sesuatu yang agung. 

Dalam sebuah riwayat, tercatat bahwa Imam Malik pernah memberikan 
nasihat spiritual kepada Imam Syafi’i, bunyinya: “Sesungguhnya Allah SWT telah 
menerangi hatimu dengan cahaya-Nya (nur), maka janganlah kamu memadamkan 
cahaya itu dengan perbuatan maksiat Setelah menimba ilmu dari Imam Malik, 
Imam Syafi’i melanjutkan pengembaraan intelektualnya ke Yaman dan kemudian 
berpindah ke Irak untuk mendedikasikan dirinya sepenuhnya pada pengembangan 
ilmu agama. Selama menetap di Irak inilah, beliau menghasilkan karya 
monumentalnya yang dinamai Kitab al-Hujjah, yang kemudian dikenal sebagai 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  902 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

Qaul Qadīm (Pendapat Lama) beliau. Pada tahun 199 Hijriyah, beliau 
meninggalkan Irak dan berhijrah menuju Mesir. Seluruh pandangan dan karya 
yang beliau susun selama di Mesir inilah yang kemudian dikodifikasikan dan 
dikenal sebagai Qaul Jadīd (Pendapat Baru)((Syaikh  Abdul Qadir  ar-Rahbawi ). 

Ibnu Hajar menjelaskan bahwa ketika otoritas fikih di Madinah berada di 
puncak keemasannya di bawah kepemimpinan Imam Malik, Imam Syafi’i secara 
khusus mengunjungi Madinah untuk menimba ilmu darinya. Demikian pula, saat 
kepemimpinan fikih di Irak mencapai kematangan melalui mazhab Abu Hanifah, 
Imam Syafi’i tidak ragu untuk berguru kepada murid utama Abu Hanifah, yaitu 
Muhammad ibn Hassan al-Syaibany. Fenomena ini menghasilkan sebuah 
keistimewaan bagi Imam Syafi’i, di mana beliau berhasil menggabungkan dan 
menguasai pengetahuan dari dua aliran pemikiran fikih terbesar pada masanya: 
Ashāb al-Hadīts (diwakili Imam Malik) dan Ashāb al-Ra'yi (diwakili madrasah Abu 
Hanifah). Dari rekam jejak keilmuan ini, dapat disimpulkan bahwa Imam Syafi’i 
memiliki spektrum pengetahuan yang luar biasa luas, mencakup kompetensi yang 
mendalam di bidang Ahlu al-Hadīts maupun Ahlu al-Ra'y(Huzaimah   Tahido  
Yanggo, 1997). 

 
3. Karya -Karya Imam Syafii 

Merujuk pada catatan Al-Baihaqi dalam karyanya Manaqib asy-Syafi’i, Imam 
Syafi’i dikenal sangat produktif dalam menghasilkan karya tulis, dengan jumlah 
diperkirakan mencapai sekitar 140-an judul kitab, yang mencakup baik disiplin 
Ushul (prinsip dasar hukum) maupun Furū’ (cabang-cabang fikih). 

Di antara karya-karya beliau yang paling berpengaruh dan terkenal meliputi: 
1)  Kitab al Umm  
2)  Kitab as Sunnah al Ma’tsurah  
3)  Kitab ar Risalah  
4)  Kitab al Fiqh al Akbar  
5)  Kitab Musnad  
6)  Kitab Ihktilaf al Hadits  
7)  Kitab al Aqidah  
8)  Kitab Ushul ad Din Masa’il as Sunah  
9)  Kitab Ahkam al-Qur’an 

 
Pandangan dan Prosedur Penyelesaian Munasakhah Menurut Mazhab Imam 
Syafi’i 

Menurut perspektif Mazhab Imam Syafi’i, penyelesaian perkara Munasakhah 
(warisan berantai) tidak boleh dilakukan secara arbitrer, melainkan harus tunduk 
pada kaidah-kaidah fikih faraidh yang terstruktur dan ketat. Secara eksplisit, Imam 
Syafi’i—sebagaimana tercantum dalam karyanya Al-Umm—memberikan 
penekanan bahwa setiap kali terjadi kematian susulan di antara para ahli waris 
sebelum harta warisan primer didistribusikan, maka perhitungan warisan wajib 
dilakukan secara bertahap. Proses ini mengharuskan adanya re-kalkulasi harta 
berdasarkan urutan waktu kematian serta status ahli waris yang tersisa pada setiap 
jenjang peristiwa tersebut(Muhammad bin Idris  asy -Syafi’i). Oleh karena itu, 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  903 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

prinsip mendasar dalam penyelesaian ini adalah dilakukannya proses pembagian 
secara berlapis atau bertahap (tadarruj). Metodologi ini wajib diterapkan guna 
memastikan akurasi dan mencegah terjadinya dua hal: (1) terabaikannya hak waris 
yang sah, dan (2) pemberian warisan kepada pihak-pihak yang secara syar'i telah 
gugur haknya atau tidak berhak menerimanya. 

Ada beberapa prosedur dari Imam Syafii yaitu: 
1.  Menentukan Urutan Kematian Secara Pasti 

Dalam memulai proses penyelesaian, tahap inisial yang esensial adalah 
validasi kronologis terhadap urutan waktu wafatnya setiap ahli waris. Penekanan 
pada urutan ini sangat krusial, sebab kaidah fundamental dalam pewarisan Islam 
menegaskan bahwa seseorang hanya dapat mewarisi harta pihak lain apabila ia 
meninggal dunia setelah pewaris tersebut. Dengan kata lain, penentuan siapa yang 
berhak menjadi ahli waris bergantung penuh pada kepastian bahwa ia masih hidup 
pada saat pewarisnya wafat(Wahbah  az -Zuhaili, 1989). Apabila terdapat 
ketidakpastian mengenai urutan waktu kematian (seperti kasus kematian serentak 
akibat musibah atau bencana), Imam Syafi’i berpendapat bahwa tidak terjadi 
pewarisan timbal balik di antara pihak-pihak yang meninggal tersebut. Hal ini 
disebabkan oleh tidak terpenuhinya prasyarat fundamental dalam hukum waris, 
yaitu kepastian bahwa ahli waris harus masih hidup setelah pewarisnya wafat. 
Prinsip fikih ini dirumuskan sebagai man syukka fi sababi al-irtsi lam yarith, yang 
secara harfiah berarti "barang siapa yang diragukan sebab pewarisannya, maka ia 
tidak berhak mewarisi(Yahya bin Syaraf an-Nawawi, 1996). 

 
2.  Menentukan Ahli Waris pada Setiap Tahap Kematian 

dalam penyelesaian kasus Munasakhah adalah identifikasi dan validasi status 
ahli waris pada momen terjadinya setiap kematian. Setiap peristiwa wafat menuntut 
penetapan secara akurat mengenai siapa saja ahli waris yang secara syar'i masih 
hidup dan memenuhi seluruh kriteria pewarisan pada saat itu. Dalam Mazhab 
Syafi’i, terdapat tiga syarat utama yang wajib dipenuhi oleh calon ahli waris, yaitu: 
(a) adanya hubungan nasab, perkawinan, atau wala’ (pembebasan budak); (b) 
kepastian bahwa ahli waris masih hidup ketika pewaris meninggal dunia; dan (c) 
tidak adanya mawāni’ al-irts (penghalang waris) yang menggugurkan hak, seperti 
karena menjadi pelaku pembunuhan terhadap pewaris atau perbedaan keyakinan 
(ikhtilaf ad-dīn). 

 
3.  Menghitung Bagian Warisan Tahap Pertama 

Tahap berikutnya dalam metodologi Munasakhah adalah kalkulasi porsi 
warisan yang ditinggalkan oleh pewaris pertama. Seluruh aset peninggalan (tirkah) 
harus didistribusikan sesuai dengan regulasi yang termaktub dalam Al-Qur’an dan 
prinsip-prinsip fikih faraidh. Dalam konteks Mazhab Syafi’i, penetapan porsi bagi 
setiap ahli waris harus dilakukan secara proporsional berdasarkan dalil-dalil naṣ 
yang eksplisit, contohnya adalah prinsip yang menetapkan bahwa bagian anak laki-
laki adalah dua kali lipat dari bagian anak perempuan (berdasarkan Surah An-Nisa’ 
ayat 11). Begitu porsi warisan ini telah terhitung dan ditetapkan, hak kepemilikan 
setiap ahli waris dianggap valid secara hukum (haqqan mu'tabaran), terlepas dari 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  904 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

apakah mereka telah menerima aset tersebut secara fisik atau belum (Ar -Ramli, 
1995). 

 
4.  Mewariskan Kembali Bagian Ahli Waris yang Meninggal 

Apabila terjadi peristiwa di mana salah satu ahli waris meninggal dunia 
sebelum proses distribusi harta warisan tuntas dilaksanakan, maka porsi warisan 
yang telah ditetapkan dan sah menjadi haknya secara otomatis dialihkan 
kepemilikannya kepada ahli warisnya sendiri. Mekanisme ini dalam fikih dikenal 
sebagai intiqal al-milk, atau perpindahan hak milik akibat kematian. 
Konsekuensinya, porsi harta yang sebelumnya merupakan hak ahli waris yang 
meninggal tersebut harus dihitung ulang dan didistribusikan kepada ahli waris 
tahap kedua berdasarkan garis kekerabatan yang baru. Imam Nawawi—
sebagaimana termaktub dalam karyanya Al-Majmu’—memperkuat pandangan ini 
dengan menegaskan bahwa perpindahan hak waris tersebut sah secara hukum, 
sebab hak kepemilikan atas warisan telah secara definitif melekat pada ahli waris 
sejak saat pewaris pertama wafat(An-Nawawi). 

 
5. Menetapkan Jumlah Akhir Bagian untuk Setiap Ahli Waris yang Masih Hidup 

Setelah seluruh tahapan perhitungan berlapis tuntas dilaksanakan, hasil akhir 
dari proses tersebut akan merefleksikan total porsi warisan yang secara sah menjadi 
hak bagi ahli waris yang masih hidup hingga saat penyelesaian. Imam Syafi’i 
menekankan bahwa pembagian ini wajib didasarkan pada dua prinsip fundamental: 
al-‘adl (keadilan distributif) dan at-tartib (urutan atau sistematika yang terstruktur). 
Kedua prinsip ini berfungsi untuk menjamin bahwa setiap ahli waris pada akhirnya 
menerima haknya secara proporsional dan sesuai dengan ketetapan syar’i yang telah 
digariskan. 

Para otoritas fikih di kalangan ulama Syafi’iyah, seperti Ar-Ramli dan Ibnu 
Hajar al-Haitami, memberikan penekanan khusus pada pentingnya dokumentasi 
dan pencatatan yang detail (teliti) dalam penanganan kasus Munasakhah. 
Penekanan ini bertujuan utama untuk menghindari kekeliruan atau tumpang tindih 
(overlap) dalam berbagai tahapan kalkulasi yang berpotensi merusak akurasi hasil 
perhitungan warisan. 

Dalam konteks kekinian, pendekatan metodologis Mazhab Syafi’i ini 
menunjukkan keselarasan yang signifikan dengan prosedur administrasi hukum 
waris di Lembaga Peradilan Agama. Setiap peristiwa kematian wajib dibuktikan 
melalui dokumen legal yang sah (seperti akta kematian) sebagai prasyarat 
fundamental untuk memvalidasi urutan kematian dan mengukuhkan hak 
pewarisan. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa keseluruhan prosedur 
penyelesaian Munasakhah menurut perspektif Imam Syafi’i bercirikan sistematis 
dan bertahap. Pendekatan ini secara konsisten menempatkan penekanan pada tiga 
aspek utama: (1) kejelasan mutlak urutan kematian, (2) kepastian hukum terhadap 
hak waris yang melekat, dan (3) proses distribusi yang dilaksanakan secara 
bertingkat (tadarruj). Prinsip-prinsip ini menjadi garansi utama untuk tercapainya 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  905 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

keadilan syar'i sekaligus berfungsi sebagai proteksi untuk mencegah sengketa dan 
perebutan harta yang bertentangan dengan ketentuan agama. 
 
Tantangan dan Solusi Praktis dalam Penerapan Fikih Munasakhah Mazhab 
Syafi’i 

Implementasi praktis dari ketentuan hukum Munasakhah yang 
berlandaskan pada kerangka Mazhab Imam Syafi’i seringkali dihadapkan pada 
serangkaian tantangan di lapangan. Kendala-kendala ini muncul dari berbagai 
dimensi, termasuk keterbatasan pemahaman di kalangan masyarakat umum, 
kompleksitas aspek administrasi hukum, hingga kesulitan dalam menerapkan 
metodologi perhitungan faraidh yang secara inheren rumit. Oleh karena itu, 
diperlukan analisis komprehensif terhadap tantangan-tantangan ini. Tujuan 
analisis tersebut adalah untuk memastikan bahwa penyelesaian kasus warisan 
berantai dapat dieksekusi secara akurat dan sepenuhnya sejalan dengan prinsip-
prinsip syariat Islam. 
1.  Keterbatasan Pemahaman Komunitas terhadap Konsep Munasakhah 

Kendala fundamental dalam proses penyelesaian Munasakhah bersumber 
dari rendahnya literasi masyarakat mengenai ketentuan hukum waris Islam secara 
menyeluruh, termasuk ketidaktahuan tentang konsep pewarisan berantai itu 
sendiri. Sebuah kesalahpahaman umum yang sering dijumpai adalah anggapan 
bahwa perpindahan hak waris baru terjadi setelah adanya distribusi fisik atas harta 
peninggalan. Padahal, sesuai dengan pandangan Mazhab Syafi’i, hak kepemilikan 
warisan telah melekat secara hukum pada ahli waris sejak momen wafatnya 
pewaris (al-milk ats-tsabit bil-maut). Disparitas antara pemahaman syariat dan 
praktik ini tidak hanya memantik konflik internal di dalam keluarga tetapi juga 
berkontribusi signifikan terhadap terhambatnya proses administrasi dan 
pembagian harta warisan(A.  Djazuli, 2010). 

Ulama terkemuka di kalangan Syafi’iyah bersepakat dan menekankan 
urgensi integrasi edukasi faraidh secara menyeluruh di komunitas. Tujuannya 
adalah agar pengetahuan tentang pembagian warisan menjadi bagian integral dari 
literasi hukum Islam dasar yang dikuasai oleh umat. Konsekuensinya, lembaga-
lembaga keagamaan serta otoritas peradilan agama di Indonesia memikul mandat 
yang signifikan untuk menginisiasi program sosialisasi dan pelatihan yang 
memadai. Program tersebut harus ditujukan untuk meningkatkan kompetensi 
masyarakat dalam memahami dan mengaplikasikan mekanisme perhitungan 
Munasakhah secara benar. 

 
2.  Kesulitan Teknis dalam Menghitung Bagian Warisan Berlapis 

Tantangan esensial yang kedua terletak pada kompleksitas teknis dalam 
melaksanakan perhitungan porsi warisan ketika rangkaian kematian yang terjadi 
melebihi satu kali (kasus Munasakhah). Secara faktual, kasus pewarisan berantai ini 
seringkali melibatkan sejumlah besar ahli waris yang tersebar di beberapa generasi, 
yang secara langsung meningkatkan kerumitan dalam menentukan bagian 
individual secara tepat. Sesuai dengan metodologi Imam Syafi’i, disyaratkan bahwa 
setiap tingkat kematian wajib dihitung dan diolah secara independen, dan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  906 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

kemudian hasilnya harus dikonversi dan diintegrasikan secara cermat. Prosedur 
berlapis ini sangat penting demi memastikan bahwa hak setiap ahli waris yang 
masih qualified tetap terjamin dan tidak terabaikan(Asy-Syafi’i, ). 

Guna memitigasi kesulitan teknis yang muncul, sejumlah ulama 
kontemporer, seperti Wahbah az-Zuhaili, merekomendasikan penggunaan metode 
al-jadwal al-faraidh (tabel waris berjenjang). Pendekatan ini bertujuan untuk 
menyederhanakan proses kalkulasi matematis kasus Munasakhah secara lebih 
sistematis, tanpa mengorbankan akurasi ketentuan hukum fikih yang 
mendasarinya. Di Indonesia sendiri, metodologi berbasis tabel ini telah diadopsi 
dan diintegrasikan ke dalam modul pelatihan di lingkungan peradilan agama, serta 
menjadi basis pengembangan sistem digital untuk penetapan warisan berbasis 
aplikasi(Badilag   Mahkamah  Agung RI, 2021). 
1. Tantangan Administratif dan Hukum Positif 

Dari perspektif administrasi hukum, implementasi ketentuan Munasakhah 
seringkali terkendala oleh sistem hukum waris nasional yang di Indonesia 
menganut prinsip pluralisme, yaitu mengakomodasi berbagai sistem hukum (Islam, 
adat, dan perdata Barat). Secara praktis, dalam prosedur di Pengadilan Agama, 
resolusi kasus warisan berantai mengharuskan adanya bukti kematian berjenjang 
(yaitu, akta kematian dari pewaris pertama dan seluruh ahli waris antara) guna 
menjamin keabsahan urutan pewarisan sesuai hukum. Absennya dokumentasi 
resmi ini dapat menyebabkan proses pembagian warisan tidak dapat dilaksanakan 
berdasarkan prinsip tadarruj (pembagian bertahap) yang disyaratkan oleh 
fikih.(Mustafa al-Khin, 2005). 

Tantangan implementasi Munasakhah secara administratif diperumit oleh 
karakter sistem hukum waris nasional di Indonesia yang menganut pluralitas. 
Sistem ini wajib mengakomodasi berbagai kerangka hukum, termasuk syariat 
Islam, adat, dan hukum perdata. Dalam tataran operasional di Pengadilan Agama, 
resolusi sengketa warisan berantai menuntut adanya verifikasi dokumenter yang 
lengkap, yaitu berupa akta kematian berjenjang dari pewaris awal hingga seluruh 
ahli waris yang meninggal, demi memastikan urutan pewarisan yang legal. Jika 
dokumen resmi ini tidak tersedia, pelaksanaan pembagian berdasarkan prinsip 
tadarruj (bertahap) yang diamanatkan oleh fikih akan terhambat. 

Walau demikian, dari kacamata Mazhab Syafi’i, ketertiban administratif 
yang ketat ini justru selaras dengan prinsip at-tatsabbut (kehati-hatian dan validasi) 
dalam penetapan hak. Oleh karena itu, rekomendasi solusi yang diajukan adalah 
integrasi harmonis antara fikih faraidh dan sistem hukum positif di Indonesia. 
Bentuk integrasi ini meliputi pendirian lembaga sertifikasi khusus ahli faraidh di 
bawah otoritas Pengadilan Agama, serta digitalisasi sistem perhitungan warisan 
yang secara eksplisit berbasiskan metodologi fikih Syafi’i.(M. Nurul Irfan, 2019). 

 
2.  Upaya Solusi: Integrasi Pendekatan Fikih dan Teknologi 

Di tengah tuntutan zaman modern, resolusi kasus Munasakhah menuntut 
adanya sinergi yang efektif antara kaidah fikih Syafi’i dan inovasi teknologi hukum 
kontemporer. Salah satu manifestasinya adalah pemanfaatan perangkat lunak 
(software) kalkulasi waris yang dirancang secara spesifik berdasarkan metodologi 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  907 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

Mazhab Syafi’i. Teknologi ini mampu mengotomatisasi perhitungan porsi warisan 
berlapis bagi setiap ahli waris, dengan mengacu pada data urutan kematian dan 
hubungan kekerabatan (nasab). Pendekatan inovatif ini memiliki dua manfaat 
utama: tidak hanya memfasilitasi dan mempercepat proses perhitungan, tetapi 
yang lebih krusial, ia juga membantu memelihara akurasi dan ketepatan hukum 
sesuai dengan prinsip al-‘adl (keadilan) dan al-amānah (ketelitian) yang sangat 
ditekankan dalam yurisprudensi Syafi’i.. 

Dalam mengimplementasikan fikih Munasakhah dalam kerangka Mazhab 
Syafi’i dapat diatasi melalui sebuah strategi komprehensif. Strategi ini melibatkan 
perpaduan antara peningkatan edukasi dan literasi hukum di tengah masyarakat, 
perbaikan menyeluruh pada sistem administrasi hukum waris, peningkatan 
kapasitas teknis melalui pelatihan bagi aparat hukum (seperti hakim dan 
penghulu), serta optimalisasi pemanfaatan teknologi digital yang landasannya 
berpegangan teguh pada prinsip-prinsip syariat. 
 
Relevansi Konsep Munasakhah Mazhab Imam Syafi’i dalam Konteks Hukum 
Waris Modern di Indonesia 

Mazhab Imam Syafi’i dikenal memiliki kerangka yurisprudensi waris yang 
bersifat detail dan terstruktur, khususnya dalam penanganan kasus Munasakhah 
atau pewarisan berantai. Prinsip-prinsip yang dikembangkan dalam mazhab ini 
mempertahankan relevansi yang kuat dalam tatanan hukum waris modern di 
Indonesia. Relevansi tersebut terlihat jelas, baik dalam implementasi hukum Islam 
yang dilaksanakan oleh Pengadilan Agama maupun dalam upaya pengembangan 
dan perbaikan sistem administrasi waris nasional. 
1.  Relevansi Prinsip Keadilan dan Kepastian Hukum 

Mazhab Imam Syafi’i menempatkan dua nilai fundamental sebagai landasan 
utama: prinsip al-‘adl (keadilan distributif) dan at-tatsabbut (kehati-hatian ekstrem 
dalam proses penetapan hak). Kedua prinsip normatif ini menunjukkan keselarasan 
filosofis dengan kerangka hukum kontemporer di Indonesia, secara khusus sejalan 
dengan asas kepastian hukum yang terjamin dalam Pasal 28D ayat (1) Undang-
Undang Dasar 1945, serta dengan asas keadilan yang dipegang teguh dalam hukum 
perdata nasional.((Undang-Undang  Dasar Negara Republik Indonesia  Tahun  
1945, 1945)) 

Imam Syafi’i secara tegas berpendapat bahwa setiap hak waris wajib 
didistribusikan berdasarkan ketetapan naṣ (dalil) yang eksplisit, dan harus 
sepenuhnya terbebas dari intervensi kepentingan subjektif pihak keluarga. Prinsip 
ini memiliki relevansi tinggi dalam konteks Indonesia, mengingat banyaknya 
perselisihan waris yang dipicu oleh skema pembagian yang tidak selaras dengan 
syariat atau akibat adanya interferensi adat yang bertentangan dengan Hukum 
Islam. Melalui adopsi metodologi Syafi’i yang bercirikan sistematis dan berbasis 
dalil, penegakan keadilan substantif dapat direalisasikan secara optimal dalam 
resolusi kasus-kasus waris kontemporer. 

 
2.  Keselarasan dengan Sistem Hukum Nasional 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  908 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

Konsepsi Munasakhah sebagaimana diatur dalam Mazhab Syafi’i 
menunjukkan kesesuaian substansial dengan kerangka Hukum Waris Islam yang 
termaktub dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) di Indonesia. Secara spesifik, Pasal 
176 hingga 193 KHI mengatur secara rinci hak-hak para ahli waris sesuai dengan 
ketentuan faraidh. Lebih lanjut, Pasal 189 KHI secara implisit mengakomodasi 
kemungkinan penyelesaian warisan secara bertahap apabila terdapat ahli waris 
yang wafat sebelum proses distribusi harta tuntas. Ketentuan KHI ini 
mencerminkan kaidah Mazhab Syafi’i yang mensyaratkan bahwa perhitungan dan 
penetapan hak waris harus diulang dan disesuaikan pada setiap jenjang kematian 
guna menjamin keabsahan hak masing-masing pihak.Lebih lanjut, sistem 
munasakhah Syafi’i memberikan kerangka yang jelas bagi hakim Pengadilan 
Agama untuk memutus perkara waris yang kompleks, terutama dalam kasus 
berantai yang melibatkan beberapa generasi.Hal ini memperkuat sinergi antara 
fikih klasik dan hukum positif modern. 

 
3.  Relevansi dalam Era Digital dan Administrasi Modern 

Pada era digital kontemporer, prinsip ketelitian yang ditekankan oleh 
Mazhab Syafi’i—khususnya dalam memverifikasi urutan kematian dan 
menetapkan hak-hak ahli waris—dapat diimplementasikan secara efisien melalui 
sistem administrasi berbasis teknologi. Sebagai contoh nyata, beberapa Pengadilan 
Agama di Indonesia telah mengadopsi dan memanfaatkan aplikasi Sistem 
Informasi Manajemen Waris Islam (SIMWARIS). Inovasi ini berfungsi untuk 
memfasilitasi dan mengautomasi proses perhitungan porsi warisan, yang secara 
mendasar merujuk pada ketentuan hukum yang bersumber dari fikih Syafi’i. 

Metodologi kalkulasi Munasakhah dalam Mazhab Syafi’i yang bersifat 
multitingkat (berlapis) menunjukkan kompatibilitas tinggi dengan prinsip-prinsip 
logika algoritma komputer. Kesesuaian ini disebabkan oleh karakter prosesnya 
yang sistematis dan sangat bergantung pada urutan perhitungan matematis yang 
terstruktur. Fenomena ini secara tegas membuktikan bahwa hukum Islam, 
khususnya dalam korpus Mazhab Syafi’i, tidak berlawanan dengan semangat 
modernisasi. Bahkan, fikih waris ini berpotensi besar untuk diintegrasikan secara 
optimal dengan teknologi, yang pada akhirnya akan meningkatkan efisiensi 
sekaligus akuntabilitas dalam penetapan hukum (Wahbah  az -Zuhaili ). 

 
4. Kontribusi terhadap Penguatan Peradilan Agama di Indonesia 

Mazhab Syafi’i memegang peranan vital dalam penguatan yurisdiksi 
Peradilan Agama sebagai institusi utama pelaksana hukum waris Islam di 
Indonesia. Mayoritas hakim pada lembaga tersebut secara konsisten merujuk dan 
menggunakan kerangka Mazhab Syafi’i sebagai basis ijtihad dalam memutuskan 
kasus-kasus hukum yang belum diatur secara eksplisit dalam Kompilasi Hukum 
Islam (KHI). 

Selanjutnya, penggunaan metodologi analisis waris Munasakhah dari 
Mazhab Syafi’i secara signifikan membantu para hakim. Metode ini berfungsi 
sebagai instrumen untuk mencegah tumpang tindih atau konflik hak waris dan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  909 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

menjamin bahwa distribusi harta peninggalan terlaksana secara adil dan 
proporsional sesuai dengan prinsip faraidh (A.  Djazuli, 2010). 
 
SIMPULAN  

Dari sudut pandang Mazhab Imam Syafi’i, Munasakhah—atau fenomena 
pewarisan berantai—didefinisikan sebagai kasus hukum yang secara mutlak 
menuntut akurasi dan ketelitian dalam aplikasi kaidah-kaidah fikih faraidh. 
Mazhab Syafi’i berpendapat bahwa setiap peristiwa kematian susulan yang terjadi 
sebelum harta warisan diselesaikan akan memicu pengalihan hak. Artinya, porsi 
harta dari pewaris pertama berpindah kepada ahli waris yang tersisa, sekaligus hak 
waris dari ahli waris yang meninggal turut diwariskan kepada ahli waris 
berikutnya. Prinsip ini berpegangan pada asas intiqal al-milk bil-maut 
(perpindahan hak kepemilikan karena kematian), serta menekankan pada nilai 
fundamental keadilan (al-‘adl) dan keteraturan (at-tartib) sebagai upaya preventif 
agar tidak ada hak sah ahli waris yang terlewatkan. 

Oleh karena itu, kerangka fikih waris Mazhab Syafi’i tetap mempertahankan 
relevansi yang sangat tinggi untuk diimplementasikan dalam konteks sistem 
hukum waris kontemporer, terutama dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) di 
Indonesia. Penerapan prinsip-prinsip Syafi’I khususnya yang menjamin keadilan 
dan ketelitian dapat dioptimalkan melalui integrasi dengan teknologi hukum 
digital. Strategi ini bertujuan untuk memfasilitasi dan menyederhanakan proses 
perhitungan yang rumit, sehingga keadilan distributif bagi seluruh ahli waris dapat 
terjamin. 
 
DAFTAR RUJUKAN  
Al-Khin, M., al-Bugha, M. D., & asy-Syarbaji, A. (2005). Al-Fiqh al-Manhaji ‘ala 

Mazhab al-Imam asy-Syafi’i. Dar al-Qalam. 
An-Nawawi, Y. b. S. (1996). Al-Majmu’ Syarh al-Muhadzdzab. Dar al-Fikr. 
Ar-Ramli, S. (1995). Nihayah al-Muhtaj ila Syarh al-Minhaj. Dar al-Fikr. 
Azwar, S. (2009). Metode Penelitian. Pustaka Pelajar. 
Az-Zuhaili, W. (1989). Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh. Dar al-Fikr. 
Badilag Mahkamah Agung RI. (2021). Pedoman Pelaksanaan Tugas dan 

Administrasi Peradilan Agama. Dirjen Badilag. 
Departemen Agama RI. (2019). Al-Qur’an dan Terjemahannya. Lajnah Pentashihan 

Mushaf Al-Qur’an. 
Djazuli, A. (2010). Ilmu Faraidh: Pembagian Waris Menurut Islam. Raja Grafindo 

Persada. 
Huzaimah Tahido Yanggo. (1997). Pengantar Perbandingan Mazhab. Logos Wacana 

Ilmu. 
Ibnu Hajar al-Haitami. (1995). Tuhfah al-Muhtaj fi Syarh al-Minhaj. Dar al-Fikr. 
Irfan, M. N. (2019). Hukum Kewarisan Islam di Indonesia. Amzah. 
Kementerian Agama RI. (2015). Kompilasi Hukum Islam. Dirjen Bimas Islam. 
Nasution, M. S. A. (2022). Digitalisasi Fikih Waris Islam. Deepublish. 
Prastowo, A. (2012). Metode Penelitian Kualitatif. Ar-Ruzz Media. 
Rofiq, A. (2015). Hukum Islam di Indonesia. Raja Grafindo Persada. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  910 
 

Copyright; M. Iftah Irzaqi, M. Akmal Pratama, Abid Khaidar Zamzami, Mohammad Syaifuddin 

Sarjono Soekanto, & Sri Mamudji. (2006). Penelitian Hukum Normatif. Raja 
Grafindo Persada. 

Syafi’i, I., Abu Abdullah Muhammad bin Idris. (2004). Ringkasan Kitab al Umm. 
Pustaka Azzam. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

