Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
@ https:/ /ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn  p-ISSN 3026-2925
£ 3 Volume 4 Number 1, 2026

@ DOI: https:/ /doi.org/10.61104/alz.v4i1.3168

Peran Otoritatif Fatwa MUI dalam Dinamika Hukum Islam di
Indonesia di Era Kontemporer

Ashar!, Kurniati2, Musyfikah Ilyas3

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia’-3

Email Korespondensi: asharrmuhammad@gmail.com, kurniati@uin-alauddin.ac.id,
‘musyfikah.ilyas@uin-alauddin.ac.id

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 01 Januari 2026

ABSTRACT

This paper discusses the authoritative role of fatwas issued by the Indonesian Ulema Council
(MUI) in the dynamics of Islamic law in Indonesia in the contemporary era. The study is
motivated by the important position of MUI as a scholarly Islamic institution that bridges
the norms of Islamic sharia with the legal needs of modern society. The purpose of this
research is to analyze MUI's fatwa authority in the development of Islamic law in Indonesia,
to trace its sources of scientific and social legitimacy, and to evaluate the extent to which
MULI fatwas contribute to the evolution of Islamic law and national public policy. The results
show that MUI's fatwa authority is derived from two main aspects, namely the scholarly
authority of the ulama and the social legitimacy granted by Indonesian Muslims. MUI
fatwas function as living law, referring to legal norms that actively operate within society
and influence social practices and public policy, particularly in the areas of Islamic finance,
halal product assurance, and socio-religious issues. In the digital era, however, MUI faces
significant challenges, especially in matters of muamalah and emerging issues in the digital
domain. Nonetheless, by safequarding institutional independence, strengthening public
religious literacy, and expanding inter-institutional cooperation, MUI can maintain its
relevance as an authoritative institution that plays a crucial role in shaping contemporary
Islamic law and reinforcing public morality in Indonesia.

Keywords: Fatwa MUI, Religious Authority, Islamic Law, Living Law

ABSTRAK

Tulisan ini membahas peran otoritatif fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) dalam
dinamika hukum Islam di Indonesia pada era kontemporer. Kajian ini dilatarbelakangi oleh
pentingnya posisi MUI sebagai lembaga keulamaan yang menjembatani antara norma-
norma syariat Islam dengan kebutuhan hukum masyarakat modern. Tujuan penelitian ini
adalah untuk menganalisis otoritas fatwa MUI dalam dinamika hukum Islam di Indonesia,
menelusuri sumber legitimasi keilmuan dan sosialnya, serta menilai sejauh mana fatwa
MULI berkontribusi terhadap perkembangan hukum Islam dan kebijakan publik nasional.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa otoritas fatwa MUI bersumber dari dua aspek utama,
yaitu otoritas keilmuan ulama dan legitimasi sosial umat Islam. Fatwa MUI berfungsi
sebagai living law, yakni hukum yang hidup dan memengaruhi praktik sosial serta kebijakan
publik, terutama dalam bidang keuangan syariah, jaminan produk halal, dan isu-isu sosial-
keagamaan. Namun, di era digital modern, MUI menghadapi tantangan besar seperti pada
bidang muamalah dan isu-isu di era digital. Meski demikian, dengan menjaga independensi
kelembagaan, memperkuat literasi keagamaan publik, serta memperluas kerja sama
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 871

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:asharrmuhammad@gmail.com
mailto:kurniati@uin-alauddin.ac.id
mailto:musyfikah.ilyas@uin-alauddin.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3168

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

kelembagaan, MUI dapat terus mempertahankan relevansinya sebagai lembaga otoritatif
yang berperan penting dalam pembentukan hukum Islam kontemporer dan penguatan
moralitas publik di Indonesia

Kata Kunci: Fatwa MUI, Otoritas Keagamaan, Hukum Islam, Living Law

PENDAHULUAN

MUI berdiri pada tahun 1975 melalui prakarsa pemerintah Orde Baru sebagai
wadah musyawarah para ulama dari berbagai ormas Islam untuk memberikan
bimbingan keagamaan kepada umat dan masukan moral kepada pemerintah. Sejak
saat itu, MUI menjadi lembaga keagamaan non-pemerintah yang berperan dalam
menetapkan pandangan hukum Islam yang diakui secara luas di Indonesia yang
mana MUI merupakan organisasi kedaulatan yang dibentuk pemerintah Orde Baru
pada 28 Juni 1975. Namun pelantikan kepengurusan MUI baru dilakukan pada 27
Juli 1975. Pembentukan lembaga ini diawali dari suatu Konfrensi para ulama di
Jakarta yang diselenggarakan oleh Pusat Dakwah Islam dari tanggal 30 September
hingga 4 Oktober 1970. Dari konferensi itu diajukan suatu saran untuk memajukan
kesatuan kaum Muslimin dalam kegiatan sosial mereka dengan membentuk sebuah
majelis bagi para ulama Indonesia, yang akan diberi tugas untuk memberi fatwa-
fatwa. Fatwa yang dikeluarkan MUI sering dipandang sebagai otoritas moral dan
normatif, meskipun secara hukum positif tidak bersifat mengikat sebagaimana yang
dikatakan oleh Mahfud MD berdasarkan kutipan dari Andi Sani Silwana yaitu
bahwa fatwa MUI tidak harus selalu dipatuhi, karena fatwa MUI merupakan
peringatan dan himbauan dari kumpulan ulama kepada umat Islam. Sehingga sifat
hukumnya tidak mengikat bagi yang melanggar fatwa tersebut. Fatwa dari MUI
hanya menjadi acuan sebagian besar masyarakat dalam mematuhi hukum (Silwana,
kurniati, 2023).

Umat Islam di Indonesia, yang mayoritas menjadikan syariat sebagai
pedoman hidup, kerap menjadikan fatwa sebagai rujukan dalam persoalan ibadah
maupun muamalah kontemporer. Misalnya, fatwa MUI mengenai riba dan bunga
bank pada tahun 2004 berimplikasi besar terhadap pertumbuhan lembaga keuangan
syariah di Indonesia. Hal ini menunjukkan bahwa fatwa memiliki fungsi normatif
yang tidak hanya mengarahkan praktik keagamaan umat, tetapi juga mendorong
lahirnya sistem ekonomi alternatif berbasis syariah (Tim Penulis MUI, 2011). Fatwa-
fatwa yang dikeluarkan oleh MUI mencerminkan dinamika pemikiran hukum Islam
yang terus berkembang seiring dengan perubahan zaman dan tantangan
kontemporer. Pendekatan epistemologis terhadap fatwa-fatwa tersebut dapat
memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana hukum Islam
diinterpretasikan dan diterapkan dalam masyarakat Indonesia yang plural (Syafei,
2019).

Walaupun fatwa MUI tidak termasuk dalam hierarki peraturan perundang-
undangan sebagaimana diatur dalam Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2011
tentang Pembentukan Peraturan Perundang-Undangan, dalam praktiknya fatwa
sering menjadi bahan pertimbangan lembaga negara. Sebagai contoh, fatwa
mengenai aliran sesat menjadi acuan bagi Kejaksaan Agung dalam mengeluarkan
pernyataan resmi terhadap aliran tertentu. Fenomena ini menunjukkan bahwa fatwa

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 872

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

MUI memiliki sifat yang berfungsi sebagai sumber hukum tidak langsung yang
memengaruhi praktik hukum nasional. Hal ini memperlihatkan bahwa hukum
Islam di Indonesia tidak hanya hidup dalam teks formal, tetapi juga dalam praktik
sosial-politik melalui fatwa (Jimly Asshiddigie, 2012). Dalam konteks sosial dan
politik, fatwa MUI sering menjadi instrumen yang memengaruhi opini publik dan
kebijakan negara. Fatwa MUI tahun 2005 tentang haramnya pluralisme, sekularisme,
dan liberalisme memicu kontroversi panjang di kalangan masyarakat sipil. Sebagian
pihak menilai fatwa tersebut mempersempit ruang kebebasan berpikir, sementara
pihak lain menganggapnya sebagai benteng moral terhadap arus pemikiran yang
dapat mengikis keimanan umat (Syafiq Hasyim, 2013).

Islam adalah agama yang membawa misi Rahmat /il ‘alamin (rahmat bagi
alam semesta) (Ramlah, and Musyfikah Ilyas, 2019). Konsep perubahan hukum yang
dibawa oleh hukum Islam adalah cerminan dari tujuan dan hakikat hukum Islam
yang bertujuan untuk mewujudkan sebuah stabilitas kehidupan di dunia yang
sesuai dengan maksud Tuhan sebagai pembuat syari’at (Andi Moh. Rezki Darma,
2023). Tantangan era globalisasi, digitalisasi, dan modernisasi menuntut fatwa untuk
terus beradaptasi. MUI berperan menjawab persoalan-persoalan baru seperti
vaksinasi, fintech, kripto, transaksi digital, hingga rekayasa genetika. Misalnya,
fatwa MUI tentang kehalalan vaksin Covid-19 yang berperan penting dalam
meningkatkan tingkat kepercayaan umat Islam untuk mengikuti program vaksinasi
nasional. Hal ini menunjukkan fleksibilitas dan aktualitas fatwa yang berbasis pada
prinsip maqasid al-syari’ah, sehingga fatwa MUI bukan hanya konservatif, tetapi
juga progresif dalam menjawab tantangan zaman (Ahmad Rafig, 2017). Melihat
peran yang begitu signifikan, studi mengenai fatwa MUI dalam dinamika hukum
Islam di Indonesia diera kontemporer menjadi sangat penting. Pertama, untuk
memahami bagaimana hukum Islam berinteraksi dengan hukum nasional dan
kebijakan publik. Kedua, untuk menelaah peran ulama dan lembaga fatwa dalam
membimbing umat menghadapi problematika zaman modern. Ketiga, untuk
menggali aspek otoritas, legitimasi, dan relevansi fatwa dalam konteks sosial-politik
Indonesia yang pluralistik. Penelitian ini tidak hanya relevan bagi kajian hukum
Islam, tetapi juga bagi kajian politik hukum, sosiologi agama, dan hubungan antara
agama dan negara (Nurrohman, 2013).

Dalam konteks sosial-politik, fatwa MUI sering kali menjadi rujukan utama
dalam pembentukan opini publik dan kebijakan negara. Sebagai contoh, fatwa MUI
tentang keharaman aliran Ahmadiyah, fatwa tentang rokok, hingga fatwa terkait
penggunaan vaksin halal dalam program imunisasi nasional menunjukkan kuatnya
pengaruh MUI dalam ruang publik keagamaan maupun kebijakan pemerintah (M.
Atho Mudzhar, 1988). Di sisi lain, muncul pula perdebatan tentang sejauh mana
otoritas fatwa tersebut bersifat mengikat secara hukum formal, mengingat Indonesia
bukanlah negara agama tetapi negara dengan dasar Pancasila yang menjamin
kebebasan beragama. Otoritas fatwa MUI terletak pada dua aspek utama: otoritas
keilmuan dan otoritas sosial. Otoritas keilmuan diperoleh karena fatwa dikeluarkan
oleh para ulama dan ahli hukum Islam yang kompeten melalui kajian mendalam
berdasarkan dalil-dalil syar‘l (Wahbah al-Zuhayli, 1986). Sedangkan otoritas sosial
muncul karena penerimaan masyarakat yang luas terhadap MUI sebagai
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 873

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

representasi suara ulama (Noorhaidi Hasan, 2013). Kedua bentuk otoritas ini
menjadikan fatwa MUI tidak hanya menjadi pedoman keagamaan, tetapi juga
instrumen moral dan sosial yang memengaruhi arah kehidupan berbangsa dan
bernegara (Abdurrahman Mas’ud, 2004).

Namun demikian, dinamika hukum Islam kontemporer memperlihatkan
bahwa otoritas fatwa MUI tidak selalu bersifat tunggal dan absolut. Dalam beberapa
kasus, muncul perbedaan pandangan antara MUI dan ormas Islam lain seperti
Muhammadiyah atau Nahdlatul Ulama (NU) (Azyumardi Azra, 2015). Hal ini
menunjukkan bahwa fatwa merupakan produk ijtihad yang bersifat relatif, terbuka
untuk dikritisi dan ditafsirkan ulang sesuai konteks lokal dan temporal. Di sisi lain,
masyarakat modern yang semakin kritis juga menuntut transparansi metodologis
dalam proses penetapan fatwa agar tidak sekadar dianggap sebagai keputusan elitis
yang jauh dari realitas sosial umat (Rumadi Ahmad, 2010).

Dalam perspektif hukum nasional, fatwa MUI memiliki posisi unik. Secara
yuridis, fatwa tidak memiliki kekuatan hukum yang mengikat sebagaimana
peraturan perundang-undangan (Jimly Asshiddigie, 2010). Namun, secara sosiologis
dan moral, fatwa MUI memiliki daya ikat yang kuat di tengah masyarakat Muslim,
karena dianggap sebagai penjelasan normatif atas kehendak syariat. Bahkan dalam
praktiknya, sejumlah lembaga negara seperti Mahkamah Agung, Bank Indonesia,
dan Badan Pengawas Obat dan Makanan (BPOM) sering menjadikan fatwa MUI
sebagai dasar pertimbangan dalam pengambilan keputusan (Bank Indonesia, 2004).
Misalnya, dalam sektor ekonomi syariah, Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI)
menjadi otoritas utama dalam menetapkan standar kepatuhan syariah bagi lembaga
keuangan (DSN-MUI, 2018).

Konteks inilah yang menunjukkan pentingnya mengkaji ulang peran
otoritatif fatwa MUI dalam dinamika hukum Islam di Indonesia diera kontemporer.
Apakah fatwa MUI masih memiliki kekuatan sosial dan moral yang tinggi di tengah
masyarakat modern yang pluralistik dan kritis? Bagaimana hubungan antara fatwa
MUI dan hukum positif negara dalam sistem hukum nasional? Serta sejauh mana
otoritas keilmuan dan sosial MUI dapat beradaptasi terhadap tantangan zaman yang
terus berubah? Kajian ini menjadi relevan karena pada dasarnya hukum Islam di
Indonesia tidak hanya hidup dalam teks dan peraturan, tetapi juga dalam praktik
sosial dan kesadaran umat. Fatwa MUI menjadi salah satu instrumen yang
menjembatani antara hukum Islam normatif (syariat) dan hukum Islam empiris
(vang hidup di masyarakat) (Muhammad Daud Ali, 2016). Oleh karena itu,
memahami peran otoritatif fatwa MUI berarti juga memahami dinamika hukum
Islam itu sendiri dalam konteks Indonesia modern.

METODE

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif
dengan jenis penelitian yang berfokus pada studi Pustaka (library research) yaitu
mengumpulkan data dari kepustakaan dengan Sumber data yang dipakai meliputi
beberapa literatur ilmiah yang berbentuk jurnal dan buku yang mengkaji terkait
peran Fatwa MUI dalam Dinamika Hukum Islam di Indonesia Diera Kontemporer.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 874

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Sementara itu, sumber data sekunder penelitian memakai beberapa literatur ilmiah
yang memeiliki relevansi terhadap kajian yang di bahas dalam karya ilmiah ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Otoritas Fatwa MUI dalam Konteks Hukum Islam di Indonesia

Secara konseptual fatwa merupakan salah satu otoritas hukum Islam yang
inklusif dan individual untuk memberikan jawaban dan solusi terhadap problem
yang dihadapi umat. Bahkan umat Islam pada umumnya menjadikan fatwa sebagai
rujukan di dalam bersikap dan bertingkah laku. Sebab posisi fatwa di kalangan
masyarakat umum, laksana dalil di kalangan para mujtahid (al-Fatwa fi Haqqil “Ami
kal Adillah fi Haqqil Mujtahid), artinya, kedudukan fatwa dalam konstruksi hukum
Islam sebagaimana dalil bagi mujtahid. Kedudukan fatwa dalam konstruksi hukum
Islam yaitu menjadi landasan hukum terhadap suatu perbuatan atau kegiatan yang
sifatnya ibadah maupun muamalah. Fatwa klasik bersifat opsional (ikhtiyariah) atau
pilihan yang tidak mengikat secara legal (Pelu, 2020). Namun, mengikat secara moral
bagi mustafti atau seseorang yang meminta fatwa.

Secara etimologis, fatwa berasal dari kata afta-yufti-fatwa, yang berarti
penjelasan atau penerangan terhadap suatu persoalan (Ibn Manzar, 1990). Dalam
terminologi fikih, fatwa diartikan sebagai penjelasan hukum syar’i terhadap suatu
masalah oleh seorang mufti berdasarkan dalil-dalil yang diakui dalam Islam
(Wahbah al-Zuhayli, 1986). Fatwa bukan hukum yang mengikat secara yuridis,
tetapi memiliki kekuatan moral dan religius yang tinggi di kalangan umat Islam,
sebab ia merepresentasikan pandangan keagamaan dari seorang atau sekelompok
ulama yang memiliki otoritas keilmuan (Amir Syarifuddin, 2020). Sedangkan istilah
otoritas (authority) dalam konteks keagamaan menunjuk pada legitimasi seseorang
atau lembaga untuk berbicara dan menetapkan sesuatu atas nama agama. Ketika
mengkaji eksistensi fatwa dalam perspektif otoritas hukum Islam, maka yang
didapatkan adalah fatwa sebagai “penjelas” dan “penjabaran” dari nash-nash di
dalam hukum Islam. Oleh sebab itu, fatwa mengikat bagi umat Islam yang telah
diwajibkan tunduk dan patuh terhadap ketentuan hukum Islam. Bagi seseorang
yang mengaku beragama Islam, berdasarkan teori penerimaan otoritas hukum
Islam, wajib baginya untuk tunduk dan patuh terhadap ketentuan hukum Islam.
Hanya saja, ketentuan hukum Islam yang bersumber langsung kepada Al Qur’an
dan Hadis seringkali tidak dapat dipahami secara langsung oleh sebagian umat
Islam. Seperti adanya ayat-ayat yang mutasyabihat, maupun adanya ayat-ayat yang
bersifat umum dan memerlukan penjelasan dari para ahli hukum Islam. Fatwa
sebagai drop down dari nash yang lebih tinggi merupakan “sumber” solusi bagi
umat Islam dalam mengambil tindakan yang berakibat hukum. Oleh sebab itu,
ditinjau dari aspek substantif sosiologis, fatwa bersifat mengikat kepada umat Islam.

Secara teoritis, posisi fatwa MUI dalam sistem hukum nasional berada di
wilayah non-state law atau living law, yaitu hukum yang hidup di masyarakat dan
diakui eksistensinya dalam praktik sosial. Walaupun tidak memiliki kekuatan
mengikat secara formal, fatwa MUI sering memperoleh pengakuan secara
fungsional dari lembaga-lembaga negara, seperti Bank Indonesia, Otoritas Jasa
Keuangan (OJK), Kementerian Agama, dan Badan Penyelenggara Jaminan Produk

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 875

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Halal (BPJPH) (Ahmad Hidayat, 2020). Dalam konteks Indonesia, Majelis Ulama
Indonesia (MUI) memperoleh otoritas keagamaan bukan semata karena faktor
keilmuan para ulama yang tergabung di dalamnya, tetapi juga karena legitimasi
sosial dan kelembagaan yang diberikan oleh negara.

Otoritas keagamaan (Islam) di Indonesia cukup problematik. Meskipun
secara teori otoritas itu tersebar dalam berbagai lapisan, namun otoritas MUI sebagai
pemegang kendali semakin menguat. Penguatan MUI ini di samping karena
dukungan pemerintah yang semakin menguat, tapi posisi sosial-politiknya juga
semakin kuat. Hal ini antara lain bisa dilihat dari sejumlah UU yang secara khusus
menyebut MUI. Setidaknya ada dua UU yang secara eksplisit menyebut MUI, yaitu
(Prasetio, 2022). pertama, UU No. 40 Tahun 2007 tentang Perseroan Terbatas. Hal
ini terdapat dalam pasal 109 ayat (2): “Dewan pengawas Syariah sebagaimana
dimaksud pada ayat (1) terdiri atas seorang ahli syariah atau lebih yang diangkat
oleh RUPS atau rekomendasi Majelis Ulama Indonesia”. Kedua, UU No. 21 Tahun
2008 tentang Perbankan Syariah. Dalam UU ini setidaknya ada dua pasal yang
menyebut MUI, yaitu pasal 26 dan 32. Dalam pasal 26 ayat (2) disebutkan: “Prinsip
syariah sebagaimana dimaksud pada ayat (1) difatwakan oleh Majelis Ulama
Indonesia”. Ayat (3) disebutkan: “Fatwa sebagaimana dimaksud pada ayat (2)
dituangkan dalam Peraturan Bank Indonesia”. Dari pasal ini jelas, dalam hal
ekonomi syariah fatwa MUI legal binding dan menjadi satu-satunya dasar
pembuatan Peraturan Bank Indonesia dalam hal penentuan prinsip syariah dalam
ekonomi. Dalam pasal 32 (2) yang menjelaskan soal Dewan Pengawas Syariah, juga
disebutkan: “Dewan Pengawas Syariah sebagaimana dimaksud pada ayat (1)
diangkat oleh Rapat Umum Pemegag saham atas rekomendasi Majelis Ulama
Indonesia”. Pasal ini sebenarnya mengulang dari UU tentang Perseroan Terbatas
dimana MUI menjadi satu-satunya lembaga yang bisa merekomendasi Dewan
Pengawas Syariah.

Dari penjelasan di atas, MUI nyata sudah menjadi lembaga “ semi negara,”
tidak bisa disamakan dengan ormas-ormas lain semacam NU dan Muhammadiyah
seperti dalam hal fatwa ekonomi syariah, MUI menjadi satu-satunya lembaga yang
akan diikuti pemerintah, legal binding. Hal ini antara lain yang menyebabkan,
mengapa dalam urusan-urusan selain ekonomi syariah, MUI sering memaksakan
pendapat dan fatwanya menjadi kebijakan pemerintah. Kalau sekedar fatwa yang
terkait dengan masalah furtaiiyyah-fighiyyah fatwa MUI memang bisa diabaikan jika
ternyata justru jadi masalah. Namun fatwa dalam bidang ekonomi syariah, fatwa
MUI bisa dikatakan legal binding. Karena posisi itu, MUI mengiginkan agar
kedaulatan fatwa MUI yang legal binding tidak hanya terkait dengan ekonomi
syariah, tapi dalam semua urusan keagamaan.

Dalam praktik ketatanegaraan Indonesia, fatwa MUI kerap menjadi acuan
dalam pembentukan kebijakan publik yang bernuansa keislaman. Contohnya, fatwa
MUI tentang keharaman bunga bank menjadi dasar bagi munculnya sistem
perbankan syariah. Begitu pula fatwa tentang halal produk makanan dan minuman,
yang kemudian menjadi landasan terbentuknya Undang-Undang Jaminan Produk
Halal (UU No. 33 Tahun 2014) (Nur Kholis Setiawan, 2019). Fakta ini
memperlihatkan adanya integrasi normatif antara hukum Islam yang bersumber
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 876

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

dari fatwa MUI dengan hukum positif Indonesia. Dalam perspektif hukum Islam,
otoritas fatwa MUI juga didasarkan pada prinsip ijtihad jama’i (ijtithad kolektif).
Mekanisme ini dilakukan oleh para ulama dan ahli yang tergabung dalam Komisi
Fatwa melalui proses musyawarah, pengkajian dalil, serta pertimbangan maqasid
al-syari’ah (tujuan-tujuan hukum Islam) (Abdul Ghofur Anshori, 2018).

Dengan demikian, konsep otoritas fatwa MUI merupakan bentuk otoritas
keagamaan yang bertransformasi menjadi otoritas sosial-hukum dalam konteks
keindonesiaan. Otoritas ini berakar pada tradisi keilmuan Islam, diakui oleh
masyarakat, dan diakomodasi oleh negara dalam rangka mewujudkan kehidupan
beragama yang moderat, berkeadilan, dan sesuai dengan prinsip-prinsip hukum
Islam.

Peran Fatwa MUI dalam Merespon Isu-Isu Kontemporer

Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) memiliki peran yang sangat penting
dalam membentuk arah dan dinamika hukum Islam kontemporer. MUI berfungsi
sebagai lembaga keulamaan yang menjembatani antara norma-norma syariat Islam
dengan kebutuhan masyarakat modern yang tidak hanya menjadi panduan
keagamaan, tetapi juga berperan aktif dalam membentuk konstruksi hukum Islam
yang adaptif terhadap perkembangan sosial, ekonomi, dan politik (M. Atho
Mudzhar, 1993).

Fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) mengenai
isu-isu kontemporer, seperti bioetika, ekonomi syariah, dan teknologi informasi,
menunjukkan upaya lembaga ini untuk menjembatani epistemologi hukum Islam
klasik dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern. Hal ini mencerminkan
fleksibilitas epistemologi hukum Islam dalam menghadapi tantangan zaman. Dalam
merespons isu-isu bioetika, Majelis Ulama Indonesia (MUI) tidak hanya
berpedoman pada teks-teks suci, tetapi juga mempertimbangkan perkembangan
ilmu kedokteran dan teknologi. Fatwa-fatwa yang dihasilkan oleh MUI berupaya
memberikan panduan hukum yang selaras dengan prinsip-prinsip Islam, namun
tetap responsif terhadap realitas dan kebutuhan masyarakat modern. Misalnya,
dalam menangani dilema bioetika seperti terapi sel punca atau teknologi bayi tiga
orang tua, MUI menggunakan konsep bioetika Islam berbasis Maqasid al-Shariah
yang mempertimbangkan niat, metode, dan hasil akhir dari isu yang dipelajari
(Abdul Halim Ibrahim, 2019).

Demikian pula dalam bidang ekonomi syariah, MUI menunjukkan
kemampuannya untuk mengintegrasikan prinsip-prinsip ekonomi Islam dengan
praktik-praktik ekonomi modern. Fatwa-fatwa yang dikeluarkan tidak hanya
bersandar pada konsep-konsep klasik, tetapi juga mempertimbangkan aspek-aspek
praktis, seperti perkembangan teknologi keuangan dan inovasi produk. Sebagai
contoh, MUI telah mengakomodasi penggunaan teknologi blockchain dalam
keuangan Islam, yang memungkinkan transaksi yang lebih aman dan transparan
serta mendukung prinsip bagi hasil dalam keuangan Islam. Perkembangan
teknologi keuangan, seperti fintech, juga telah diadopsi oleh MUI dalam rangka
meningkatkan efisiensi dan aksesibilitas layanan keuangan syariah. Fintech
memungkinkan MUI untuk menawarkan layanan keuangan yang lebih inklusif dan
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 877

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

sesuai dengan prinsip syariah, seperti pembayaran digital dan pembiayaan peer-to-
peer. Implementasi teknologi ini menunjukkan komitmen MUI untuk tetap relevan
dan responsif terhadap perubahan teknologi dan kebutuhan pasar yang dinamis
(Firdaus, 2015).

Pada isu-isu terkait teknologi informasi, MUI juga berupaya untuk menyikapi
perkembangan tersebut dengan pendekatan epistemologis yang fleksibel. Fatwa-
fatwa yang dihasilkan berusaha untuk memberikan panduan hukum yang dapat
mengakomodasi kemajuan teknologi, namun tetap sejalan dengan prinsip-prinsip
Islam. Misalnya, dalam merespons isu-isu seperti e-commerce, fintech, dan media
sosial, MUI berupaya mencari solusi yang tidak hanya sesuai dengan syariah, tetapi
juga praktis dan relevan dengan kebutuhan masyarakat modern.

Selain itu, MUI juga mengedepankan pentingnya edukasi dan sosialisasi dalam
implementasi fatwa terkait teknologi informasi. MUI berusaha memastikan bahwa
umat Islam tidak hanya menerima fatwa sebagai aturan, tetapi juga memahami
alasan dan hikmah di balik keputusan tersebut. Edukasi ini dilakukan melalui
berbagai seminar, workshop, dan publikasi yang menjelaskan secara rinci mengenai
dampak dan manfaat teknologi, serta bagaimana teknologi tersebut dapat
digunakan sesuai dengan prinsip-prinsip Islam (Firdaus, 2015). Dengan demikian,
MUI menunjukkan komitmennya untuk terus relevan dan memberikan kontribusi
positif dalam era digital ini. Melalui pendekatan epistemologis yang fleksibel dan
fatwa-fatwa yang akomodatif, MUI berusaha menjembatani antara kemajuan
teknologi dan kepatuhan terhadap syariah. Ini merupakan langkah strategis untuk
memastikan bahwa umat Islam dapat berpartisipasi aktif dalam perkembangan
teknologi global tanpa mengesampingkan identitas dan nilai-nilai agama mereka.

Upaya MUI dalam menjembatani epistemologi hukum Islam klasik
denganperkembangan ilmu pengetahuan modern menunjukkan kemampuan
lembaga ini untuk beradaptasi dengan tantangan zaman. Fleksibilitas epistemologis
ini memungkinkan MUI untuk menghasilkan fatwa-fatwa yang relevan dan dapat
diterima oleh masyarakat Muslim Indonesia yang semakin dinamis. Dengan
demikian, peran fatwa MUI dalam dinamika hukum Islam kontemporer tidak hanya
bersifat teoritis, tetapi juga empiris dan institusional, sebab telah memberi warna
terhadap kebijakan publik dan arah pembentukan hukum nasional yang bernuansa
Islam. Hal ini memperlihatkan bahwa hukum Islam di Indonesia tidak berjalan
secara terpisah dari negara, melainkan berinteraksi melalui mekanisme fatwa
sebagai media integrasi antara norma agama dan norma hukum negara.

Tantangan yang dihadapi MUI dalam mempertahankan otoritas fatwanya di era
modern

Majelis Ulama Indonesia (MUI) selama beberapa dekade menjadi rujukan
utama bagi umat Muslim di Indonesia yang berperan penting sebagai panduan
normatif dalam menjembatani tradisi hukum Islam dengan realitas baru. Di
Indonesia, lembaga seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI) memiliki peran strategis
dalam mengeluarkan fatwa yang relevan dengan dinamika praktik hukum islam di
era kontemporer. Namun, meskipun fatwa telah dikeluarkan, implementasinya di
masyarakat tidak selalu berjalan mulus. Hambatan dapat muncul dari berbagai

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 878

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

faktor, termasuk keterbatasan pemahaman masyarakat, kurangnya sosialisasi, serta
potensi konflik dengan regulasi hukum positif yang berlaku. Dan berikut diantara
tantangan yang dihadapi MUI dalam mempertahankan otoritas fatwanya di era
modern.

1) Bidang Muamalah

Di sektor perbankan syariah, fatwa memainkan peran penting dalam
menentukan keabsahan produk dan layanan yang ditawarkan. Misalnya, fatwa
tentang akad murabahah(jual beli dengan margin keuntungan yang disepakati)
atau mudharabah(kerja sama bagi hasil) menjadi landasan utama dalam
operasional perbankan syariah. Meskipun demikian, implementasi fatwa ini
sering menghadapi tantangan, seperti rendahnya literasi keuangan syariah di
masyarakat (Harun, 2017). Banyak nasabah yang kurang memahami perbedaan
mendasar antara produk syariah dan konvensional, sehingga mereka cenderung
menganggap keduanya serupa. Selain itu, beberapa praktik perbankan syariah
terkadang dikritik karena terlalu mirip dengan sistem perbankan konvensional,
yang dapat menimbulkan kebingungan dan mengurangi kepercayaan
masyarakat terhadap keunggulan syariah

Pasar halal juga merupakan sektor penting di mana fatwa memiliki pengaruh
besar, terutama dalam memastikan produk-produk yang dikonsumsi masyarakat
sesuai dengan standar syariah. Fatwa tentang sertifikasi halal, misalnya, telah
memberikan kerangka kerja bagi produsen untuk memastikan produk mereka
bebas dari unsur yang dilarang dalam Islam. Namun, dalam praktiknya,
implementasi sertifikasi halal masih menghadapi kendala, seperti kurangnya
kesadaran produsen kecil tentang pentingnya label halal dan proses sertifikasi
yang dianggap rumit dan memakan biaya (Fuadi, 2022). Selain itu, pengawasan
terhadap produk impor juga menjadi tantangan besar, terutama mengingat
banyaknya produk dari luar negeri yang beredar di pasar Indonesia tanpa label halal
yang jelas.

Hambatan lain dalam implementasi fatwa di masyarakat adalah
pemahaman masyarakat yang terbatas. Banyak umat Muslim yang belum
sepenuhnya memahami prinsip-prinsip dasar Muamalahsyariah, sehingga sulit bagi
mereka untuk mengaplikasikan panduan dari fatwa secara optimal. Hal ini
diperburuk oleh kurangnya edukasi yang memadai dari lembaga keagamaan dan
institusi terkait. Selain itu, konflik antara fatwa dan regulasi pemerintah juga
menjadi isu yang signifikan. Sebagai contoh, ada kasus di mana fatwa tentang
praktik keuangan syariah berbenturan dengan peraturan negara yang lebih
mengakomodasi sistem konvensiona kebingungan di kalangan pelaku usaha dan
masyarakat, = sehingga  menghambat  penerapan fatwa secara efektifl.
Ketidaksinkronan ini sering kali menciptakan.

2) Tantangan Era Digital

Era digital yang semakin berkembang pesat telah membawa tantangan baru
bagi epistemologi hukum Islam dalam konteks fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh
Majelis Ulama Indonesia (MUI). Kecepatan perubahan teknologi dan informasi
menuntut pendekatan epistemologis yang lebih adaptif dan responsif untuk dapat
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 879

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

menghadapi realitas kontemporer (Zaprulkhan, 2023). Salah satu tantangan utama
yang dihadapi MUI adalah kemampuan untuk mengidentifikasi dan merespons isu-
isu baru yang muncul akibat perkembangan teknologi. Fatwa-fatwa yang dihasilkan
harus mampu memberikan panduan hukum yang relevan dan dapat diterapkan
dalam konteks digital, seperti isu-isu terkait keuangan digital, kecerdasan buatan,
atau teknologi informasi lainnya.

Selain itu, kecepatan penyebaran informasi di era digital juga menuntut MUI
untuk memiliki mekanisme yang lebih cepat dan efisien dalam menetapkan fatwa.
Proses ijtihad yang memakan waktu lama dapat menyebabkan fatwa-fatwa MUI
kehilangan relevansi dan daya tanggap terhadap isu-isu yang berkembang dengan
sangat cepat. Untuk menghadapi tantangan ini, MUI perlu mengembangkan
kerangka epistemologis yang lebih adaptif dan responsif. Hal ini dapat dilakukan
melalui penguatan metodologi ijtihad yang memungkinkan analisis isu-isu
kontemporer secara lebih cepat dan komprehensif, serta pemanfaatan teknologi
informasi dalam proses penetapan fatwa. Fatwa-fatwa yang dihasilkan berusaha
untuk memberikan panduan hukum yang dapat mengakomodasi kemajuan
teknologi, namun tetap sejalan dengan prinsip-prinsip Islam. Misalnya, dalam
merespons isu-isu seperti e-commerce, fintech, dan media sosial, MUI berupaya
mencari solusi yang tidak hanya sesuai dengan syariah, tetapi juga praktis dan
relevan dengan kebutuhan masyarakat modern. Selain itu, MUI juga
mengedepankan pentingnya edukasi dan sosialisasi dalam implementasi fatwa
terkait teknologi informasi. MUI berusaha memastikan bahwa umat Islam tidak
hanya menerima fatwa sebagai aturan, tetapi juga memahami alasan dan hikmah di
balik keputusan tersebut. Edukasi ini dilakukan melalui berbagai seminar,
workshop, dan publikasi yang menjelaskan secara rinci mengenai dampak dan
manfaat teknologi, serta bagaimana teknologi tersebut dapat digunakan sesuai
dengan prinsip-prinsip Islam.

SIMPULAN

Dari pemaparan di atas dapat disimpulkan bahwa Fatwa Majelis Ulama
Indonesia (MUI) memiliki posisi penting dan strategis dalam dinamika hukum Islam
di Indonesia. Meskipun tidak memiliki kekuatan hukum yang mengikat secara
yuridis, fatwa MUI memiliki otoritas moral, sosial, dan keagamaan yang kuat karena
didasarkan pada dua sumber utama, yaitu Al qur’an dan hadis serta legitimasi sosial
umat Islam. konsep otoritas fatwa MUI merupakan bentuk otoritas keagamaan yang
bertransformasi menjadi otoritas sosial-hukum dalam konteks keindonesiaan.
Otoritas ini berakar pada tradisi keilmuan Islam, diakui oleh masyarakat, dan
diakomodasi oleh negara dalam rangka mewujudkan kehidupan beragama yang
moderat, berkeadilan, dan sesuai dengan prinsip-prinsip hukum Islam

Fatwa MUI berperan sebagai living law, yakni hukum yang hidup di tengah
masyarakat dan memengaruhi berbagai bidang kehidupan, seperti ekonomi syariah,
kehalalan produk, kesehatan, serta persoalan sosial dan keagamaan. Melalui
mekanisme ijtihad jama’i (ijtihad kolektif), MUI mampu menghasilkan fatwa yang
lebih komprehensif dan kontekstual terhadap perkembangan zaman. Namun
demikian, di era modern pluralitas otoritas keagamaan, politisasi fatwa MUI

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 880

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

menghadapi berbagai tantangan serius, seperti, arus informasi digital yang cepat,
serta pada bidang muamalah seperti konflik kepentingan dalam ekonomi halal.
Oleh karena itu, agar tetap relevan dan berpengaruh, MUI perlu menjaga
independensi kelembagaan, memperkuat literasi keagamaan masyarakat, serta
meningkatkan kolaborasi dengan lembaga negara dan ormas Islam lainnya. Dengan
langkah tersebut, MUI dapat terus menjalankan perannya sebagai lembaga otoritatif
yang menjembatani antara norma syariat Islam dan kebutuhan hukum masyarakat
modern, serta berkontribusi dalam membangun moralitas dan peradaban bangsa.

DAFTAR RUJUKAN

Abdullah, M. Amin. Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012.

Ahmad, Nur. “Fatwa dan Hukum Islam di Indonesia: Antara Normativitas dan
Historisitas.” Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 8, no. 2 (2014).

Ali, Muhammad Daud. Hukum Islam: Pengantar [Imu Hukum dan Tata Hukum
Islam di Indonesia. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2019.

Anwar, Syamsul. Studi Hukum Islam: Normativitas dan Historisitas. Yogyakarta:
UII Press, 2008.

Azra, Azyumardi. Transformasi Politik Islam: Radikalisme, Khilafatisme, dan
Demokrasi. Jakarta: Kencana, 2016.

Departemen Agama RI. Kompilasi Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: Direktorat
Pembinaan Peradilan Agama, 2001.

Fatwa MUI Nomor 11 Tahun 2005 tentang Aliran Ahmadiyah.

Fatwa MUI Nomor 24 Tahun 2017 tentang Hukum dan Pedoman Bermuamalah di
Media Sosial.

Habibullah, “Prinsip-Prinsip Muamalah dalam Islam.

Harun, Figh Muamalah(Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2017).

Hasan, Noorhaidi. “Religion, State and Politics in Indonesia: An Historical Context.”
Studia Islamika 7, no. 3 (2000): 1-32.

Hosen, Nadirsyah. “Fatwas in Indonesia: An Analysis of Dominant Legal Ideas and
Modes of Thought of Fatwa-Making Agencies and Their Implications in the
Post-New Order Period.” Islamic Law and Society 12, no. 1 (2005): 39-72.

Laporan Toleransi Beragama, “No Title,” in “Menapaki Bangsa Yang Kian Retak”.
(Hotel Bintang Jakarta: The Wahid Institute, 2008).

Majelis Ulama Indonesia (MUI). Himpunan Fatwa Majelis Ulama Indonesia. Jakarta:
Sekretariat MUI, 2011.

Nasution, Harun. Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. Jakarta: Mizan, 1995.

Putra, M. Marwan Jaya, dan Kumedi Ja’far. “The Role of Fatwa of Ulama in Fostering
Religious Modernization in The Islamic World: Peran Fatwa Ulama dalam
Menumbuhkan Modernisasi Beragama di Dunia Islam.” al Hairy: Journal of
Islamic Law 1, no. 1 (2025).

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
Chicago: University of Chicago Press, 1982.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 881

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum e-ISSN 3026-2917
https:/ /ejournal.yvayasanpendidikandzurrivatulquran.id /index.php/AlZayn p-ISSN 3026-2925
Volume 4 Number 1, 2026

Rahman, Fathur. “Otoritas Fatwa di Era Digital: Studi atas Peran MUI dan
Tantangan Kontemporer.” Jurnal Al-Daulah: Jurnal Hukum dan
Perundangan Islam 11, no. 2 (2023): 112-128.

Ramlah, Ramlah, dan Musyfikah Ilyas. “Praktik Poligami di Kecamatan
Campalagian Kabupaten Polewali Mandar.” Qadauna: Jurnal Ilmiah
Mahasiswa Hukum Keluarga Islam 1, no. 1 (2019).

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan, 2004.

Silwana, kurniati. "Peran Fatwa dalam Pembentukan Perundang-Undangan di
Indonesia." Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 4.1 (2023)

Supena. “Konstruksi Epistemologi Fikih Pandemik: Analisis Fatwa-Fatwa MUL”

Sukron, K. Figh dan Sosialisme Islam: Rekonstruksi Figh Mazhab Sosial di Indonesia.
Jakarta: Kencana, 2010.

Syamsuddin, M. Din. Etika Agama dalam Membangun Masyarakat Madani. Jakarta:
Logos Wacana Ilmu, 1999.

Syarifuddin, Amir. Ushul Figh. Jakarta: Kencana, 2011.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 12 Tahun 2011 tentang Pembentukan
Peraturan Perundang-undangan.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 33 Tahun 2014 tentang Jaminan
Produk Halal.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 882

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas


https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

