
Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  871 
 

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas 

 
 

Peran Otoritatif Fatwa MUI dalam Dinamika Hukum Islam di 
Indonesia di Era Kontemporer 
 
Ashar1, Kurniati2, Musyfikah Ilyas3  
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia1-3 

Email Korespondensi: asharrmuhammad@gmail.com, kurniati@uin-alauddin.ac.id, 
musyfikah.ilyas@uin-alauddin.ac.id                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               

 

Article received: 01 November 2025, Review process: 11 November 2025 
Article Accepted: 25 Desmber 2025, Article published: 01 Januari 2026 

 

ABSTRACT  
This paper discusses the authoritative role of fatwas issued by the Indonesian Ulema Council 
(MUI) in the dynamics of Islamic law in Indonesia in the contemporary era. The study is 
motivated by the important position of MUI as a scholarly Islamic institution that bridges 
the norms of Islamic sharia with the legal needs of modern society. The purpose of this 
research is to analyze MUI’s fatwa authority in the development of Islamic law in Indonesia, 
to trace its sources of scientific and social legitimacy, and to evaluate the extent to which 
MUI fatwas contribute to the evolution of Islamic law and national public policy. The results 
show that MUI’s fatwa authority is derived from two main aspects, namely the scholarly 
authority of the ulama and the social legitimacy granted by Indonesian Muslims. MUI 
fatwas function as living law, referring to legal norms that actively operate within society 
and influence social practices and public policy, particularly in the areas of Islamic finance, 
halal product assurance, and socio-religious issues. In the digital era, however, MUI faces 
significant challenges, especially in matters of muamalah and emerging issues in the digital 
domain. Nonetheless, by safeguarding institutional independence, strengthening public 
religious literacy, and expanding inter-institutional cooperation, MUI can maintain its 
relevance as an authoritative institution that plays a crucial role in shaping contemporary 
Islamic law and reinforcing public morality in Indonesia. 
Keywords: Fatwa MUI, Religious Authority, Islamic Law, Living Law 
 
ABSTRAK  
Tulisan ini membahas peran otoritatif fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) dalam 
dinamika hukum Islam di Indonesia pada era kontemporer. Kajian ini dilatarbelakangi oleh 
pentingnya posisi MUI sebagai lembaga keulamaan yang menjembatani antara norma-
norma syariat Islam dengan kebutuhan hukum masyarakat modern. Tujuan penelitian ini 
adalah untuk menganalisis otoritas fatwa MUI dalam dinamika hukum Islam di Indonesia, 
menelusuri sumber legitimasi keilmuan dan sosialnya, serta menilai sejauh mana fatwa 
MUI berkontribusi terhadap perkembangan hukum Islam dan kebijakan publik nasional. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa otoritas fatwa MUI bersumber dari dua aspek utama, 
yaitu otoritas keilmuan ulama dan legitimasi sosial umat Islam. Fatwa MUI berfungsi 
sebagai living law, yakni hukum yang hidup dan memengaruhi praktik sosial serta kebijakan 
publik, terutama dalam bidang keuangan syariah, jaminan produk halal, dan isu-isu sosial-
keagamaan. Namun, di era digital modern, MUI menghadapi tantangan besar seperti pada 
bidang muamalah dan isu-isu di era digital. Meski demikian, dengan menjaga independensi 
kelembagaan, memperkuat literasi keagamaan publik, serta memperluas kerja sama 

 
 

 

Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                           e-ISSN 3026-2917 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn     p-ISSN 3026-2925 
                    Volume 4 Number 1, 2026  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3168          

 

 

 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:asharrmuhammad@gmail.com
mailto:kurniati@uin-alauddin.ac.id
mailto:musyfikah.ilyas@uin-alauddin.ac.id
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZyn
https://doi.org/10.61104/alz.v4i1.3168


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  872 
 

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas 

kelembagaan, MUI dapat terus mempertahankan relevansinya sebagai lembaga otoritatif 
yang berperan penting dalam pembentukan hukum Islam kontemporer dan penguatan 
moralitas publik di Indonesia 
Kata Kunci: Fatwa MUI, Otoritas Keagamaan, Hukum Islam, Living Law 
 
PENDAHULUAN  

MUI berdiri pada tahun 1975 melalui prakarsa pemerintah Orde Baru sebagai 
wadah musyawarah para ulama dari berbagai ormas Islam untuk memberikan 
bimbingan keagamaan kepada umat dan masukan moral kepada pemerintah. Sejak 
saat itu, MUI menjadi lembaga keagamaan non-pemerintah yang berperan dalam 
menetapkan pandangan hukum Islam yang diakui secara luas di Indonesia yang 
mana MUI merupakan organisasi kedaulatan yang dibentuk pemerintah Orde Baru 
pada 28 Juni 1975. Namun pelantikan kepengurusan MUI baru dilakukan pada 27 
Juli 1975. Pembentukan lembaga ini diawali dari suatu Konfrensi para ulama di 
Jakarta yang diselenggarakan oleh Pusat Dakwah Islam dari tanggal 30 September 
hingga 4 Oktober 1970. Dari konferensi itu diajukan suatu saran untuk memajukan 
kesatuan kaum Muslimin dalam kegiatan sosial mereka dengan membentuk sebuah 
majelis bagi para ulama Indonesia, yang akan diberi tugas untuk memberi fatwa-
fatwa. Fatwa yang dikeluarkan MUI sering dipandang sebagai otoritas moral dan 
normatif, meskipun secara hukum positif tidak bersifat mengikat sebagaimana yang 
dikatakan oleh Mahfud MD berdasarkan kutipan dari Andi Sani Silwana yaitu 
bahwa fatwa MUI tidak harus selalu dipatuhi, karena fatwa MUI merupakan 
peringatan dan himbauan dari kumpulan ulama kepada umat Islam. Sehingga sifat 
hukumnya tidak mengikat bagi yang melanggar fatwa tersebut. Fatwa dari MUI 
hanya menjadi acuan sebagian besar masyarakat dalam mematuhi hukum (Silwana, 
kurniati, 2023).  

Umat Islam di Indonesia, yang mayoritas menjadikan syariat sebagai 
pedoman hidup, kerap menjadikan fatwa sebagai rujukan dalam persoalan ibadah 
maupun muamalah kontemporer. Misalnya, fatwa MUI mengenai riba dan bunga 
bank pada tahun 2004 berimplikasi besar terhadap pertumbuhan lembaga keuangan 
syariah di Indonesia. Hal ini menunjukkan bahwa fatwa memiliki fungsi normatif 
yang tidak hanya mengarahkan praktik keagamaan umat, tetapi juga mendorong 
lahirnya sistem ekonomi alternatif berbasis syariah (Tim Penulis MUI, 2011).  Fatwa-
fatwa yang dikeluarkan oleh MUI mencerminkan dinamika pemikiran hukum Islam 
yang terus berkembang seiring dengan perubahan zaman dan tantangan 
kontemporer. Pendekatan epistemologis terhadap fatwa-fatwa tersebut dapat 
memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana hukum Islam 
diinterpretasikan dan diterapkan dalam masyarakat Indonesia yang plural (Syafei, 
2019). 

Walaupun fatwa MUI tidak termasuk dalam hierarki peraturan perundang-
undangan sebagaimana diatur dalam Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2011 
tentang Pembentukan Peraturan Perundang-Undangan, dalam praktiknya fatwa 
sering menjadi bahan pertimbangan lembaga negara. Sebagai contoh, fatwa 
mengenai aliran sesat menjadi acuan bagi Kejaksaan Agung dalam mengeluarkan 
pernyataan resmi terhadap aliran tertentu. Fenomena ini menunjukkan bahwa fatwa 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  873 
 

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas 

MUI memiliki sifat yang berfungsi sebagai sumber hukum tidak langsung yang 
memengaruhi praktik hukum nasional. Hal ini memperlihatkan bahwa hukum 
Islam di Indonesia tidak hanya hidup dalam teks formal, tetapi juga dalam praktik 
sosial-politik melalui fatwa (Jimly Asshiddiqie, 2012). Dalam konteks sosial dan 
politik, fatwa MUI sering menjadi instrumen yang memengaruhi opini publik dan 
kebijakan negara. Fatwa MUI tahun 2005 tentang haramnya pluralisme, sekularisme, 
dan liberalisme memicu kontroversi panjang di kalangan masyarakat sipil. Sebagian 
pihak menilai fatwa tersebut mempersempit ruang kebebasan berpikir, sementara 
pihak lain menganggapnya sebagai benteng moral terhadap arus pemikiran yang 
dapat mengikis keimanan umat (Syafiq Hasyim, 2013).  

Islam adalah agama yang membawa misi Rahmat lil ‘alamin (rahmat bagi 
alam semesta) (Ramlah, and Musyfikah Ilyas, 2019). Konsep perubahan hukum yang 
dibawa oleh hukum Islam adalah cerminan dari tujuan dan hakikat hukum Islam 
yang bertujuan untuk mewujudkan sebuah stabilitas kehidupan di dunia yang 
sesuai dengan maksud Tuhan sebagai pembuat syari’at (Andi Moh. Rezki Darma, 
2023). Tantangan era globalisasi, digitalisasi, dan modernisasi menuntut fatwa untuk 
terus beradaptasi. MUI berperan menjawab persoalan-persoalan baru seperti 
vaksinasi, fintech, kripto, transaksi digital, hingga rekayasa genetika. Misalnya, 
fatwa MUI tentang kehalalan vaksin Covid-19 yang berperan penting dalam 
meningkatkan tingkat kepercayaan umat Islam untuk mengikuti program vaksinasi 
nasional. Hal ini menunjukkan fleksibilitas dan aktualitas fatwa yang berbasis pada 
prinsip maqāṣid al-syarī‘ah, sehingga fatwa MUI bukan hanya konservatif, tetapi 
juga progresif dalam menjawab tantangan zaman (Ahmad Rafiq, 2017). Melihat 
peran yang begitu signifikan, studi mengenai fatwa MUI dalam dinamika hukum 
Islam di Indonesia diera kontemporer menjadi sangat penting. Pertama, untuk 
memahami bagaimana hukum Islam berinteraksi dengan hukum nasional dan 
kebijakan publik. Kedua, untuk menelaah peran ulama dan lembaga fatwa dalam 
membimbing umat menghadapi problematika zaman modern. Ketiga, untuk 
menggali aspek otoritas, legitimasi, dan relevansi fatwa dalam konteks sosial-politik 
Indonesia yang pluralistik. Penelitian ini tidak hanya relevan bagi kajian hukum 
Islam, tetapi juga bagi kajian politik hukum, sosiologi agama, dan hubungan antara 
agama dan negara (Nurrohman, 2013).  

Dalam konteks sosial-politik, fatwa MUI sering kali menjadi rujukan utama 
dalam pembentukan opini publik dan kebijakan negara. Sebagai contoh, fatwa MUI 
tentang keharaman aliran Ahmadiyah, fatwa tentang rokok, hingga fatwa terkait 
penggunaan vaksin halal dalam program imunisasi nasional menunjukkan kuatnya 
pengaruh MUI dalam ruang publik keagamaan maupun kebijakan pemerintah (M. 
Atho Mudzhar, 1988). Di sisi lain, muncul pula perdebatan tentang sejauh mana 
otoritas fatwa tersebut bersifat mengikat secara hukum formal, mengingat Indonesia 
bukanlah negara agama tetapi negara dengan dasar Pancasila yang menjamin 
kebebasan beragama.  Otoritas fatwa MUI terletak pada dua aspek utama: otoritas 
keilmuan dan otoritas sosial. Otoritas keilmuan diperoleh karena fatwa dikeluarkan 
oleh para ulama dan ahli hukum Islam yang kompeten melalui kajian mendalam 
berdasarkan dalil-dalil syar‘I (Wahbah al-Zuhaylī, 1986).  Sedangkan otoritas sosial 
muncul karena penerimaan masyarakat yang luas terhadap MUI sebagai 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  874 
 

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas 

representasi suara ulama (Noorhaidi Hasan, 2013).  Kedua bentuk otoritas ini 
menjadikan fatwa MUI tidak hanya menjadi pedoman keagamaan, tetapi juga 
instrumen moral dan sosial yang memengaruhi arah kehidupan berbangsa dan 
bernegara (Abdurrahman Mas’ud, 2004).  

Namun demikian, dinamika hukum Islam kontemporer memperlihatkan 
bahwa otoritas fatwa MUI tidak selalu bersifat tunggal dan absolut. Dalam beberapa 
kasus, muncul perbedaan pandangan antara MUI dan ormas Islam lain seperti 
Muhammadiyah atau Nahdlatul Ulama (NU) (Azyumardi Azra, 2015).  Hal ini 
menunjukkan bahwa fatwa merupakan produk ijtihad yang bersifat relatif, terbuka 
untuk dikritisi dan ditafsirkan ulang sesuai konteks lokal dan temporal. Di sisi lain, 
masyarakat modern yang semakin kritis juga menuntut transparansi metodologis 
dalam proses penetapan fatwa agar tidak sekadar dianggap sebagai keputusan elitis 
yang jauh dari realitas sosial umat (Rumadi Ahmad, 2010).  

Dalam perspektif hukum nasional, fatwa MUI memiliki posisi unik. Secara 
yuridis, fatwa tidak memiliki kekuatan hukum yang mengikat sebagaimana 
peraturan perundang-undangan (Jimly Asshiddiqie, 2010). Namun, secara sosiologis 
dan moral, fatwa MUI memiliki daya ikat yang kuat di tengah masyarakat Muslim, 
karena dianggap sebagai penjelasan normatif atas kehendak syariat.  Bahkan dalam 
praktiknya, sejumlah lembaga negara seperti Mahkamah Agung, Bank Indonesia, 
dan Badan Pengawas Obat dan Makanan (BPOM) sering menjadikan fatwa MUI 
sebagai dasar pertimbangan dalam pengambilan keputusan (Bank Indonesia, 2004).  
Misalnya, dalam sektor ekonomi syariah, Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI) 
menjadi otoritas utama dalam menetapkan standar kepatuhan syariah bagi lembaga 
keuangan (DSN-MUI, 2018).  

Konteks inilah yang menunjukkan pentingnya mengkaji ulang peran 
otoritatif fatwa MUI dalam dinamika hukum Islam di Indonesia diera kontemporer. 
Apakah fatwa MUI masih memiliki kekuatan sosial dan moral yang tinggi di tengah 
masyarakat modern yang pluralistik dan kritis? Bagaimana hubungan antara fatwa 
MUI dan hukum positif negara dalam sistem hukum nasional? Serta sejauh mana 
otoritas keilmuan dan sosial MUI dapat beradaptasi terhadap tantangan zaman yang 
terus berubah? Kajian ini menjadi relevan karena pada dasarnya hukum Islam di 
Indonesia tidak hanya hidup dalam teks dan peraturan, tetapi juga dalam praktik 
sosial dan kesadaran umat. Fatwa MUI menjadi salah satu instrumen yang 
menjembatani antara hukum Islam normatif (syariat) dan hukum Islam empiris 
(yang hidup di masyarakat) (Muhammad Daud Ali, 2016). Oleh karena itu, 
memahami peran otoritatif fatwa MUI berarti juga memahami dinamika hukum 
Islam itu sendiri dalam konteks Indonesia modern. 

 
METODE  

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif 
dengan jenis penelitian yang berfokus pada studi Pustaka (library research) yaitu 
mengumpulkan data dari kepustakaan dengan Sumber data yang dipakai meliputi 
beberapa literatur ilmiah yang berbentuk jurnal dan buku yang mengkaji terkait 
peran Fatwa MUI dalam Dinamika Hukum Islam di Indonesia Diera Kontemporer. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  875 
 

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas 

Sementara itu, sumber data sekunder penelitian memakai beberapa literatur ilmiah 
yang memeiliki relevansi terhadap kajian yang di bahas dalam karya ilmiah ini. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Konsep Otoritas Fatwa MUI dalam Konteks Hukum Islam di Indonesia 

Secara konseptual fatwa merupakan salah satu otoritas hukum Islam yang 
inklusif dan individual untuk memberikan jawaban dan solusi terhadap problem 
yang dihadapi umat. Bahkan umat Islam pada umumnya menjadikan fatwa sebagai 
rujukan di dalam bersikap dan bertingkah laku. Sebab posisi fatwa di kalangan 
masyarakat umum, laksana dalil di kalangan para mujtahid (al-Fatwa fi Haqqil ‘Ami 
kal Adillah fi Haqqil Mujtahid), artinya, kedudukan fatwa dalam konstruksi hukum 
Islam sebagaimana dalil bagi mujtahid. Kedudukan fatwa dalam konstruksi hukum 
Islam yaitu menjadi landasan hukum terhadap suatu perbuatan atau kegiatan yang 
sifatnya ibadah maupun muamalah. Fatwa klasik bersifat opsional (ikhtiyariah) atau 
pilihan yang tidak mengikat secara legal (Pelu, 2020). Namun, mengikat secara moral 
bagi mustafti atau seseorang yang meminta fatwa. 

Secara etimologis, fatwa berasal dari kata aftā–yuftī–fatwā, yang berarti 
penjelasan atau penerangan terhadap suatu persoalan (Ibn Manẓūr, 1990).  Dalam 
terminologi fikih, fatwa diartikan sebagai penjelasan hukum syar‘i terhadap suatu 
masalah oleh seorang mufti berdasarkan dalil-dalil yang diakui dalam Islam 
(Wahbah al-Zuḥaylī, 1986). Fatwa bukan hukum yang mengikat secara yuridis, 
tetapi memiliki kekuatan moral dan religius yang tinggi di kalangan umat Islam, 
sebab ia merepresentasikan pandangan keagamaan dari seorang atau sekelompok 
ulama yang memiliki otoritas keilmuan (Amir Syarifuddin, 2020).  Sedangkan istilah 
otoritas (authority) dalam konteks keagamaan menunjuk pada legitimasi seseorang 
atau lembaga untuk berbicara dan menetapkan sesuatu atas nama agama. Ketika 
mengkaji eksistensi fatwa dalam perspektif otoritas hukum Islam, maka yang 
didapatkan adalah fatwa sebagai “penjelas” dan “penjabaran” dari nash-nash di 
dalam hukum Islam. Oleh sebab itu, fatwa mengikat bagi umat Islam yang telah 
diwajibkan tunduk dan patuh terhadap ketentuan hukum Islam. Bagi seseorang 
yang mengaku beragama Islam, berdasarkan teori penerimaan otoritas hukum 
Islam, wajib baginya untuk tunduk dan patuh terhadap ketentuan hukum Islam. 
Hanya saja, ketentuan hukum Islam yang bersumber langsung kepada Al Qur’an 
dan Hadis seringkali tidak dapat dipahami secara langsung oleh sebagian umat 
Islam. Seperti adanya ayat-ayat yang mutasyabihat, maupun adanya ayat-ayat yang 
bersifat umum dan memerlukan penjelasan dari para ahli hukum Islam. Fatwa 
sebagai drop down dari nash yang lebih tinggi merupakan “sumber” solusi bagi 
umat Islam dalam mengambil tindakan yang berakibat hukum. Oleh sebab itu, 
ditinjau dari aspek substantif sosiologis, fatwa bersifat mengikat kepada umat Islam.  

Secara teoritis, posisi fatwa MUI dalam sistem hukum nasional berada di 
wilayah non-state law atau living law, yaitu hukum yang hidup di masyarakat dan 
diakui eksistensinya dalam praktik sosial. Walaupun tidak memiliki kekuatan 
mengikat secara formal, fatwa MUI sering memperoleh pengakuan secara 
fungsional dari lembaga-lembaga negara, seperti Bank Indonesia, Otoritas Jasa 
Keuangan (OJK), Kementerian Agama, dan Badan Penyelenggara Jaminan Produk 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  876 
 

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas 

Halal (BPJPH) (Ahmad Hidayat, 2020).  Dalam konteks Indonesia, Majelis Ulama 
Indonesia (MUI) memperoleh otoritas keagamaan bukan semata karena faktor 
keilmuan para ulama yang tergabung di dalamnya, tetapi juga karena legitimasi 
sosial dan kelembagaan yang diberikan oleh negara.  

Otoritas keagamaan (Islam) di Indonesia cukup problematik. Meskipun 
secara teori otoritas itu tersebar dalam berbagai lapisan, namun otoritas MUI sebagai 
pemegang kendali semakin menguat. Penguatan MUI ini di samping karena 
dukungan pemerintah yang semakin menguat, tapi posisi sosial-politiknya juga 
semakin kuat. Hal ini antara lain bisa dilihat dari sejumlah UU yang secara khusus 
menyebut MUI. Setidaknya ada dua UU yang secara eksplisit menyebut MUI, yaitu 
(Prasetio,  2022).  pertama, UU No. 40 Tahun 2007 tentang Perseroan Terbatas. Hal 
ini terdapat dalam pasal 109 ayat (2): “Dewan pengawas Syariah sebagaimana 
dimaksud pada ayat (1) terdiri atas seorang ahli syariah atau lebih yang diangkat 
oleh RUPS atau rekomendasi Majelis Ulama Indonesia”. Kedua, UU No. 21 Tahun 
2008 tentang Perbankan Syariah. Dalam UU ini setidaknya ada dua pasal yang 
menyebut MUI, yaitu pasal 26 dan 32. Dalam pasal 26 ayat (2) disebutkan: “Prinsip 
syariah sebagaimana dimaksud pada ayat (1) difatwakan oleh Majelis Ulama 
Indonesia”. Ayat (3) disebutkan: “Fatwa sebagaimana dimaksud pada ayat (2) 
dituangkan dalam Peraturan Bank Indonesia”. Dari pasal ini jelas, dalam hal 
ekonomi syariah fatwa MUI legal binding dan menjadi satu-satunya dasar 
pembuatan Peraturan Bank Indonesia dalam hal penentuan prinsip syariah dalam 
ekonomi. Dalam pasal 32 (2) yang menjelaskan soal Dewan Pengawas Syariah, juga 
disebutkan: “Dewan Pengawas Syariah sebagaimana dimaksud pada ayat (1) 
diangkat oleh Rapat Umum Pemegag saham atas rekomendasi Majelis Ulama 
Indonesia”. Pasal ini sebenarnya mengulang dari UU tentang Perseroan Terbatas 
dimana MUI menjadi satu-satunya lembaga yang bisa merekomendasi Dewan 
Pengawas Syariah. 

Dari penjelasan di atas, MUI nyata sudah menjadi lembaga “ semi negara,” 
tidak bisa disamakan dengan ormas-ormas lain semacam NU dan Muhammadiyah 
seperti dalam hal fatwa ekonomi syariah, MUI menjadi satu-satunya lembaga yang 
akan diikuti pemerintah, legal binding. Hal ini antara lain yang menyebabkan, 
mengapa dalam urusan-urusan selain ekonomi syariah, MUI sering memaksakan 
pendapat dan fatwanya menjadi kebijakan pemerintah.  Kalau sekedar fatwa yang 
terkait dengan masalah furūiyyah-fiqhiyyah fatwa MUI memang bisa diabaikan jika 
ternyata justru jadi masalah. Namun fatwa dalam bidang ekonomi syariah, fatwa 
MUI bisa dikatakan legal binding. Karena posisi itu, MUI mengiginkan agar 
kedaulatan fatwa MUI yang legal binding tidak hanya terkait dengan ekonomi 
syariah, tapi dalam semua urusan keagamaan. 

Dalam praktik ketatanegaraan Indonesia, fatwa MUI kerap menjadi acuan 
dalam pembentukan kebijakan publik yang bernuansa keislaman. Contohnya, fatwa 
MUI tentang keharaman bunga bank menjadi dasar bagi munculnya sistem 
perbankan syariah. Begitu pula fatwa tentang halal produk makanan dan minuman, 
yang kemudian menjadi landasan terbentuknya Undang-Undang Jaminan Produk 
Halal (UU No. 33 Tahun 2014) (Nur Kholis Setiawan, 2019). Fakta ini 
memperlihatkan adanya integrasi normatif antara hukum Islam yang bersumber 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  877 
 

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas 

dari fatwa MUI dengan hukum positif Indonesia. Dalam perspektif hukum Islam, 
otoritas fatwa MUI juga didasarkan pada prinsip ijtihad jama‘i (ijtihad kolektif). 
Mekanisme ini dilakukan oleh para ulama dan ahli yang tergabung dalam Komisi 
Fatwa melalui proses musyawarah, pengkajian dalil, serta pertimbangan maqāṣid 
al-syarī‘ah (tujuan-tujuan hukum Islam) (Abdul Ghofur Anshori, 2018).  

Dengan demikian, konsep otoritas fatwa MUI merupakan bentuk otoritas 
keagamaan yang bertransformasi menjadi otoritas sosial-hukum dalam konteks 
keindonesiaan. Otoritas ini berakar pada tradisi keilmuan Islam, diakui oleh 
masyarakat, dan diakomodasi oleh negara dalam rangka mewujudkan kehidupan 
beragama yang moderat, berkeadilan, dan sesuai dengan prinsip-prinsip hukum 
Islam. 

 
Peran Fatwa MUI dalam Merespon Isu-Isu Kontemporer 

Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) memiliki peran yang sangat penting 
dalam membentuk arah dan dinamika hukum Islam kontemporer. MUI berfungsi 
sebagai lembaga keulamaan yang menjembatani antara norma-norma syariat Islam 
dengan kebutuhan masyarakat modern yang tidak hanya menjadi panduan 
keagamaan, tetapi juga berperan aktif dalam membentuk konstruksi hukum Islam 
yang adaptif terhadap perkembangan sosial, ekonomi, dan politik (M. Atho 
Mudzhar, 1993).  

Fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) mengenai 
isu-isu kontemporer, seperti bioetika, ekonomi syariah, dan teknologi informasi, 
menunjukkan upaya lembaga ini untuk menjembatani epistemologi hukum Islam 
klasik dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern.  Hal ini mencerminkan 
fleksibilitas epistemologi hukum Islam dalam menghadapi tantangan zaman. Dalam 
merespons isu-isu bioetika, Majelis Ulama Indonesia (MUI) tidak hanya 
berpedoman pada teks-teks suci, tetapi juga mempertimbangkan perkembangan 
ilmu kedokteran dan teknologi. Fatwa-fatwa yang dihasilkan oleh MUI berupaya 
memberikan panduan hukum yang selaras dengan prinsip-prinsip Islam, namun 
tetap responsif terhadap realitas dan kebutuhan masyarakat modern. Misalnya, 
dalam menangani dilema bioetika seperti terapi sel punca atau teknologi bayi tiga 
orang tua, MUI menggunakan konsep bioetika Islam berbasis Maqasid al-Shariah 
yang mempertimbangkan niat, metode, dan hasil akhir dari isu yang dipelajari 
(Abdul Halim Ibrahim, 2019).  

    Demikian pula dalam bidang ekonomi syariah, MUI menunjukkan 
kemampuannya untuk mengintegrasikan prinsip-prinsip ekonomi Islam dengan 
praktik-praktik ekonomi modern. Fatwa-fatwa yang dikeluarkan tidak hanya 
bersandar pada konsep-konsep klasik, tetapi juga mempertimbangkan aspek-aspek 
praktis, seperti perkembangan teknologi keuangan dan inovasi produk. Sebagai 
contoh, MUI telah mengakomodasi penggunaan teknologi blockchain dalam 
keuangan Islam, yang memungkinkan transaksi yang lebih aman dan transparan 
serta mendukung prinsip bagi hasil dalam keuangan Islam. Perkembangan 
teknologi keuangan, seperti fintech, juga telah diadopsi oleh MUI dalam rangka 
meningkatkan efisiensi dan aksesibilitas layanan keuangan syariah. Fintech 
memungkinkan MUI untuk menawarkan layanan keuangan yang lebih inklusif dan 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  878 
 

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas 

sesuai dengan prinsip syariah, seperti pembayaran digital dan pembiayaan peer-to-
peer. Implementasi teknologi ini menunjukkan komitmen MUI untuk tetap relevan 
dan responsif terhadap perubahan teknologi dan kebutuhan pasar yang dinamis 
(Firdaus, 2015).  

Pada isu-isu terkait teknologi informasi, MUI juga berupaya untuk menyikapi 
perkembangan tersebut dengan pendekatan epistemologis yang fleksibel. Fatwa-
fatwa yang dihasilkan berusaha untuk memberikan panduan hukum yang dapat 
mengakomodasi kemajuan teknologi, namun tetap sejalan dengan prinsip-prinsip 
Islam. Misalnya, dalam merespons isu-isu seperti e-commerce, fintech, dan media 
sosial, MUI berupaya mencari solusi yang tidak hanya sesuai dengan syariah, tetapi 
juga praktis dan relevan dengan kebutuhan masyarakat modern.  

Selain itu, MUI juga mengedepankan pentingnya edukasi dan sosialisasi dalam 
implementasi fatwa terkait teknologi informasi. MUI berusaha memastikan bahwa 
umat Islam tidak hanya menerima fatwa sebagai aturan, tetapi juga memahami 
alasan dan hikmah di balik keputusan tersebut. Edukasi ini dilakukan melalui 
berbagai seminar, workshop, dan publikasi yang menjelaskan secara rinci mengenai 
dampak dan manfaat teknologi, serta bagaimana teknologi tersebut dapat 
digunakan sesuai dengan prinsip-prinsip Islam (Firdaus, 2015).  Dengan demikian, 
MUI menunjukkan komitmennya untuk terus relevan dan memberikan kontribusi 
positif dalam era digital ini. Melalui pendekatan epistemologis yang fleksibel dan 
fatwa-fatwa yang akomodatif, MUI berusaha menjembatani antara kemajuan 
teknologi dan kepatuhan terhadap syariah. Ini merupakan langkah strategis untuk 
memastikan bahwa umat Islam dapat berpartisipasi aktif dalam perkembangan 
teknologi global tanpa mengesampingkan identitas dan nilai-nilai agama mereka. 

Upaya MUI dalam menjembatani epistemologi hukum Islam klasik 
denganperkembangan ilmu pengetahuan modern menunjukkan kemampuan 
lembaga ini untuk beradaptasi dengan tantangan zaman. Fleksibilitas epistemologis 
ini memungkinkan MUI untuk menghasilkan fatwa-fatwa yang relevan dan dapat 
diterima oleh masyarakat Muslim Indonesia yang semakin dinamis. Dengan 
demikian, peran fatwa MUI dalam dinamika hukum Islam kontemporer tidak hanya 
bersifat teoritis, tetapi juga empiris dan institusional, sebab telah memberi warna 
terhadap kebijakan publik dan arah pembentukan hukum nasional yang bernuansa 
Islam. Hal ini memperlihatkan bahwa hukum Islam di Indonesia tidak berjalan 
secara terpisah dari negara, melainkan berinteraksi melalui mekanisme fatwa 
sebagai media integrasi antara norma agama dan norma hukum negara. 

 
Tantangan yang dihadapi MUI dalam mempertahankan otoritas fatwanya di era 
modern  

Majelis Ulama Indonesia (MUI) selama beberapa dekade menjadi rujukan 
utama bagi umat Muslim di Indonesia yang berperan penting sebagai panduan 
normatif dalam menjembatani tradisi hukum Islam dengan realitas baru. Di 
Indonesia, lembaga seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI) memiliki peran strategis 
dalam mengeluarkan fatwa yang relevan dengan dinamika praktik hukum islam di 
era kontemporer. Namun, meskipun fatwa telah dikeluarkan, implementasinya di 
masyarakat tidak selalu berjalan mulus. Hambatan dapat muncul dari berbagai 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  879 
 

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas 

faktor, termasuk keterbatasan pemahaman masyarakat, kurangnya sosialisasi, serta 
potensi konflik dengan regulasi hukum positif yang berlaku. Dan berikut diantara 
tantangan yang dihadapi MUI dalam mempertahankan otoritas fatwanya di era 
modern.   
1) Bidang Muamalah 

Di  sektor  perbankan  syariah,  fatwa  memainkan  peran  penting  dalam  
menentukan keabsahan produk dan layanan yang ditawarkan. Misalnya, fatwa 
tentang akad murabahah(jual  beli  dengan  margin  keuntungan  yang  disepakati)  
atau mudharabah(kerja  sama  bagi hasil)  menjadi  landasan  utama  dalam  
operasional  perbankan  syariah.  Meskipun  demikian, implementasi  fatwa  ini  
sering  menghadapi  tantangan,  seperti  rendahnya  literasi  keuangan syariah  di  
masyarakat (Harun, 2017).  Banyak  nasabah  yang  kurang  memahami  perbedaan  
mendasar antara produk syariah dan konvensional, sehingga mereka cenderung 
menganggap keduanya serupa. Selain itu, beberapa praktik perbankan syariah 
terkadang dikritik karena terlalu mirip dengan   sistem   perbankan   konvensional,   
yang   dapat   menimbulkan   kebingungan   dan mengurangi kepercayaan 
masyarakat terhadap keunggulan syariah 

Pasar halal juga merupakan sektor penting di mana fatwa memiliki pengaruh 
besar, terutama  dalam  memastikan  produk-produk  yang  dikonsumsi  masyarakat  
sesuai  dengan standar syariah. Fatwa tentang sertifikasi halal, misalnya, telah 
memberikan kerangka kerja bagi  produsen  untuk  memastikan  produk  mereka  
bebas  dari  unsur  yang  dilarang  dalam Islam. Namun, dalam praktiknya, 
implementasi sertifikasi halal masih menghadapi kendala, seperti  kurangnya  
kesadaran  produsen  kecil  tentang  pentingnya  label  halal  dan  proses sertifikasi  
yang  dianggap  rumit  dan  memakan  biaya (Fuadi, 2022).  Selain  itu,  pengawasan  
terhadap produk impor juga menjadi tantangan besar, terutama mengingat 
banyaknya produk dari luar negeri yang beredar di pasar Indonesia tanpa label halal 
yang jelas. 

Hambatan   lain   dalam   implementasi   fatwa   di   masyarakat   adalah   
pemahaman masyarakat yang terbatas. Banyak umat Muslim yang belum 
sepenuhnya memahami prinsip-prinsip dasar Muamalahsyariah, sehingga sulit bagi 
mereka untuk mengaplikasikan panduan dari fatwa secara optimal.  Hal ini 
diperburuk oleh kurangnya edukasi yang memadai dari lembaga  keagamaan  dan  
institusi  terkait.  Selain  itu,  konflik  antara  fatwa  dan  regulasi pemerintah  juga  
menjadi  isu  yang  signifikan.  Sebagai  contoh, ada  kasus  di  mana  fatwa tentang   
praktik   keuangan   syariah   berbenturan   dengan   peraturan   negara   yang   lebih 
mengakomodasi sistem konvensiona kebingungan  di  kalangan  pelaku  usaha  dan  
masyarakat,  sehingga  menghambat  penerapan fatwa secara efektifl.   
Ketidaksinkronan   ini   sering   kali   menciptakan.  

 
2) Tantangan Era Digital 

Era digital yang semakin berkembang pesat telah membawa tantangan baru 
bagi epistemologi hukum Islam dalam konteks fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh 
Majelis Ulama Indonesia (MUI). Kecepatan perubahan teknologi dan informasi 
menuntut pendekatan epistemologis yang lebih adaptif dan responsif untuk dapat 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  880 
 

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas 

menghadapi realitas kontemporer (Zaprulkhan, 2023). Salah satu tantangan utama 
yang dihadapi MUI adalah kemampuan untuk mengidentifikasi dan merespons isu-
isu baru yang muncul akibat perkembangan teknologi. Fatwa-fatwa yang dihasilkan 
harus mampu memberikan panduan hukum yang relevan dan dapat diterapkan 
dalam konteks digital, seperti isu-isu terkait keuangan digital, kecerdasan buatan, 
atau teknologi informasi lainnya.  

Selain itu, kecepatan penyebaran informasi di era digital juga menuntut MUI 
untuk memiliki mekanisme yang lebih cepat dan efisien dalam menetapkan fatwa. 
Proses ijtihad yang memakan waktu lama dapat menyebabkan fatwa-fatwa MUI 
kehilangan relevansi dan daya tanggap terhadap isu-isu yang berkembang dengan 
sangat cepat. Untuk menghadapi tantangan ini, MUI perlu mengembangkan 
kerangka epistemologis yang lebih adaptif dan responsif. Hal ini dapat dilakukan 
melalui penguatan metodologi ijtihad yang memungkinkan analisis isu-isu 
kontemporer secara lebih cepat dan komprehensif, serta pemanfaatan teknologi 
informasi dalam proses penetapan fatwa. Fatwa-fatwa yang dihasilkan berusaha 
untuk memberikan panduan hukum yang dapat mengakomodasi kemajuan 
teknologi, namun tetap sejalan dengan prinsip-prinsip Islam. Misalnya, dalam 
merespons isu-isu seperti e-commerce, fintech, dan media sosial, MUI berupaya 
mencari solusi yang tidak hanya sesuai dengan syariah, tetapi juga praktis dan 
relevan dengan kebutuhan masyarakat modern. Selain itu, MUI juga 
mengedepankan pentingnya edukasi dan sosialisasi dalam implementasi fatwa 
terkait teknologi informasi. MUI berusaha memastikan bahwa umat Islam tidak 
hanya menerima fatwa sebagai aturan, tetapi juga memahami alasan dan hikmah di 
balik keputusan tersebut. Edukasi ini dilakukan melalui berbagai seminar, 
workshop, dan publikasi yang menjelaskan secara rinci mengenai dampak dan 
manfaat teknologi, serta bagaimana teknologi tersebut dapat digunakan sesuai 
dengan prinsip-prinsip Islam. 

 
SIMPULAN  

Dari pemaparan di atas dapat disimpulkan bahwa Fatwa Majelis Ulama 
Indonesia (MUI) memiliki posisi penting dan strategis dalam dinamika hukum Islam 
di Indonesia. Meskipun tidak memiliki kekuatan hukum yang mengikat secara 
yuridis, fatwa MUI memiliki otoritas moral, sosial, dan keagamaan yang kuat karena 
didasarkan pada dua sumber utama, yaitu Al qur’an dan hadis serta legitimasi sosial 
umat Islam. konsep otoritas fatwa MUI merupakan bentuk otoritas keagamaan yang 
bertransformasi menjadi otoritas sosial-hukum dalam konteks keindonesiaan. 
Otoritas ini berakar pada tradisi keilmuan Islam, diakui oleh masyarakat, dan 
diakomodasi oleh negara dalam rangka mewujudkan kehidupan beragama yang 
moderat, berkeadilan, dan sesuai dengan prinsip-prinsip hukum Islam 

Fatwa MUI berperan sebagai living law, yakni hukum yang hidup di tengah 
masyarakat dan memengaruhi berbagai bidang kehidupan, seperti ekonomi syariah, 
kehalalan produk, kesehatan, serta persoalan sosial dan keagamaan. Melalui 
mekanisme ijtihad jama‘i (ijtihad kolektif), MUI mampu menghasilkan fatwa yang 
lebih komprehensif dan kontekstual terhadap perkembangan zaman. Namun 
demikian, di era modern pluralitas otoritas keagamaan, politisasi fatwa MUI 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  881 
 

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas 

menghadapi berbagai tantangan serius, seperti, arus informasi digital yang cepat, 
serta pada bidang muamalah seperti konflik kepentingan dalam ekonomi halal.  
Oleh karena itu, agar tetap relevan dan berpengaruh, MUI perlu menjaga 
independensi kelembagaan, memperkuat literasi keagamaan masyarakat, serta 
meningkatkan kolaborasi dengan lembaga negara dan ormas Islam lainnya. Dengan 
langkah tersebut, MUI dapat terus menjalankan perannya sebagai lembaga otoritatif 
yang menjembatani antara norma syariat Islam dan kebutuhan hukum masyarakat 
modern, serta berkontribusi dalam membangun moralitas dan peradaban bangsa. 

 
DAFTAR RUJUKAN  
Abdullah, M. Amin. Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012. 
Ahmad, Nur. “Fatwa dan Hukum Islam di Indonesia: Antara Normativitas dan 

Historisitas.” Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 8, no. 2 (2014). 
Ali, Muhammad Daud. Hukum Islam: Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum 

Islam di Indonesia. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2019. 
Anwar, Syamsul. Studi Hukum Islam: Normativitas dan Historisitas. Yogyakarta: 

UII Press, 2008. 
Azra, Azyumardi. Transformasi Politik Islam: Radikalisme, Khilafatisme, dan 

Demokrasi. Jakarta: Kencana, 2016. 
Departemen Agama RI. Kompilasi Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: Direktorat 

Pembinaan Peradilan Agama, 2001. 
Fatwa MUI Nomor 11 Tahun 2005 tentang Aliran Ahmadiyah. 
Fatwa MUI Nomor 24 Tahun 2017 tentang Hukum dan Pedoman Bermuamalah di 

Media Sosial. 
Habibullah, “Prinsip-Prinsip Muamalah dalam Islam. 
Harun, Fiqh Muamalah(Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2017). 
Hasan, Noorhaidi. “Religion, State and Politics in Indonesia: An Historical Context.” 

Studia Islamika 7, no. 3 (2000): 1–32. 
Hosen, Nadirsyah. “Fatwas in Indonesia: An Analysis of Dominant Legal Ideas and 

Modes of Thought of Fatwa-Making Agencies and Their Implications in the 
Post-New Order Period.” Islamic Law and Society 12, no. 1 (2005): 39–72. 

Laporan Toleransi Beragama, “No Title,” in “Menapaki Bangsa Yang Kian Retak”. 
(Hotel Bintang Jakarta: The Wahid Institute, 2008). 

Majelis Ulama Indonesia (MUI). Himpunan Fatwa Majelis Ulama Indonesia. Jakarta: 
Sekretariat MUI, 2011. 

Nasution, Harun. Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. Jakarta: Mizan, 1995. 
Putra, M. Marwan Jaya, dan Kumedi Ja’far. “The Role of Fatwa of Ulama in Fostering 

Religious Modernization in The Islamic World: Peran Fatwa Ulama dalam 
Menumbuhkan Modernisasi Beragama di Dunia Islam.” al Hairy: Journal of 
Islamic Law 1, no. 1 (2025). 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 
Chicago: University of Chicago Press, 1982. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum                                                                          e-ISSN 3026-2917 
https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn       p-ISSN 3026-2925  
Volume 4 Number 1, 2026 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  882 
 

Copyright; Ashar, Kurniati, Musyfikah Ilyas 

Rahman, Fathur. “Otoritas Fatwa di Era Digital: Studi atas Peran MUI dan 
Tantangan Kontemporer.” Jurnal Al-Daulah: Jurnal Hukum dan 
Perundangan Islam 11, no. 2 (2023): 112–128. 

Ramlah, Ramlah, dan Musyfikah Ilyas. “Praktik Poligami di Kecamatan 
Campalagian Kabupaten Polewali Mandar.” Qadauna: Jurnal Ilmiah 
Mahasiswa Hukum Keluarga Islam 1, no. 1 (2019). 

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 
Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan, 2004. 

Silwana, kurniati. "Peran Fatwa dalam Pembentukan Perundang-Undangan di 
Indonesia." Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 4.1 (2023) 

Supena. “Konstruksi Epistemologi Fikih Pandemik: Analisis Fatwa-Fatwa MUI.” 
Sukron, K. Fiqh dan Sosialisme Islam: Rekonstruksi Fiqh Mazhab Sosial di Indonesia. 

Jakarta: Kencana, 2010. 
Syamsuddin, M. Din. Etika Agama dalam Membangun Masyarakat Madani. Jakarta: 

Logos Wacana Ilmu, 1999. 
Syarifuddin, Amir. Ushul Fiqh. Jakarta: Kencana, 2011. 
Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 12 Tahun 2011 tentang Pembentukan 

Peraturan Perundang-undangan. 
Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 33 Tahun 2014 tentang Jaminan 

Produk Halal. 

https://ejournal.yayasanpendidikandzurriyatulquran.id/index.php/AlZayn
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

